ST

anno 2007

Edizioni Ghibli



Numero realizzato con il contributo del Dipartimento di Scienze Umane per la
Formazione «Riccardo Massa» dell’Universita degli Studi Milano-Bicocca.

Direttore: Mario Cingoli
Direttore responsabile: Janiki Cingoli
Coordinatori scientifict: Vittorio Morfino, Marco Vanzulli.

Comitato di redazione: Stefano Bracaletti, Cristina Degan, Aurelia Delfino, Filippo
Del Lucchese, Claudio Lucchini, Luca Pinzolo, Zaira Rodrigues Vieira, Ferdinando
Vidoni.

Comitato scientifico: Etienne Balibar, Armando Boito, Gian Mario Bravo, Giuseppe
Cacciatore, Marilena Chaui, Paolo Cristofolini, Ugo Fabietti, Augusto Illuminati,
Fabio Minazzi, Warren Montag, Salah Mosbah, Fulvio Papi, Alberto Postigliola,
Paolo Quintili, Silvano Tagliagambe, André Tosel, Maria Turchetto, Ester Vaisman.

Direzione e redazione: Piazza dell’Ateneo Nuovo, 1 — 20126 Milano
Tel. 02-64484825

Fax. 02-64484805

E mail: quaderni-materialisti@unimib.it

Progetto grafico: Béatrice Sebe
Amministrazione: Edizioni Ghibli
Numero 6 — 2007

© Edizioni Ghibli
Sito Internet: www.edizionighibli.com

Distribuito da MiMESsIS EDIZIONI

Via Mario Pichi 3 — 20143 Milano

tel. 02/89403935

Per urgenze: (+39) 3474254976
e-mail: mimesised@tiscali.it

Sito Internet: www.mimesisedizioni.it

Autorizzazione del Tribunale di Milano n. 391 del 28/06/2002



INDICE

DARWIN TRA NATURA E STORIA

Presentazione p. 7
di Maria Turchetto

MARX AL VAGLIO DI DARWIN p- 9
di Dominique Lecourt

SULLA BASE NATURALISTICA DEL MATERIALISMO STORICO p- 33
di Ferdinando Vidoni

DARWINISMO SOCIALE? p- 53
di Gérard Molina
ANTROPOLOGIA CULTURALE E ANTROPOLOGIA BIOLOGICA p- 81

di Carlo Talenti

LA STORIA, LE TRACCE, LA VITA.
IL. MATERIALISMO DI DARWIN E IL «CONTINENTE STORIA» p- 99
di Andrea Cavazzini

SCIENZA E PRODUZIONE IDEOLOGICA (SPONTANEA?) DEGLI SCIENZIATI:
IL CASO DELL’ORGASMO FEMMINILE p. 157
di Ranieri Salvadorini

DARWIN IN FAMIGLIA p- 175
di Michele Cammelli
LA «FILOSOFIA» DI DARWIN p.- 205

di Vittorio Mortfino

ARCHIVIO

PERCHE LA RIVOLUZIONE NON MUORE
(DA HEGEL A MARX SOTTO IL CONTROLLO DI SPINOZA) p- 219
di Jacques Bidet



LO STATO CAPITALISTA AL CENTRO:
CRITICA AL CONCETTO DI POTERE DI MICHEL FOUCAULT p. 235
di Armando Boito

UN ONTOLOGIA POLITICA DELLA CONFIDENZA: IL MODELLO TEOCRATICO p.-- 253
di Laurent Bove

LA STORIA NELL’ESEGESI BIBLICA DI LEIBNIZ E SPINOZA p. 265
di Mogens Larke

IL. PROBLEMA DEL MATERIALISMO DIALETTICO
NELLA TRANSIZIONE IN URSS DA LENIN A STALIN p- 281
di Fabio Minazzi

IL. MATERIALISTA STORICO
PRIME OSSERVAZIONI SU KARL MARX p- 301
di Massimiliano Tomba

LUKACS VERSUS ALTHUSSER: ANCORA SUL PROBLEMA DELL’IDEOLOGIA p- 319
di Ester Vaisman



DARWIN TRA NATURA E STORIA

A CURA DI MARIA TURCHETTO






PRESENTAZIONE

ta solo di una moda culturale, né semplicemente di una reazione agli

oscurantismi di ritorno. C’¢ ben altro dietro questa Darwin Renaissance.
Le scienze della vita stanno attraversando un periodo di profonda revisione e
proficua riflessione, dopo che recenti acquisizioni nei campi della genetica,
della genomica, dell’embriologia hanno profondamente scosso il paradigma
della cosiddetta Sintesi Moderna, oggi accusato di eccessivo determinismo e
riduzionismo. Non stupisce, dunque, che venga di nuovo interrogato uno dei
padri fondatori e che si scopra nella sua opera una ricchezza che i processi della
normalizzazione scientifica avevano in parte occultato.

La biologia & attualmente impegnata non soltanto a vagliare nuove tecniche
sperimentali e nuove linee di ricerca, ma anche a rivedere il proprio apparato
concettuale e i propri strumenti metodologici. Dunque — per riprendere una
distinzione cara a Louis Althusser — non pone semplicemente problemi scien-
tifici, ma questioni filosofiche. Chi cerca filosofia, intesa sia nel senso stretto
e pregnante di teoria della conoscenza sia in quello piti lato e labile di visione
del mondo, puo trovarla oggi soprattutto nelle elaborazioni e nelle interroga-
zioni proposte dalle scienze della vita.

Tra gli aspetti pitl interessanti proposti dall'odierno processo di rinnova-
mento delle scienze della vita ¢’¢ una nuova apertura alle problematiche
antropologiche, storiche e sociali. Nuova, perché interviene dopo un lungo
divorzio tra i saperi relativi alla natura e alla cultura, che ha caratterizzato
gran parte del pensiero novecentesco, nelle versioni storiciste come in quelle
neopositiviste — contrapposte ma solidali nel decretare una separazione incol-
mabile. Nuova, perché non ricalca minimamente le vecchie strade del cosid-
detto darwinismo sociale, da cui & lontana non solo ideologicamente — la
riflessione avviata negli anni ’70 sulla non neutralita della scienza ha prodot-
to i suoi effetti — ma soprattutto teoricamente, visto il tramonto di un’idea di
«evoluzione» assimilata a quella di «progresso».

Gli interventi raccolti in questo numero vogliono contribuire a fare il punto
sul rapporto tra questi saperi. Partendo innanzitutto dalla complessa relazio-
ne che intercorre tra i due grandissimi innovatori dei due campi, Darwin e
Marx: relazione complessa al punto da alimentare leggende, come apprendia-
mo dal saggio di Dominique Lecourt, e che tuttavia pud essere dipanata fino
a proporre, come recita il titolo del saggio di Ferdinando Vidoni, di «rifonda-

In questi ultimi anni di Darwin si parla molto, e a tanti livelli. Non si trat-



8 Presentazione

re il marxismo sul darwinismo». In effetti, riletto da Stephen Jay Gould — uno
degli studiosi che ha maggiormente contribuito alla ridefinizione del quadro
concettuale della teoria dell’evoluzione, come mostra il saggio di Andrea
Cavazzini — Darwin sembra aver molto da insegnare in tema di metodo stori-
co e di concezione della storia, come gia Althusser aveva intuito ricostruendo
«la corrente sotterranea del materialismo dell’incontro», di cui Vittorio
Morfino riprende qui il filo. Il saggio di Gérard Molina ripercorre in modo
completo ed esaustivo le vicende del darwinismo sociale, mentre il contribu-
to di Carlo Talenti individua alcuni nodi cruciali del difficile rapporto tra
antropologia culturale e antropologia biologica. Infine, sempre in tema di
antropologia, il saggio Michele Cammelli propone un Darwin studioso
dell’«<addomesticamento dell’animale uomo» in famiglia; quello di Ranieri
Salvadorini un caso esemplare di «ideologia spontanea» degli scienziati e un
altrettanto esemplare smontaggio critico di un «ostacolo epistemologico»
fondato sul pregiudizio.



MARX AL VAGLIO DI DARWIN'

DOMINIQUE LECOURT

sono devoti alla religione dei fatti o professano al contrario qualche
dogmatismo del senso: non per questo devono essere semplicemente
oggetto di disprezzo da parte di coloro che, contro gli uni e gli altri, difendono
una concezione critica e razionale. Eccone uno, ripetuto da un secolo.
Nell’autunno del 1880, Marx si sarebbe rivolto a Darwin per fargli cono-
scere la sua intenzione di dedicargli la traduzione inglese del Capitale, allora
in via di completamento, e per chiedere il suo assenso. Darwin, nell'impecca-
bile stile di estrema cortesia che caratterizza la sua corrispondenza, avrebbe
fermamente declinato l'offerta. Si cita sempre la lettera firmata e datata 13
ottobre 1880 in cui Darwin scrive: «Preferirei che il tomo o il volume non mi
fosse dedicato (ancorché io vi ringrazi per la vostra intenzione che mi fa
onore), perché cio implicherebbe in un certo modo la mia approvazione del-
I'opera nella sua interezza, che io non conosco affatto».
Da quando Margaret A. Fay e Lewis S. Feuer hanno saputo mettere uno zelo
e una perspicacia da detective al servizio di un’inchiesta storiografica rigoro-
sa e appassionante, i cui risultati sono stati confermati poco dopo, nell’essen-
ziale, dai lavori di Th. Caroll e di Ralph Colp Jr., nessuno dubita piu del carat-
tere totalmente fittizio di questo aneddoto. No, Marx non ha mai proposto a
Darwin di dedicargli 1a traduzione inglese del Capitale. Esiste certamente una
lettera scritta dalla mano di Charles Darwin e ritrovata tra le carte di Marx, e
la famosa frase effettivamente vi figura. Ma rileggendo il testo nella sua inte-
gralita, molte frasi risultano manifestamente incongruenti se considerate una
risposta a Marx. Innanzitutto le prime righe, in cui Darwin scrive: «La pub-
blicazione, sotto qualsiasi forma, delle vostre osservazioni sui miei scritti non
richiedono in realta un consenso da parte mia, e sarebbe ridicolo da parte mia
dare un consenso di cui non c’e¢ bisogno». Immaginiamo Marx chiedere a
Darwin I’assenso per la pubblicazione del Capitale? Inoltre, anche se Darwin,
come scrive, non aveva «l’opera nella sua interezza», dice di averne ricevuto
insieme alla lettera un assaggio. Per quanto bassa potesse essere la sua vista,

Gli aneddoti sono sempre stati il peccato veniale di coloro che, in storia,

* Comunicazione al convegno De Darwin au darwinisme, Université d’Amiens, 1982; pubbli-
cato in D. Lecourt, A quoi sert donc la philosophie? Des sciences de la nature aux sciences
politiques, Paris, PUF, 1993.



10 Dominique Lecourt

come dice per scusarsi, come avrebbe potuto leggerci «osservazioni» sui pro-
pri scritti? Darwin lascia poi intendere che I'intera opera consisterebbe in quel
genere di osservazioni, cosa che evidentemente non puo riferirsi al Capitale.

Rileggendole dall’angolo visuale di questi sospetti, le ultime righe suonano
altrettanto strane. Darwin che rivendica, come per prevenire ogni cattiva
interpretazione del suo rifiuto, la qualita di «vigoroso avvocato del libero pen-
siero in tutti i campi», si inquieta di trovare nel libro che gli ¢ stato inviato
«argomenti diretti contro il cristianesimo e il teismo». Simili argomenti, con-
clude, «non esercitano praticamente effetti sul pubblico e [...] la liberta dello
spirito & meglio promossa da un’illuminazione dello spirito seguendo i pro-
gressi della scienza». Di nuovo, come si possono trovare nel Capitale «argo-
menti diretti» contro il cristianesimo e il teismo? Come & possibile interpre-
tare 'opera nel suo insieme come un manifesto del libero pensiero?

Se notiamo, infine, cosa che nessuno si era mai curato di fare prima delle
ricerche di cui mi limito per il momento a trarre il bilancio, che la lettera di
Darwin non fa menzione del nome del destinatario, visto che si apre in modo
convenzionale con un «Dear Sir» di anonima cortesia, si pone in modo abba-
stanza serio e anche urgente la questione di sapere se, si 0 no, questa lettera
sia stata effettivamente scritta in risposta a un invio di Marx, di cui per altro,
occorre aggiungere, non € mai stata trovata traccia nelle carte di Darwin.

11 solo argomento di fatto, evidentemente impossibile da eludere, che sem-
brava imporre di mantenere contro tutti i dubbi e tutte le incoerenze la ver-
sione classica della storia & il luogo in cui la famosa lettera era conservata: nel
bel mezzo della corrispondenza di Marx! Ora questo stesso argomento si ¢
improvvisamente rovesciato per accreditare, meglio di ogni altro, la tesi del
quiproquo, prima che una prova materiale venisse a corroborarla.

Chi fu, in effetti, il depositario degli scritti di Marx? Edward Aveling, suo
genero. Ora Aveling — c’¢ bisogno di ricordarlo? — era uno dei membri piu
attivi della societa dei liberi pensatori, 'autore del Credo di un ateo, e anche
e soprattutto I'autore di un libro pubblicato nel 1881 intitolato The student’s
Darwin, che si presenta come una raccolta di articoli apparsi nel 1880 nel
National Reformer. Viene subito I'idea che di questo libro appunto si parlas-
se nella lettera di Darwin, e che dunque Aveling, e non Marx, ne fosse il desti-
natario. Il tono e le considerazioni di Darwin diventano allora perfettamente
pertinenti e coerenti.

Guidati da questa ipotesi, Th. Caroll e Ralph Colp Jr. hanno scoperto una
lettera di Aveling datata 12 ottobre 1880 e indirizzata all’autore dell’Origine
delle specie. Aveling annuncia a Darwin la sua intenzione di pubblicare in un
tomo o un volume la serie degli articoli e gli chiede una prefazione — a quan-
to pare non senza un’intenzione politica. Darwin si affretta a rispondere, I'in-
domani: «Dear Sir...». Lasciamo agli emuli del piu illustre psicanalista fran-
cese il compito di trarre lezioni metafisiche dal destino di questa lettera che,



Marx al vaglio di Darwin 11

deviata a titolo postumo, alla fine, grazie a una bella ostinazione concettuale,
raggiunge il destinatario che non aveva affatto mancato. Cio che qui importa
é che questo aneddoto, che tramanda l'offerta di Marx e il rifiuto di Darwin,
per quanto fosse dunque del tutto fittizio, si ¢ imposto come la verita stessa
per cent’anni, contro 'evidenza retrospettivamente flagrante delle incoerenze
letterarie su cui si basava. Bisogna anche dire che dopo il 1975, dopo che la
verita ¢ stata ristabilita, fa ancora presa: non mancano autori che continuano
a ripeterlo come se niente fosse.

La spiegazione c’e.

Tralasciamo il fatto che, giocando sul senso di quest’offerta e questo rifiu-
to, possono tirare acqua al proprio mulino sia i darwiniani antimarxisti, sia gli
antidarwiniani antimarxisti, sia i marxisti antidarwiniani — ed & gia una folla
sulla scena intellettuale. L’essenziale della forza di convinzione di questo
aneddoto deriva dal fatto che esso si inserisce in una storia, costruita dalla
tradizione marxista, che ne sostiene il senso e di cui & come provvidenzial-
mente adatto a compendiare la lezione scontata. Questa storia & stata scritta
cosi spesso per essere cosi regolarmente inculcata che mi farei scrupolo a rin-
tracciarne la cronologia, se non fosse per accentuarne alcuni tratti finora deli-
beratamente sfumati e per sottolinearne alcune lacune comodamente trattate
o opportunamente dissimulate. Ecco la storia, cosi come si presenta nell’ap-
parente obbiettivita di una successione di fatti ben determinati.

Il 24 novembre 1859 esce a Londra I'Origine delle specie. Non passa un
mese che Engels, che ha ripreso lo studio delle scienze e pensa gia a un gran-
de libro di filosofia della natura, scrive a Marx, il quale si & appena deciso a
pubblicare il Contributo alla critica dell'economia politica, uscito il 1 giugno
dello stesso anno. Lo mette a parte del suo entusiasmo: «Questo Darwin, che
sto leggendo, & veramente sensazionale. C’era ancora un aspetto in cui la
teleologia non era stata demolita: ora ¢ cosa fatta. Inoltre non era mai stato
fatto un tentativo di tale vigore per dimostrare che c¢’¢ uno sviluppo storico
nella natura, e nemmeno con una simile fortuna»!.

Passa quasi un anno prima che Marx faccia eco a questa lettera. Ma i ter-
mini sono consonanti. Marx rincara addirittura I'entusiasmo dell’amico:
«Malgrado la mancanza di finezza tutta inglese nello sviluppo, & in questo
libro che si trova il fondamento storico-naturale della nostra concezione»2.
Opinione ribadita a Lassalle due mesi dopo: «Il libro di Darwin & importan-
tissimo e mi convince come base della lotta storica tra le classi: malgrado le

1 K. Marx, F. Engels, Lettres sur les sciences de la nature, tr. di J. P. Lefebvre, Paris, Editions
Sociales, 1973, p. 19, tr. it. a cura di M. Montinari, K. Marx, F. Engels, Opere complete
(MEOC), Roma, Editori Riuniti, 1973, vol. XLI, p. 551.

2 Ivi, p. 20, tr. it. cit., p. 568.



12 Dominique Lecourt

sue insufficienze, & in quest’opera che, per la prima volta, viene dato un colpo
mortale alla ‘teleologia’ nelle scienze della natura»3.

Né Marx né Engels rivedranno mai la loro prima impressione. A partire dal
1862, tuttavia, 'entusiasmo ha una sfumatura di riserva; Marx scrive a
Engels: «Cio che mi diverte in Darwin, che ho ripreso, & che dichiara di appli-
care la teoria di Malthus anche alle piante e agli animali, come se I'astuzia del
signor Malthus non consistesse precisamente nel fatto che la teoria non é
applicata alle piante e agli animali». E aggiunge: «E notevole vedere come
Darwin riconosce negli animali e nelle piante la sua societa inglese, con la
divisione del lavoro, la concorrenza, le aperture di nuovi mercati, le invenzio-
ni e la malthusiana ‘Jlotta per la vita’. E il bellum omnium contra omnes di
Hobbes, e cio ricorda Hegel nella Fenomenologia dove la societa civile inter-
viene come ‘regno animale dello spirito’, mentre in Darwin ¢ il regno anima-
le che interviene come societa civile»4.

Ormai la maggior parte dei riferimenti all'opera darwiniana nei testi di
Marx e Engels fanno, con variazioni, la doppia menzione di un accordo fon-
damentale e del rimprovero di aver trasposto Malthus alle piante e agli ani-
mali al prezzo di una grave incoerenza, se & vero che una simile trasposizione
riduce a niente la legge di popolazione di Malthus che riposa precisamente su
una disimmetria, matematicamente stabilita, tra il mondo umano e il mondo
vegetale e animale dal punto di vista della riproduzione. E il caso di una let-
tera di Engels a Friedrich Albert Lange del 29 marzo 1865; ¢ il caso, in stile
lapidario, di una lettera di Marx a Kugelmann datata 20 giugno 1870, in cui
viene denunciata la pigrizia intellettuale dello stesso Lange, la sua arroganza
e la sua sufficienza, per aver creduto di trovare nello struggle for life I'unica
legge universale della natura e della storia. Marx insorge contro I'autore della
Questione operaia: la grande opera di Darwin non puo essere ridotta a questa
formula senza risultare sfigurata, dal momento che questa formula non ¢ altro
che 1a riformulazione pseudoscientifica della «elucubrazione demografica di
Malthus».

Altro esempio: la celebre lettera di Engels a Piotr Lavrov del 12-17 novem-
bre 1875. Lavrov aveva sottoposto al giudizio di Engels un articolo che aveva
pubblicato contro la pleiade dei «darwinisti borghesi» i cui testi avevano rag-
giunto la Russia. Engels riafferma la sua adesione alla teoria dell’evoluzione e
aggiunge che la formula dello struggle for life deve essere presa cum grano
salis, anche in cio che riguarda il mondo organico. Si dichiara di conseguenza
d’accordo con I'idea di una replica. Ma non & tenero con il metodo di Lavrov:
il vostro rifiuto, scrive, & di tipo «psicologico», fa sentimentalmente appello al
«sentimento di solidarieta» contro la pretesa che lo struggle for life sia la

3 Ivi, p. 21, tr. it. cit., p. 630.
4 Ibidem.



Marx al vaglio di Darwin 13

legge della storia umana. Forse questa argomentazione va bene per il pubbli-
co russo, concede Engels che chiaramente non ci crede affatto e propone dun-
que tutt’altra argomentazione. Come apologeta reazionario della visione bor-
ghese del mondo, Malthus ha spacciato per legge naturale — eterna — la sua
supposta scientifica «legge di popolazione». Darwin ha commesso l’errore di
voler trasporre questa legge nel mondo organico: ed ecco che ora, ingenui e
trasecolati, gli ideologi dello struggle for life si sentono in dovere di operare la
trasposizione in senso inverso! E ora di far loro capire che sono intrappolati
in una logica circolare, illusoria e infantile. E ora di invitarli a «installare le
realta materiali nel loro diritto storico».

Stesso tipo di attacco, ma con un altro obbiettivo, nell’ Anti-Diihring, redat-
to da Engels per preservare I'unita del Partito Socialdemocratico fragilmente
conseguita, al prezzo delle ben note concessioni, al congresso di Gothas.
Contro I'antidarwinismo sommario di Diihring, socialista di fresca data le cui
tesi si diffondevano da alcuni mesi «come un’epidemia» nel partito, Engels
ricorda vigorosamente che, nonostante la «svista» di Darwin riguardo a
Malthus, sulla quale Diihring ha pensato bene di fondare tutta la sua critica,
il contenuto dell’Origine delle specie segna una data decisiva nella storia delle
scienze della natura, e si accorda fondamentalmente con cio che egli definisce
«la concezione socialista del mondo».

Alla storia di questa corrispondenza si aggiunge I'invio a Darwin da parte di
Marx, certamente reale, del libro I del Capitale in omaggio e la risposta, breve,
cortese ma distante, di Darwin del 1 ottobre 1873; poi, soprattutto, la celebre
e solenne frase di Engels sulla tomba di Marx nel 1883: «Cosi come Darwin
ha scoperto la legge di evoluzione della natura organica, Marx ha scoperto la
legge di evoluzione della storia umana».

Tutti questi fatti meticolosamente riuniti, tutte queste frasi scrupolosa-
mente ricopiate sono state messe all’opera per dare corpo a una storia edifi-
cante, di cui ’aneddoto fittizio dell’invio del 1880 realizza fantasmaticamen-
te tutte le potenzialita di senso. Una storia con due versanti: un accordo scien-
tifico fondamentale e un disaccordo ideologico secondario, ma abbastanza
serio per avere importanti conseguenze metodologiche e politiche.

Definisco questa storia edificante nella misura in cui ha chiaramente lo
scopo di illustrare una verita prestabilita: quella dell’'onnipotenza della filoso-
fia marxista (del cosiddetto materialismo dialettico), mostrandola capace di
distinguere entro una grande opera scientifica il «buono» (la tesi dell’evolu-
zione) e il «cattivo» (lo struggle for life imputato a Malthus). Con un duplice

5 Il testo fu inizialmente pubblicato in piu dispense nel «Vorwérts!», organo ufficiale del
Partito socialdemocratico diretto da Liebknecht, nonostante la forte opposizione dei lassal-
liani, prima di essere stampato come libro alla fine del 1878.



14 Dominique Lecourt

beneficio secondario: dare alla teoria marxista della storia (il cosiddetto mate-
rialismo storico) I’avallo di una teoria scientifica riconosciuta per sostenere le
proprie pretese di scientificita; e suggerire, come i manuali sovietici non
hanno mai mancato di fare, che essendo di fatto la teoria darwiniana
un’«applicazione» incosciente, dunque incoerente, dello stesso metodo filo-
sofico del materialismo storico, il materialismo dialettico viene «di diritto»
prima della teoria darwiniana.

Di questa storia si puo trovare la traccia insistente, infinitamente ripetitiva,
della prima versione datane da Plekhanov nei suoi famosi Saggi sulla conce-
zione monista della storia pubblicati nel 1895 e di un articolo molto influente
di Aveling pubblicato su «Le Devenir Social» due anni piu tardi con il titolo
Charles Darwin e Karl Marx, fino al famoso manuale di filosofia staliniano
Materialismo dialettico e materialismo storico (1938), al mostruoso corpus
degli scritti lyssenkisti degli anni ’40 e '50 e alle pit «moderne» pubblicazio-
ni sovietiche sull’argomento, come quella Storia della dialettica materialista
pubblicato nel 1973 che, composto secondo i metodi industriali ben descritti
da Alexandre Zinoviev in L’avvenire radioso, sintomaticamente si guarda
bene dal far parola delle sue disavventure.

Del fatto che questa storia € stata costruita con uno scopo, mostrero solo un
indicatore: l'incredibile silenzio che ha sempre mantenuto e imposto su un
episodio della corrispondenza di Marx ed Engels che pure, benché breve nel
tempo, per la lunghezza dei testi occupa uno spazio quanto meno uguale a
quello delle altre lettere in cui si tratta di Darwin e del darwinismo: 1’episodio
Trémaux. Ecco dunque un nuovo aneddoto, la cui autenticita e incontestabi-
le, ma che appartiene alla faccia nascosta della storia del marxismo.

Nell’agosto 1866, Marx scrive a Engels per segnalargli I'importanza di un
libro pubblicato 'anno precedente a Parigi che ha appena letto: Origine e tra-
sformazione dell'unomo e degli altri esseri. Marx non lesina gli elogi: «e un
progresso importantissimo rispetto a Darwin»®, diagnostica, per aggiungere
piu oltre: «nelle applicazioni storiche e politiche & molto pit importante di
Darwin». Engels legge Trémaux. Sollecitato, risponde a Marx all'inizio di
ottobre: «Questo libro non vale niente; ¢ una pura e semplice montatura, in
flagrante contraddizione con tutti i fatti; ogni prova che porta richiederebbe a
sua volta una prova»’. Marx tuttavia non demorde. Se é disposto a riconosce-
re che in Trémaux c’e qualche errore tecnico, ribadisce che la tesi centrale del
libro ¢ «un’idea che ha soltanto bisogno di essere enunciata per conquistare
diritto di cittadinanza nella scienza»®. In questo senso raccomanda qualche
giorno piu tardi la lettura di Trémaux a Kugelmann, sempre negli stessi ter-

6 K. Marx, F. Engels, Lettres sur les sciences de la nature cit., pp. 47-48.

7 Ivi, p. 50.
8 Ivi, p. 51



Marx al vaglio di Darwin 15

mini: «il suo contenuto rappresenta un progresso rispetto a Darwin». Sara
necessaria una nuova lettera, lunga e argomentata, di Engels per scacciare
I'ombra di Trémaux dalla corrispondenza e dai riferimenti di Marx.

I marxisti patentati non sono i soli ad aver trascurato 1’episodio Trémaux.
Sono rari gli storici che 'hanno giudicato degno di essere preso in considera-
zione. E in questo caso ’hanno fatto soltanto a titolo di curiosita: al massimo
come testimonianza che anche (o bisognerebbe dire soprattutto?) un grande
spirito non é al riparo da aberrazioni passeggere; oppure, come recentemen-
te un certo ideologo, per portare una «prova» storica del razzismo di Marx,
ammiratore di un autore che si vantava di aver scoperto un principio scienti-
fico per la classificazione delle razze. L’episodio merita, a mio avviso, un ben
diverso interesse epistemologico e storico. L’analisi precisa delle teorie di
Trémaux, 'esame delle giustificazioni date da Marx del proprio entusiasmo,
infine lo studio attento degli argomenti che Engels gli oppone permettono di
dare un significato singolarmente forte al silenzio della tradizione e gettano di
ritorno una luce particolarmente cruda sui limiti della comprensione da parte
di Marx ed Engels della teoria darwiniana.

Chi era dunque Pierre Trémaux? Quali erano le teorie sviluppate in Origine
e trasformazione dell'uomo e degli altri esseri? Trémaux (1818-1895) era un
autodidatta che aveva poi seguito dei corsi di architettura alla Scuola di Belle
Arti di Digione, non senza fortuna visto che dopo un soggiorno a Parigi aveva
ottenuto un secondo posto al Gran Premio di Roma di architettura. I suoi viag-
gi in Egitto, in Sudan e in Etiopia avevano diretto la sua attenzione verso la
geologia. Il libro che Marx loda pretende di enunciare nella forma di una legge
universale «la grande legge del perfezionamento degli esseri», frutto di una
riflessione sulle sue osservazioni di viaggiatore. La formulazione di questa
legge occupa quattro righe: «la perfezione degli esseri € o diventa proporzio-
nale al grado di elaborazione del suolo su cui vivono, e il suolo € in generale
tanto piu elaborato quando appartiene a una formazione geologica piu recen-
te»9. Trémaux non esita a istituire un rapporto di causalita diretta tra condi-
zioni geologico-geografiche ed evoluzione degli esseri. «Poiché la perfezione
degli esseri risulta proporzionale a quella del suolo, essi si sono necessaria-
mente perfezionati nello stesso tempo». Da cui la tesi della quasi onnipotenza
delle «eondizioni di vita», riducibili, in ultima istanza, alla qualita del suolo
nell’orientare la «trasformazione dell'uomo e degli altri esseri». E da questa
tesi che si traggono le conclusioni sulle razze che Marx cita elogiativamente:
«Al di fuori delle grandi leggi della natura, i progetti degli uomini sono solo
calamita, come testimoniano gli sforzi degli zar per trasformare i Polacchi in
Moscovitl. La stessa natura, le stesse facolta rinasceranno sul medesimo suolo.

9 P. Trémaux, Origine et transformations de 'homme et des autres étres, Paris, L. Hachette,
1865, p. 117.



16 Dominique Lecourt

L’opera di distruzione non puo durare per sempre, 'opera di ricostruzione ¢
eterna. Le razze slave e lituane hanno il loro vero limite rispetto ai Mosciviti
nella grande linea geologica che esiste a nord del bacino del Niemen e del
Dniepr». A sud di questa grande linea «le attitudini e i tipi propri di questa
regione sono e rimarranno sempre differenti da quelli della Russia».

Quando Trémaux si riferisce alla teoria darwiniana, lo fa in termini quanto
meno sommari: «Darwin suppone, & vero, un effetto di concorrenza vitale che
svolgerebbe, in modo incosciente e permanente, questa funzione di scrutato-
re per distruggere gli esseri inferiori. Da questo lato, mi sembra fortemente in
errore, perché la concorrenza vitale € nociva a tutti i soggetti, buoni o catti-
vi»1°, Seguono gli esempi.

Ma Trémaux non ¢ soltanto un dilettante, & anche un compilatore divo-
rante. E le sue aberrazioni geologiche, alle quali ha sicuramente saputo dare
il tocco personale di una sistematicita vertiginosa, si inseriscono senza diffi-
colta in quella che fu all’epoca la problematica della paleontologia francese.
Una problematica che equivale secondo la giusta espressione di Yvette Conry
a un «disinnesco» del darwinismo, sulla base di un profondo malinteso teo-
rico sull’essenziale della teoria darwiniana. Mi limito qui a riassumere in
poche parole necessariamente schematiche alcune conclusioni di questa
luminosa dimostrazione. Le discussioni che animano gli ambienti della
paleontologia negli anni dal 1860 al 1900 testimoniano uno stupefacente
«donchisciottismo intellettuale»: partigiani dichiarati o avversari risoluti del
darwinismo, questi studiosi riducono il darwinismo a una teoria della
discendenza «comprendendola sotto la categoria del perfezionamento». Da
cui il fatto che nessuno degli argomenti va a segno: si rivolgono a un fanta-
sma epistemologico. Cosi per la grande battaglia delle «forme intermedie»:
per alcuni, in un primo tempo, ’assenza delle «forme intermedie»: postula-
te dalla rappresentazione di una variazione infinitesimale ¢ un argomento
contro il darwinismo; per altri, a partire dal 1865, dopo I'esumazione delle
supposte forme, passano a giocare a favore. Ma, se & vero che le cosiddette
forme intermedie possono giustificare solo un’evoluzione «sotto la categoria
banale e minimale di derivazione genetica», esiste correlativamente in
Darwin una spiegazione del loro statuto che da conto del loro carattere trans-
itorio per inadattazione ecologica, e «legittimando una rarita relativa di
fatto, mette all’opera un’eziologia originale in cui il principio di divergenza si
sostituisce all’assioma di continuita»t. Ora, per ragioni relative in definitiva
allo statuto della loro disciplina, i paleontologi hanno «dimenticato» tale
spiegazione causale in cui consiste precisamente la novita e l'originalita della
posizione darwiniana. Si sono accontentati di integrare la constatazione del-
I’esistenza di tali forme in una visione continuista e hanno raffazzonato sulla

10 Ivi, p. 228.
11 Y. Conry, Lintroduction du darwinisme en France au XIX® siécle, Paris, Vrin, 1974, p. 218.



Marx al vaglio di Darwin 17

base delle loro spiegazioni una spiegazione causale che, per principio, non
poteva essere che antidarwiniana.

Altra grande battaglia nelle nuvole in cui i paleontologi scambiano i loro
argomenti sopra la testa di Darwin: quella dell’estinzione delle specie.
Trémaux scrive: «Quanto alla sparizione delle specie, poche parole sono suf-
ficienti a spiegarla. E la condizione dell’equilibrio vitale tra gli esseri organiz-
zati». Cio che si completa con una dichiarazione che fa eco a quella gia citata:
«Darwin ha creduto che la selezione e la concorrenza vitale fossero sufficien-
ti a determinare il perfezionamento degli esseri, cosa che non €, perché gli
esseri degenerano sui cattivi terreni in cui la concorrenza vitale agisce in tutta
la sua pienezza»'?. L’equilibrio viene qui a rinforzare il «perfezionamento»
per comporre I'immagine della natura come un ordine, certo in movimento
ma prestabilito, dunque sempre gia di diritto preristabilito. In breve, cio che
viene proposta € 'immagine classica predarwiniana di un «cammino della
natura». Sotto la copertura dell’evoluzionismo, e anche del darwinismo, si
assiste a una vera e propria regressione teorica verso-una concezione
dell’«economia naturale» nei confronti della quale la grandezza di Darwin
consiste nell’aver saputo, per primo, rompere.

Che cosa ricava Marx da Trémaux, cosa giustifica ai suoi occhi considerare
questo autore «piu importante di Darwin»? Ogni parola, ogni frase delle due
principali lettere che gli dedica dev’essere pesata e valutata.

Leggo: «Le due principali posizioni sono: che non sono gli incroci, come si
crede, a produrre le differenze, ma al contrario I'unita di tipo delle specie.
Invece é la formazione della Terra ad essere causa di differenziazione (non la
sola ma la principale). Il progresso che in Darwin & puramente accidentale &
presentato qui come necessario sulla base dei periodi di evoluzione del corpo
terrestre; la degenerescenza, che Darwin non sa spiegare, risulta qui sempli-
ce. Lo stesso per 'estinzione cosi rapida delle semplici forme di transizione,
rispetto alla lentezza dell’evoluzione del tipo della specie, di modo che le
lacune della paleontologia, che mandano in bestia Darwin, sono presentate
come necessarie. Ugualmente ¢ sviluppata come una legge necessaria la fis-
sita (astrazion fatta dalle variazioni individuali, ecc.) della specie una volta
costituita»13.

Fermiamoci a questa citazione. Sarebbe veramente il caso di rimettere in
uso la vecchia formula di Rousseau: Marx «aveva la forza delle conseguenze».
Si vede, infatti, che su tutti i punti nevralgici della teoria di Trémaux, che sono
altrettanti sintomi della sua incomprensione profonda del darwinismo e della
sua adesione a un evoluzionismo predarwiniano, Marx, una volta accettato il
suo determinismo geologico, gli sta al passo: teoria della degenerescenza, teo-

12 Citato da Y. Conry, ivi, p. 220.
13 K. Marx, F. Engels, Lettres sur les sciences de la nature cit., pp. 46-47.



18 Dominique Lecourt

ria delle forme di transizione, definizione infine dell’evoluzione come «pro-
gresso necessario», eliminando ogni ruolo del caso e negando il ruolo decisi-
vo delle variazioni individuali nella spiegazione casuale di Darwin; al punto
che il termine «evoluzione», si sara notato, &€ puramente e semplicemente tra-
sferito dagli esseri organici al corpo terrestre.

Quest’ultimo punto deve attirare particolarmente l’attenzione, perché
mette in gioco tutta la comprensione dell’opera di Darwin, e lo stesso Marx la
indica come la «novita» di Trémaux. Che non fosse affatto una «novita», ma
al contrario un articolo di fede della vulgata evoluzionista dell’epoca in
paleontologia, non ha importanza. Non si tratta di rimproverare a Marx le sue
ignoranze, per quanto siano manifeste. Cio che & grave, piuttosto, ¢ che que-
sta «novita» & presentata come una «novita» rispetto a Darwin: concepita
come un prolungamento e una rettificazione dell’opera darwiniana sulla stes-
sa base teorica. Ora, nulla di pit falso: Trémaux aveva cambiato base, come di
seguito mostreremo.

Si conoscono i testi di Darwin, prudenti ma fermi dietro il loro apparente
imbarazzo, sulla nozione di «progresso»: tutta la sua teoria rifiuta questa
nozione, soprattutto se pensata come uno sviluppo graduale nel senso di una
perfezione crescente. Questa teoria, lo ripeto dopo tanti altri pit qualificati, &
una teoria causale dell’evoluzione di cui non sarebbe giusto dire soltanto che
essa trasforma il trasformismo: gli fa subire una vera mutazione. Francois
Jacob commenta: «Con Darwin, I'ordine relativo tra I’apparizione di un esse-
re e il suo adattamento & inverso. La natura favorisce solo cio che esiste gia.
La realizzazione precede ogni giudizio di valore sulla qualita di ci6 che ¢ rea-
lizzato. Qualsiasi modifica pud nascere dalla riproduzione. Qualsiasi variazio-
ne puo comparire, che rappresenti sia un miglioramento sia una degradazio-
ne di cio che c’era gia. Non c¢’@ nessun meccanismo utilizzato dalla natura per
inventare le sue novita, nessuna idea di progresso o di regresso, di bene o di
male, di meglio o di peggio»'4. Non ci si potrebbe esprimere meglio per
mostrare per contrasto cosa Marx perdeva di Darwin seguendo Trémaux.

Si obbiettera: d’accordo, Marx, ancora piu dilettante della sua guida in que-
ste materie, si & lasciato momentaneamente abbindolare; ma alla fine Engels,
con la sua controffensiva, ha saputo, malgrado le resistenze, rimetterlo rapi-
damente sulla buona strada. E poi, come dimenticare I'’esclamazione di Marx
alla prima lettura di Darwin: «Ha portato un colpo mortale alla ‘teleclogia’!»
Prova che in definitiva, malgrado la sbandata per Trémaux, Marx aveva com-
preso la novita radicale di Darwin, e che la tradizione ha buoni motivi per
avvicinare i due nomi in un unico elogio. Lasciamo per ora da parte questa
seconda obiezione, di cui ci occuperemo al momento opportuno.

14 F. Jacob, La logique du vivant, Paris, Gallimard, 1970, p. 192, tr. it. di A. e S. Serafini,
Torino, Einaudi, 1971, p. 184.



Marx al vaglio di Darwin 19

Non e sufficiente invocare 'apprezzamento poco lusinghiero di Engels per
Origine e trasformazione dell’uomo e degli altri esseri («Questo libro non vale
niente!») per pronunciarsi sul senso dell’atteggiamento di Engels: occorre
esaminare i presupposti di questa giudizio. Perché, in fin dei conti, non & cosi
raro aver ragione per cattive ragioni, e in questo caso sono ragioni che fini-
scono per aver ragione della ragione avuta solo per caso.

Su che punto dunque Engels conduce il suo attacco? Sull’idea di un «pro-
gresso necessario» nel mondo organico? Sulla concezione della «specie» e sul
suo fissismo a mala pena camuffato? Sulla questione delle «forme interme-
die» e sulle sue implicazioni presunte contrarie alla teoria della selezione
naturale? Niente di tutto questo. Sul fatto, che non gli sfugge perché & meglio
informato del suo amico, che il libro & una montatura inconsistente realizza-
ta da un dilettante; e precisamente sull'incompetenza di Trémaux in geologia.
E solo nella seconda lettera che affronta la questione a fondo; ma solo di
sghembo e, se mi & permesso dirlo, restando in superficie. Cio che gli preme
rifiutare, dopo aver ricordato che lo stesso Darwin non aveva «mai discono-
sciuto I'influenza del suolo», ¢ che tale influenza sia «la causa unica delle
modificazioni nelle specie organiche o nelle razze». «Non vedo nessuna ragio-
ne — aggiunge — per seguire Trémaux cosi lontano».

Insisto: in nessun momento Engels fa valere I'incompatibilita di principio
tra Trémaux e Darwin; se contesta che la necessita del progresso delle forme
organiche possa essere imputata esclusivamente all’evoluzione geologica, non
obbietta nulla al desiderio espresso senza mezzi termini da Marx di trovare
una teoria che sostituisca all’aleatorio che regna nella concezione darwiniana
della selezione un «progresso necessario» pensato come perfezionamento
graduale. Si capisce che un simile silenzio € molto espressivo. Se Engels non
dice nulla é perché non ha nulla da ridire; € perché, per 'essenziale, condivi-
de la stessa concezione. Lo testimoniano, tra gli altri testi, i termini che usa
nell’Anti-Diihring'® per esprimere la sua adesione al monismo di Haeckel.
Dopo aver ricordato che «Darwin & colui che ha dato I'impulso alle ricerche
sull’origine propriamente detta delle trasformazioni e differenziazioni delle
forme animali e vegetali», aggiunge: «Recentemente, grazie a Haeckel soprat-
tutto, I'idea di selezione naturale ¢ stata allargata e la modificazione delle spe-
cie concepita come il risultato dell’azione reciproca dell’adattamento e dell’e-
reditarieta, 'adattamento essendo presente come lato modificatore e 1’eredi-
ta come lato conservatore del processo».

Ernst Haeckel non ¢ Trémaux. Il suo valore scientifico & incontestabile, la
sua dignita epistemologica altrettanto incontestabile. Cid non impedisce che
la teoria della selezione naturale (si veda Le prove del trasformismo, 1877,

15 F. Engels, Anti-Diihring, Paris, Editions Sociales, 1963, p. 104, tr. it. di F. Codino, MEOC,
Roma, Editori Riuniti, 1974, vol. XXV, p. 272.



20 Dominique Lecourt

opera a cui Engels fa senza dubbio precisamente allusione) venga affogata,
all'insegna della famosa «legge biogenetica fondamentale», in una teoria
generale dello «sviluppo» che & al tempo stesso comparatista, parallelista e
perfezionista. E Georges Canguilhem ha giustamente sottolineato che «in fin
dei conti, Haeckel, grande prete del darwinismo, aboliva, nel suo insegna-
mento, uno degli aspetti caratteristici del trasformismo darwiniano, I'impre-
vedibilita dell’apparizione delle forme viventi»'®

Si avranno senz’altro ottime ragioni per «scusare» Engels di aver cercato,
seguendo Haeckel, sul versante dell’embriologia baeriana, che era per princi-
pio incapace di fornirgliela, una base materiale, sperimentale alla teoria dar-
winiana dell’evoluzione. Alcuni dei piti eminenti scienziati dell’epoca hanno
seguito la stessa via. E si pud anche sostenere, secondo la lezione di una storia
epistemologica ricorrente, che solo la genetica delle popolazioni, le cui condi-
zioni di esistenza non erano certo allora in essere, ha potuto conquistarle tale
base. Cio non toglie che per noi, che abbiamo il senno della storia passata per
giudicare, tale errore, per quanto fosse necessario, riposa sullo stesso sfondo
teorico della sbandata di Marx per Trémaux: testimonia una incomprensione
fondamentale di cio che distingue la teoria darwiniana da ogni altra teoria tra-
sformista. Ecco, per tornare al nostro argomento, che il silenzio della tradizio-
ne marxista sull’aneddoto Trémaux acquista un senso molto pit pesante di un
semplice velo pietoso steso e mantenuto sull’«errore» di un pensatore di cui si
pensa che non ne abbia mai commessi. In certo senso Trémaux esprimeva la
verita della comune posizione di tutti i marxisti su questo argomento. La veri-
ta, bisogna aggiungere, dell’'operazione di distinzione operata nella teoria dar-
winiana tra cio che i lyssenkisti nel loro fanatismo incolto chiameranno il suo
«lato rivoluzionario» (la teoria dell’evoluzione) e il suo «lato reazionario» (la
teoria della selezione, denominata, per le esigenze della causa, struggle for life).
E cosi vero che in piena offensiva lyssenklsta sorgera, ingrandito, un sistema di
pedagogia, quello di Williams, che non é altro che la trascrizione quasi lettera-
le, sotto la bandiera del marxismo, del sistema di Trémaux! Non devono man-
care kolkoziani in Ucraina e altrove che se ne ricordano, ammesso che la
memoria sia per loro ancora una facolta accessibile.

Se la tesi che sostengo & giusta, né Marx né Engels hanno mai compreso la
teoria darwiniana della selezione naturale, non piu della stragrande maggio-
ranza dei loro contemporanei; sono stati vittime degli stessi ostacoli episte-
mologici. Ma dal momento che non siamo tra quelli che vedono nell’«aria del
tempo» una categoria esplicativa in storia delle scienze, dobbiamo rileggere i
loro testi per cercare una conferma e poi individuare le idee che, nel loro pen-
siero, erano di natura tale da provocare un simile effetto di ostacolo.

16 In Thalés, Paris, PUF, 1960, pp. 42-43.



Marx al vaglio di Darwin 21

Non ci si stupira che si debba ora tornare sulle prime lettere di Marx e di
Engels. Esse comportano, ripetuta dall'uno e dall’altro, una frase che suona
come la confutazione del mio punto di vista. Darwin, esclamano entrambi, &
finalmente il «colpo mortale alla teleologia». Una vera liberazione! Nella
misura in cui ho appena preteso che la loro posizione non € che una regres-
sione a una concezione dello sviluppo la cui anima é tradizionalmente teleo-
logica, devo confrontarmi con questi testi. Tanto piu che questo apprezza-
mento non & mai stato smentito né dall’'uno né dall’altro, ma al contrario
sempre riaffermato.

Qui si gioca tutto sui dettagli.

Ecco il primo: nella lettera di Marx a Lassalle del 16 gennaio 1861, Marx
scrive in effetti: «per la prima volta [...] viene portato un colpo mortale alla
‘teleologia nelle scienze della natura». Ma questa parola «teleologia», non e
stato che io sappia notato, la mette tra virgolette. Perché? La risposta ¢ data
da un secondo dettaglio che ugualmente non é stato commentato: la fine della
frase che dice che «non soltanto viene portato un colpo mortale alla ‘teleolo-
gia’» ma anche (& la prima volta) che il senso «razionale di questa viene espo-
sto empiricamente»?. Quest'ultima espressione, senza equivoci della penna
di Marx, indica a cosa alludono le virgolette: a Hegel. Piul esattamente al capi-
tolo della Scienza della logica di Hegel in cui si tratta della «teleologia».
Capitolo in cui Hegel se la prende con la concezione metafisica «classica»
della teleologia per criticarla nella misura in cui, concependo solo finalita
esterna, & profondamente solidale col «meccanicismo» a cui fa riferimento in
un gioco di specchi; capitolo in cui, secondo I'ordine imperturbabile della sua
esposizione, Hegel da alla teleologia «il suo senso razionale», rendendo
omaggio a Aristotele ma soprattutto al Kant della Critica del giudizio, presen-
tandola come I'automovimento, 'autodispiegamento del concetto. Se dunque
Marx, come Engels, da credito a Darwin di aver «portato un colpo mortale alla
teleologia», lo loda ancora di piti per aver dato una prova empirica della giu-
stezza della nozione hegeliana di teleologia.

A chi non é convinto di questo ristabilimento di senso, si puo fornire qual-
che altra prova tratta da testi che non lasciano alcun dubbio sul fatto che Marx
e Engels leggano i testi scientifici contemporanei attraverso Hegel, e li apprez-
zino solo nella misura in cui possano rappresentare altrettante conferme del
gioco delle categorie hegeliane.

I primi di questi testi sono quelli di Engels sulla teoria cellulare. In una lette-
ra del 14 luglio 1858 Engels segnala a Marx che la teoria cellulare &, con lo svi-
luppo colossale della chimica organica e l'utilizzazione massiccia e precisa del
microscopio, uno degli avvenimenti pit importanti degli ultimi anni nelle scien-

17 K. Marx, F. Engels, Lettres sur les sciences de la nature cit., pp. 20-21, tr. it. di M.
Montinari, in MEOC, vol. XL, p. 551.



22 Dominique Lecourt

ze della natura. Ora, non soltanto si rallegra di vedere che se «il Vecchio doves-
se riscrivere una filosofia della natura, le cose gli arriverebbero da tutte le parti»,
ma non teme di scrivere a proposito della cellula queste righe che risultano stu-
pefacenti: «La cellula & I'essere hegeliano. I suo sviluppo le fa percorrere rigo-
rosamente il progesso hegeliano; ne esce alla fine I'«‘Idea’, 'organismo ogni
volta compiuto». Qualche riga piti avanti, a proposito della teoria di Joule, si
chiede: «Non c¢’¢ qui proprio una prova materiale eclatante del modo in cui le
determinazioni di riflessione si dissolvono I'una nell’altra?». Nuovo riferimento
diretto alla Scienza della Logica, alla sezione «logica dell’Essenzax»!8.

Sorvoliamo su cio6 che il prisma hegeliano fa perdere a Hegel della teoria
cellulare, per segnalare nello stesso senso che al momento di seppellire uno
dei suoi piu fedeli e cari amici, il chimico Schorlemmer, Engels non trova
miglior elogio funebre di questo: «Fu senza dubbio lo studioso pilt importan-
te della sua epoca che non disdegno di mettersi alla scuola di Hegel, allora dis-
prezzato, ma di cui egli aveva la massima stima. E giustamente. Quando si
vuol fare qualcosa nel campo della scienza teorica a un livello che colga I'in-
sieme, non bisogna considerare i fenomeni naturali come quantita immutabi-
li, come fa la maggior parte delle persone, ma al contrario bisogna conside-
rarli nella loro evoluzione come suscettibili di cambiamento, di sviluppo, flui-
di. E ancora oggi ¢ sempre da Hegel che lo apprendiamo piu facilmente».

Queste dichiarazioni permettono di chiarire altri due strani dettagli della
corrispondenza che abbiamo fin qui commentato. Marx e Engels sono nuova-
mente d’accordo parola per parola nel rifiutare la «mancanza di finezza tipi-
camente inglese nello sviluppo» che imputano a Darwin. In effetti, ai loro
occhi, per quanto strano possa sembrare, la «finezza nello sviluppo» & quella
che «sviluppa» le determinazioni del concetto in modo hegeliano. Vedremo
tra un istante il prezzo pagato da Marx nella sua opera per una simile conce-
zione della «finezza».

Quanto al secondo dettaglio, siamo gia in allarme con la lettura della secon-
da lettera su Trémaux. «L’idea — scrive Marx in risposta a Engels — dell’in-
- fluenza del suolo [sottolineatura sua] & secondo me un’idea che ha solo biso-
~ gno di essere enunciata per avere definitivamente diritto di cittadinanza nella
scienza, indipendentemente dall’esposizione di Trémaux»'. Quest’idea da
dove ricava, agli occhi di Marx, una forza di evidenza cosi immediata, di quasi-
rivelazione, quando ne sembra intrinsecamente sprovvista? Evidentemente &
illuminata da un riconoscimento incosciente: il riconoscimento della concezio-
ne hegeliana della Terra come «individuo universale», esposta nella «filosofia
della natura» come nella Scienza della Logica.

18 Ivi, pp. 17-18.
19 K. Marx, F. Engels, Lettres sur les sciences de la nature cit., p. 51.



Marx al vaglio di Darwin 23

Abbiamo dunque un primo elemento di risposta alla questione posta: é il fatto
di avere lo sguardo informato, deformato, dalla teleologia hegeliana che fa sfug-
gire a Marx e a Engels la radicalita della rottura darwiniana con ogni teleologia.

Ed ecco un’ultima testimonianza. Marx rifiuta la contingenza del progres-
so, secondo lui proposta da Darwin. Cade con gioia nella trappola della prima
teoria arrivata che sembra liberarsene. Engels, pitl prudente e meglio infor-
mato, lo trattiene. Ma, a sua volta, si affretta a dare la sua adesione alle spe-
culazioni haeckeliane. Non ce se ne stupisce quando si sfoglia la raccolta delle
note delle sue letture per scrivere la sua grande opera di filosofia della natu-
ra. Nella sezione «Biologia» della Dialettica della Natura si trova il passaggio
che consegna alla memoria a titolo programmatico lo spirito delle sue letture:
«Mostrare che la teoria darwiniana & la dimostrazione pratica dell’esposizio-
ne di Hegel della connessione interna tra contingenza e necessita»2°. Progetto
parzialmente realizzato, seguendo il filo delle osservazioni sparse nel libro,
quando si parla di «necessita e contingenza». Cosi, quando per illustrare, con-
tro la «metafisica», I'identita della necessita e della contingenza, Engels ricor-
re all’esempio della teoria darwiniana. Paragrafo altamente istruttivo in cui si
vede come gioca I’hegelismo della lettura, visto che, partito dalla contingenza,
conclude con queste righe: «L’idea di necessita che avevamo fin qui ha fatto
fiasco. Conservarla significa attribuire per legge alla natura la determinazione
umana arbitraria che entra in contraddizione con se stessa e con la realta;
significa dunque negare ogni necessita interna alla natura vivente, proclama-
re in modo universale il regno caotico del caso come unica legge della natura
vivente»?l. Hegel nudo e crudo, che conduce, nell'interpretazione engelsiana,
a riassorbire la contingenza nella necessita.

Per chiudere il cerchio, non sarebbe difficile mostrare che la concezione hege-
liana della vita e delle forme viventi &, per I'essenziale, nonostante la pesante
polemica con Schelling, improntata ai «filosofi della natura» romantici, che la
categoria hegeliana di dialettica ¢ stata elaborata e aggiustata a partire da tale
concezione; e che la nozione di «vita» — riflessione in sé, ritorno perpetuo su di
sé, movimento che attualizza alla fine cio che c’¢ all'inizio — rappresenta nella
Scienza della logica uno dei «passaggi» pili importanti, dal momento che apre
la terza sezione ed é definita come presenza immediata dell’Idea.

Ora, questa stessa biologia romantica tedesca € quella che Marx e Engels
non mancano mai di difendere contro i numerosi e virulenti detrattori.
Fortunatamente per la mia dimostrazione, si pud vedere che Marx, invitato da
Engels a dimenticare Trémaux, fa appunto riferimento a questi filosofi della
natura per giustificare la sua resistenza. «Il giudizio che dai di Trémaux —

20 F. Engels, Dialectique de la Nature, Paris, Editions Sociales, 1952, p. 315, tr. it. di F. Codino,
in MEOC, Roma, Editori Riuniti, 1972, vol. XXV, pp. 357-358.
21 lvi, pp. 222-223, tr. it. cit., p. 279.



24 Dominique Lecourt

ribatte a Engels — puoi ritrovarlo quasi testualmente in Cuvier, nel suo
Discorso sulle rivoluzioni del Globo, diretto contro la dottrina della variabili-
ta delle specie in cui si fa beffe, tra altro, delle fantasmagorie tedesche sulla
natura i cui autori annunciavano integralmente lidea fondamentale di
Darwin, senza per altro poterla provare»22. Nella sua risposta Engels passa
sotto silenzio 'argomento. Risponde letteralmente a lato: «d’accordo — scrive
—ma a quell’epoca la questione non aveva nulla a che vedere con la geologia».
Cosa che Marx non aveva detto. Ma quanto all’idea che quella scuola avesse
«annunciato integralmente I'idea fondamentale di Darwin», non la contesta
affatto. Lo si comprende se si constata, ancora una volta, che per lui come per
Marx «]’idea fondamentale di Darwin» & la semplice, vaga, minimale idea di
evoluzione. Cio che conferma la prima lettera a Lavrov gia citata, che fa eco
alla distinzione avanzata da Marx tra I'«<idea» e la sua «prova»: «nella teoria
di Darwin, accetto I'idea dell’evoluzione, ma non ammetto il suo metodo di
dimostrazione (struggle for life, natural selection) se non in quanto prima
espressione, provvisoria e imperfetta, di una realtd nuovamente scoperta»>=3.
Ora, se & incontestabile che la biologia romantica tedesca abbia, soprattutto
sotto la penna di Oken, «annunciato» nelle sue «fantasmagorie» la teoria cel-
lulare, come giudiziosamente Engels gliene fa omaggio nella prefazione
all’ Anti-Diihring, non bisogna aver paura di ammettere che non apriva nessu-
na nuova via per quanto riguarda 1’«evoluzione», ma prolungava, come Yvette
Conry ha ben mostrato, commentando Oken e Kielmeyer (riferimento costan-
te di Hegel), la tradizionale concezione di un «cammino obbligato della natu-
ra», da cui Darwin prende congedo rifiutando ogni idea di norma a priori.

L’ultima obiezione che potrebbe essere opposta allo spirito generale di que-
ste analisi non & altro che quella stessa che Marx e Engels hanno ostinata-
mente opposto a tutti coloro che consideravano il loro metodo hegeliano. No,
hanno sempre risposto con una virulenza mai attenuata, il nostro metodo non
& hegeliano, perché noi ci siamo liberati dalla «mistica», perché abbiamo
«rovesciato» Hegel da idealista a materialista.

Come conciliare queste dichiarazioni costanti con linsieme, abbastanza
impressionante, dei testi che abbiamo citato e spulciato? Senza pronunciarci
sulla spinosa questione del «rovesciamento», prendiamo atto del fatto che Marx
e Engels pensano il loro rapporto con Hegel come un rapporto di «rovescia-
mento» nel «metodo». E lasciamo stare il cane che dorme sotto quest’ultima
parola. Leffetto di questo rovesciamento &, contro la tesi hegeliana di una
«caduta dell’Idea nella Natura», dunque contro l'esilio della natura rispetto alla
storia che si ritiene cominci solo nella sfera dello spirito, quello di installare uno

22 K. Marx, F. Engels, Lettres sur les sciences de la nature cit., p. 51.
23 Ivi, p. 83.



Marx al vaglio di Darwin 25

sviluppo storico entro la natura, secondo le forme generali della dialettica quali
si dispiegano nella Logica dell’Essenza. Abbiamo gia visto a proposito della teo-
ria cellulare cosa puod significare «concretamente» questo tipo di riconoscimen-
to o di ritrovamento entro la natura della cosiddetta Logica, sotto la condizione
preliminare del famoso «rovesciamento» che le conferisce un senso storico.
Potremmo fermarei qui e accontentarci, per cosi dire, di questa constatazione:
Marx e Engels, contrariamente a quanto la tradizione marxista ha voluto far cre-
dere, sono passati a lato dell’essenziale di Darwin. Aggiungeremo a loro discol-
pa che non stati i soli e che i loro errori avevano l'attenuante del dilettantismo.
Non & falso né inutile mostrare inoltre che questa incomprensione ha favorito
una congiunzione tra marxismo ed evoluzionismo (questa specie di «hegelismo
dei poveri», secondo la graziosa espressione di Althusser). Potremmo in con-
clusione augurarci una rivelazione che ha troppo tardato: che infine il darwini-
smo sia restituito alla sua originalita rivoluzionaria per lasciare la teoria di Marx
sul suo terreno evoluzionista. Ma sarebbe andare troppo in fretta. O piuttosto
sarebbe fermarsi. Corriamo il rischio di una seconda fuga.

Perché occorre porre, infine, la questione delle questioni: perché Marx e
Engels si sono ostinati, a partire dagli anni 1860, a cercare di comporre una
rappresentazione della natura, garantita dai risultati pia avanzati delle scien-
ze contemporanee, che fosse conforme alla loro teoria della storia delle socie-
ta umane?

E necessario fare un’ultima volta ritorno alla prima lettera di Marx
sull’Origine delle specie. Non ne abbiamo esaurito il senso. Cio che finora
abbiamo lasciato da parte & una sola e semplice espressione, la cui portata
filosofica & tuttavia enorme: «& in questo libro, scrive Marx, che si trova il fon-
damento storico-naturale della nostra concezione». Espressione ripresa,
appena modificata, nella lettera citata di Marx a Lassalle: «Il libro di Darwin
& molto importante e mi conviene come base della lotta storica delle classi»*4.
Perché la concezione che Marx aveva nel 1860 della lotta delle classi aveva
bisogno di una «base» o di un «fondamento» storico-naturale? E perché
Marx e Engels hanno trovato, si sono costruiti tale base?

Nel 1859 esce Per la critica dell'economia politica; questa critica riposava
su presupposti filosofici che costringevano il suo autore a cercarle una «base
naturale» nella biologia e al tempo stesso a non vedere cio che costituiva il
vivo di quella «critica dell’economia naturale» che & 'opera di Darwin uscita
nello stesso anno. Cosa che non é sfuggita alla tradizione marxista, che conti-
nua a orchestrarne la ripetizione solenne, & nella Prefazione scritta da Marx al
suo libro nel 1859 che tali presupposti sono espressi nella forma pia somma-
ria, pill sistematica e (perché negarlo) piu brillante.

24 Ivi, p. 20, tr. it. cit., vol. XLI, p. 630.



26 Dominique Lecourt

Mi si consenta di limitarmi a qualche osservazione su questo testo molto
equivoco che espone, come si sa, a grandi linee la concezione del materialismo
storico; e mi si perdoni il carattere necessariamente allusivo delle questioni
che tali osservazioni solleveranno e che riguardano l'opera intera di Marx.

Per lo piu dalla Prefazione del 1859 si ricava I'idea che la storia si presenti
come uno sviluppo «dialettico» delle «forze produttive» e dei «rapporti di
produzione». «Il risultato generale al quale arrivai e che, una volta acquisito,
mi servi da filo conduttore nei miei studi, pud essere brevemente formulato
cosi: nella produzione sociale della loro esistenza, gli uomini entrano in rap-
porti determinati, necessari, indipendenti dalla loro volont, in rapporti di
produzione che corrispondono a un determinato grado di sviluppo delle loro
forze produttive materiali»5. Queste righe sono state mille volte commenta-
te, spiegate, illustrate. E tuttavia una delle principali opposizioni che struttu-
rano esplicitamente questo testo & completamente sfuggita a questo immen-
so lavoro, a volte erudito, piti spesso ciecamente ripetitivo, al punto che sono
necessari sforzi semplicemente per capirlo. E merito di G. A. Cohen, in un
libro in cui pratica i metodi della filosofia analitica nella lettura di Marx e che
si basa su una conoscenza enciclopedica della sua opera, averla individuata e
averne tratto effetti di spiegazione di stupefacente acutezza. Beneficio inatte-
so del ritorno postumo di Marx in Inghilterra. Tale opposizione & quella della
materialita delle forze produttive (Marx parla non di «forze produttive» tout
court, ma di «forze produttive materiali») e del carattere sociale de rapporti
di produzione. Cohen indica molto bene, testi alla mano, che una vera e pro-
pria rete ordinata di opposizioni percorre I'intera opera di Marx: su una linea
si trovano i termini «materiale», «naturale», «semplice»; di fronte, sull’altra
linea semantica, «sociale», «storico», «economico».

Le implicazioni di questa opposizione sono molteplici, anche se non sono
tutte quelle che Cohen pensa di poter trarre. Ne indichiamo una sola, quella
che riguarda un’altra delle frasi piti commentate della Prefazione: «A un dato
punto del loro sviluppo, le forze produttive materiali della societd entrano in
contraddizione con i rapporti di produzione esistenti»26. Se le forze produtti-
ve materiali sono per 'appunto definite «materiali», in quanto si oppongono
come a loro «forme» ai rapporti di produzione esistenti, cié non significa, &
chiaro, che il loro sviluppo potrebbe prodursi «al di fuori» di un qualche rap-
porto di produzione. Per Marx non si da produzione materiale se non in una
forma sociale determinata. Il contenuto non pud esistere senza la forma. Ma
cio significa che tale sviluppo esplica «in ultima istanza» il passaggio da una
forma all’altra e che sfugge all’analisi della trasformazione delle forme che,

25 K. Marx, Per la critica dell'economia politica, tr. it. di E. Cantimori Mezzomonti, Roma,
Editori Riuniti, 1974, pp. 4-5.
26 Ivi, p. 5.



Marx al vaglio di Darwin 27

secondo Marx, & la «scienza» che sta nascendo sotto la sua penna come frut-
to della critica dell’economia politica. Nel Capitale, 1a cosa non potrebbe esse-
re piu esplicita. In un passo che ha sconcertato molti esegeti, rinvia questo
studio a una disciplina di cui deplora I'inesistenza e di cui auspica l'istituzio-
ne: una «storia critica della tecnologia».

Deve stupirci il fatto che il principio di movimento delle forme, che ¢ I'og-
getto proprio del materialismo storico, venga rinviato allo sviluppo del «con-
tenuto», vale a dire la «materia» delle «forze produttive»? Dunque esterno al
movimento storico le cui categorie lo presuppongono. Certamente no: ¢ l'ef-
fetto inevitabile del «rovesciamento» hegeliano. Se, infatti, nella logica hege-
liana é lo forma ad essere attiva in ultima istanza, e la materia passiva, lo ¢ in
virtu dell'Idea. Dal momento che tale primato é rifiutato, bisognera pur tro-
vare un altro «motore» dello sviluppo. Se si € materialisti, tale motore non
potra che essere materiale.

Ma allora, se si vuole pensare la materialita del materiale, & alla natura che
si viene rinviati, una natura che deve necessariamente contenere in sé la base
dello sviluppo storico. Ogni teoria dell’evoluzione suscettibile di supportare
un simile investimento filosofico puo andar bene, a condizione di avere i tito-
li scientifici richiesti per svolgere tale ruolo.

E qui ritroviamo, come per caso, Darwin, grazie a una nota del libro I del
Capitale — I'unica menzione che vi venga fatta del naturalista inglese. Molti si
sono stupiti del contenuto di questa nota. Lungi dal riguardare la selezione
naturale o la teoria dell’evoluzione in quanto tale, questa nota riguarda infat-
ti la tecnologia. E, ulteriore sorpresa, per riconoscere a Darwin il merito di
aver «diretto l'interesse sulla storia della tecnologia naturale, cioe sulla for-
mazione degli organi vegetali e animali come strumenti di produzione della
vita delle piante e degli animali»*7.

E gia stato spesso sottolineato che, a parte qualche rara espressione che, stac-
cata dal contesto, puo far pensare a una analogia tra strumento e organo del
genere, la coerenza della teoria darwiniana esclude che vi sia anche solo abboz-
zato il progetto di una simile «tecnologia naturale». L'interpretazione strumen-
talista del vivente di ascendenza aristotelica & contraria alla «problematica bio-
geografia di Darwin e alla sua concezione relativista, relazionale e disarmonica
dell’adattamento in termini ecologici». Invece non & stato abbastanza sottoli-
neata la portata delle tre frasi di Marx che seguono: «Non merita uguale atten-
zione la storia della formazione degli organi produttivi dell'uomo sociale, base
materiale di ogni organizzazione sociale particolare? E non sarebbe pit facile da
fare, poiché, come dice il Vico, la storia dell'umanita si distingue dalla storia
naturale per il fatto che noi abbiamo fatto I'una e non abbiamo fatto I'altra? La

27 K. Marx, Il Capitale, tr. it. di D. Cantimori, Roma, Editori Riuniti, 1973, I, p. 414 in nota.



28 Dominique Lecourt

tecnologia mette a nudo il modo di azione dell'uomo di fronte alla natura, il pro-
cesso di produzione della sua vita materiale e, di conseguenza, I'origine dei rap-
porti sociali e delle idee o concezioni intellettuali che ne derivano»28.

Non si potrebbe essere piu espliciti: la tecnologia «mette a nudo», spo-
gliandolo della forma sociale determinata sotto cui si presenta, «il modo di
azione dell'uomo di fronte alla natura»: siamo usciti dall’orbita del materiali-
smo storico ed entrati in quella zona concettuale in cui la storia rinvia diret-
tamente alla natura, in cui € immersa. Di qui, la logica di questo materialismo
lo impone, dalla tecnologia umana si deve poter risalire a una tecnologia
«naturale». E dal momento che Darwin & ritenuto il teorico che ha stabilito il
passaggio di discendenza dall’animale all'uomo, & necessario che abbia
«diretto I'interesse sulla storia della tecnologia naturale».

Non sono mancati i critici che hanno rilevato questo «tecnologismo» di
Marx, vuoi per respingerlo, vuoi, come G.A. Cohen, per cercarvi argomenti
per una nuova «difesa della teoria marxista della storia». Con i suoi comple-
menti produttivisti, possiamo fondatamente dire che ha avuto un peso enor-
me sul destino ideologico e politico del marxismo, da Lenin allo stakhanovi-
smo e alle tesi sovietiche sulla «rivoluzione scientifica e tecnica». Ma, dal
punto di vista filosofico, la sua ultima ratio va cercata sul versante del mate-
rialismo di Marx: un materialismo che non & mai riuscito a pensare al di fuori
della coppia hegeliana classica della materia e della forma e che, possiamo
dire, & rimasto intrappolato in una specie di sostanzialismo.

Troviamo all’opera lo stesso dispositivo filosofico, che funziona in modo
esplicito nella Prefazione, nel cuore della critica dell’economia politica pro-
priamente detta, espressa nella sua forma piu elaborata, vale a dire nel
Capitale. La nota sulla presunta «tecnologia naturale» di Darwin compare all’i-
nizio di uno dei capitolo piu celebri del Libro I dedicato al macchinismo e alla
grande industria. Francois Guéry, in un eccellente articolo?9, ripercorrendo
minuziosamente le letture tecnologiche di Marx e in particolare quella del
«maestro» Andrew Ure, ha mostrato molto bene il pessimo trattamento che ha
riservato alle sue fonti, al punto di esporsi all’accusa di vera e propria disone-
sta nell’'uso e nell'interpretazione dei testi. In particolare, Marx non avrebbe
tenuto conto della tesi che pure distingue Ure dalla letteratura tecnologica
anteriore e contemporanea. Ure sosteneva infatti che il passaggio dalla mani-
fattura alla fabbrica comportava un abbandono del principio della divisione del
lavoro intesa come specializzazione, cioé come organizzazione pitl fine e piu
spinta del mestiere artigiano: abbandono, che Ure fa risalire al 1775, operato a
favore di un nuovo principio produttivo, «I’analisi del processo nei suoi princi-

28 Ibidem.
29 F. Guéry, La division du travail entre Ure et Marx (4 propos de M. Henry), «Revue

Philosophique» 4 (1977), pp. 412-445.



Marx al vaglio di Darwin 29

pi costitutivi». Agli occhi di Ure, 'automazione comincia dove finisce la divi-
sione manifatturiera del lavoro. Marx, che dimostra «fiuto» teorico nel privile-
giare Ure tra i suoi riferimenti tecnologici, «traduce» questo passaggio nei ter-
mini noti del passaggio da un principio «soggettivo» a un principio «oggetti-
vo» della divisione del lavoro. Alla lettera, & gia tradire Ure che, da parte sua,
contrappone I'«analisi del processo» alla «divisione del lavoro». Peggio, dopo
esitazioni terminologiche che hanno dato luogo, per mancanza di sufficiente
informazione, ad esegesi e teorizzazioni avventurose, Marx finisce col sostene-
re che la «divisione del lavoro», che ai tempi della manifattura era omogenea
alla divisione sociale del lavoro, «riappare» nella fabbrica automatizzata
«prima per abitudine in quanto tradizione manifatturiera, per essere poi ripro-
dotta e consolidata sistematicamente dal capitale come mezzo di sfruttamento
della forza lavoro in una forma ancora piu approfondita». In che modo Marx
pensa, questa volta in netto disaccordo con Ure, questo «ritorno» del vecchio
principio? Lo pensa come un ritorno, se cosi si puo dire, dall’esterno: il princi-
pio produttivo della fabbrica & si I'«analisi della mansione», ma questo princi-
pio produttivo che regna nella fabbrica & sottoposto alla circostanza che nella
societd regna una divisione (sociale) del lavoro che &€ omogenea al vecchio prin-
cipio manifatturiero. Marx non &, come Ure, il «Pindaro della fabbrica»; mette
I’accento, spesso in termini patetici, sulla miseria operaia provocata dall’esten-
sione del sistema delle fabbriche; cio non gli impedisce di ritenere possibile
dissociare il «progresso puramente tecnico» rappresentato dal passaggio da un
principio produttivo all’altro, dal suo modo di esistenza storicamente effettivo,
«in particolare dalla circostanza giudicata contingente del suo impiego capita-
listico che manifesta la persistenza dei tratti del passato manifatturiero»3°.

Questa distinzione tra progresso tecnico assoluto e forme capitalistiche del
suo compimento concorda perfettamente con il dispositivo filosofico che abbia-
mo messo in luce: il principio del movimento di trasformazione delle forme va
cercato sul versante della trasformazione «puramente tecnica» delle forze pro-
duttive materiali. Questo movimento ¢ al tempo stesso progressivo e necessario.
L’analisi della trasformazione delle forme deve sempre presupporlo. Quanto
alla trasformazione delle forme, cosi come viene studiata nel Capitale, si tratta
di un movimento che obbedisce alle prescrizioni della logica hegeliana: ogni
forma «superata» deve essere «conservata» nella forma che la supera, come
abbiamo visto in un esempio concreto di «passaggio» o «transizione».

Queste ultime osservazioni ci portano al processo di insieme di esposizione
del Capitale e a cio che ne & la croce: il suo inizio. Nel suo grande libro La teo-
ria del valore, purtroppo poco conosciuto in Francia, Isaac Rubin ha mostra-
to molto bene come la concezione del «lavoro astratto» come «sostanza» del
valore — ’anima di tale teoria — & imputabile nel pensiero di Marx alla sua

30 Ivi, p. 438.



30 Dominique Lecourt

concezione hegeliana del rapporto tra «forma» e «contenuto»: «nella filoso-
fia di Hegel il contenuto non & una cosa in sé, cui la forma aderisca dall’ester-
no. Al contrario, ¢ il contenuto stesso che, nel corso del suo sviluppo, genera
la forma che era gia contenuta allo stato latente. La forma deriva necessaria-
mente dalla sostanza del valore»3!. Da questa identificazione del «lavoro
astratto» con la sostanza del valore deriva, per pretesa via deduttiva, I'insie-
me del libro I del Capitale che si propone come sviluppo dal semplice al com-
plesso. Rubin, come a modo suo Cohen, sottolinea la portata critica di questo
modo di esposizione che, ad ogni occorrenza, gioca contro le mistificazioni
dell’economia politica «borghese» la dissociazione di forma e contenuto per
mostrare il carattere transitorio e dunque transeunte della forma. Entrambi
sostengono che il ritorno al «lavoro astratto» come «sostanza del valore» fa
andare in frantumi i presupposti impliciti della cosiddetta economia politica.

Tuttavia, alla luce delle osservazioni che abbiamo fatto sulla questione della
tecnologia, ci si puo chiedere se questa critica possa davvero essere considera-
ta cosi radicale e rivoluzionaria come Marx pensava, se non sia limitata nella
sua portata intellettuale da una filosofia generale del progresso necessario.
Nozione che appare come il frutto del «rovesciamento» di Hegel. In questo
caso la lettura di Darwin da parte di Marx ci avrebbe mostrato una verita su
Marx: una veritd che non sarebbe all’altezza delle sue pretese pil ostentate.

In realta ¢ possibile mostrare che l'ordine di esposizione del Capitale, che
ne tiene insieme l'unita fittizia a prezzo di silenzi imbarazzanti e di ripetuti
sotterfugi teorici, lascia vedere, per effrazione, un contro-movimento del pen-
siero del suo autore. Senza dubbio ¢ nel capitolo sulla «accumulazione origi-
naria», cosi come nella sezione sulla «giornata lavorativa», che tale contro-
movimento si manifesta pili nettamente: detto altrimenti, ogni volta che,
abbandonando I'esposizione canonica hegeliana dello sviluppo delle forme,
Marx espone le condizioni storiche, concrete, violenti e grondanti sangue del-
I'incontro tra lavoratori liberi (espropriati dei mezzi di produzione) e coloro
che chiama «gli uomini dei soldi», questo incontro che & un fatto assoluta-
mente impossibile da dedurre dal valore, di cui ¢ il realé presupposto. Ma
Marx, che avrebbe potuto riconoscere illustri predecessori in Epicuro e
Machiavelli, non ha mai fatto la teoria di questo incontro. Si & rifugiato nella
concezione hegeliana del divenire di cui abbiamo rintracciato gli effetti in
alcuni dei testi piu noti.

Ripensare quello che Marx ha cercato di pensare, assumendolo sotto la
categoria di «incontro», questo sarebbe lo scopo. Ma pud essere condotto a
buon fine solo conquistando una nuova posizione filosofica, evitando il mate-
rialismo sostanzialista di cui ¢ rimasto tributario per hegelismo rovesciato.

31 I. Rubin, Saggi sulla teoria del valore di Marx, tr. it. di A. Vigorelli, Milano, Feltrinelli, 1976,
p. 154.



Marx al vaglio di Darwin 31

Altrove mi sono arrischiato a definire questo materialismo della contingenza
«surmaterialismo», un materialismo che cerchi di rompere con I'idea hege-
liana di «scienza» che non ha mai smesso di coinvolgere Marx; che impedisca
di voler trovare nelle scienze della natura un «fondamento storico-naturale»
a una concezione della storia umana. Che implichi al contrario I'elaborazione
di una teoria delle modalita della contingenza, togliendola alla sua opposizio-
ne metafisica con la necessita.

E assumiamo per un momento il rischio, per concludere, di scrivere una
storia controfattuale del passato: se avesse potuto leggerlo altrimenti che
come una teoria del progresso necessario, che lezione avrebbe potuto trarre
Marx da Darwin? Mi sembra quella che, essendo ormai caduta ogni economia
naturale, & vano cercare nella natura un «ordine» a priori; che l'ostacolo che
aveva opposto questa nozione, nelle sue diverse versioni, a una giusta conce-
zione dell’ Origine delle specie consisteva in una propensione del pensiero a
fondarsi sul dato di un «senso» riassunto in un’«origine», per sottrarsi al
rischio dell’avventura di essere sempre in se stesso quando & «progresso».

Avremmo allora trovato non l'occasione di una trasposizione qualsiasi della
contingenza darwiniana a una teoria della storia, dal momento che tale teoria
ha gia denunciato in anticipo i motivi di una simile trasposizione, ma quella
di cambiare posizione filosofica e di aprire, contro la tendenza conservatrice
del suo hegelismo rovesciato, prospettive al suo pensiero nel senso di quel
contro-movimento di cui era gia sordamente animato. Ne avrebbe forse trat-
to Iidea che la storia non & piu facile né pitu difficile da conoscere rispetto alla
natura; che la coppia metafisica storia/natura dev’essere rimessa in questio-
ne; e che pensare la storia fuori da questa coppia significa esporsi a ricono-
scere che essa non contiene nascosta in aleun luogo la garanzia del suo senso,
del suo «progresso» o della sua decadenza.

[Traduzione dal francese di Maria Turchetto]






SULLA BASE NATURALISTICA
DEL MATERIALISMO STORICO

FERDINANDO VIDONI

bio quella che egli fece in una lettera a Engels (19 dicembre 1860) e

ripeté in buona parte, meno di un mese dopo, in una a Lassalle (16
gennaio 1861): I’Origine delle specie di Darwin rappresenta rispettivamente 1)
il fondamento, nella storia naturale, della propria «visione» [Darwins Buch
iiber Natural Selection die naturhistorische Grundlage fiir unsere Ansicht
enthilt], e 2) la base scientifico-naturale della lotta di classe nella storia
[naturwissenschaftliche Unterlage des geschichtlichen Klassenkampfes].

La gran parte degli interpreti che hanno presupposto o espresso un com-
mento a queste parole, per interpretare il fondamento storico-naturale hanno
svolto considerazioni filosofiche generali sul divenire della realta sia naturale
(quello che Engels definiva lo «sviluppo storico nella natura»?) sia storico.
Oppure, per interpretare la base scientifico-naturale in relazione alla lotta di
classe storica, gli interpreti si sono attaccati ad un’altra celeberrima afferma-
zione di Engels nel suo discorso sulla tomba di Marx: «Cosi come Darwin ha
scoperto la legge dell’evoluzione della natura organica, Marx ha scoperto la
legge d’evoluzione della storia umana»; un’analogia che parecchi hanno equi-
vocata intendendola come mera continuita tra sviluppo della natura e svilup-
po della storia umana, considerando anche quest’ultima ugualmente soggetta
a «leggi» strettamente deterministiche e quindi in una prospettiva che oggi
diremmo «riduzionistica»3. .

Se assumiamo che il nocciolo della «visione» di Marx sia il materialismo
storico, dobbiamo pensare che questo a sua volta «si fondi» sul (o abbia alla
base il) materialismo naturalistico4? E se il motore della storia per Marx € la

Una delle affermazioni di Marx piu citate e meno spiegate € senza dub-

1 K. Marx - F. Engels, Werke (MEW), vol. 30, pp. 131, 568, tr. it. a cura di M. Montinari, K.
Marx-F. Engels, Opere complete (MEOC), Roma, Editori Riuniti, 1973, vol. XLI, p. 630.

2 «Darwin [...] & proprio stupendo. Per un certo aspetto la teleologia non era stata ancora sgo-
minata, e lo si & fatto ora. E poi non & stato ancora mai fatto un tentativo cosi grandioso per
dimostrare uno sviluppo storico nella natura» (Lettera di Engels a Marx, 11 o 12 dicembre
18509, tr. it. di M. Montinari, MEOC, vol. XL, p. 551). La tematica dello sviluppo storico nella
natura verra ripresa poi particolarmente nella Dialettica della natura.

3 O al contrario, paradossalmente, I'analogia in questione & stata a volte equivocata con una
netta divisione di ruoli, per cui «il darwinismo ¢ la scienza dell’evoluzione biologica, il mar-
xismo dell’evoluzione sociale», e in pratica non hanno niente a che fare tra loro.

4 Naturalistico, come portato cioé delle scienze naturali e del loro metodo.



34 Ferdinando Vidoni

lotta di classe, dobbiamo pensare che questa sia derivazione di una specie di
legge biologica universale in natura, analoga a quella cui da tanta importanza
specialmente il cosiddetto socialdarwinismo? E non si dovra allora riconosce-
re che Marx stesso — influenzato dal solito Engels — ad un certo punto ha fatto
una scivolata verso una prospettiva naturalistico-positivistica dimentica del-
I'iniziativa spontanea del «soggetto»?

Ma perché non lasciar stare ipotesi speculative e non cercare se possibile,
prima di tutto, una soluzione filologica nei testi di Marx e in quelli con cui si
confrontava? In effetti si trovano, in scritti marxiani di quel periodo, alcuni
passi rivelatori. Per inquadrarli teniamo presente che la maggiore ossessione
per Marx e per i socialisti e comunisti in genere era allora Malthuss. La sua
forza (cui certamente giovava anche I'apparenza di rigore matematico) era rap-
presentata dalla inesorabile forbice che stabiliva tra ’accrescimento dei mezzi
di sussistenza (in progressione aritmetica) e quello della popolazione (in pro-
gressione geometrica). Era come se la natura mettesse un limite insuperabile
alla possibilita di trovare mezzi di sussistenza (cioé vegetali o animali) suffi-
cienti per coloro che non erano proprietari fondiari o in ogni caso persone agia-
te. Di qui I'esigenza che le masse popolari limitino le nascite e che lo Stato non
favorisca la procreazione irresponsabile offrendo troppa assistenza sociale.

Marx — che al contrario nella sua concezione della storia prevedeva ottimi-
sticamente grandi avanzamenti generalizzati per I'umanita — nei Grundrisse
(1857-58) aveva criticato il carattere astratto del discorso di Malthus. Questi
ignora la varieta di distribuzione della popolazione a seconda delle situazioni,
prevede une sovrapopolazione costante, determinata da una legge quantitati-
va indipendente dalle situazioni concrete e «trasforma i rapporti storicamen-
te diversi in un astratto rapporto aritmetico che &€ puramente campato in aria
e non poggia né su leggi naturali né su leggi storiche» °.

Abbiamo qui dunque un testo di Marx — risalente a un paio d’anni prima
delle sue osservazioni su Darwin del 1860-61 sopra citate — il quale lamenta
che il discorso di Malthus non sia fondato su alcuna legge naturale o storica.
Cominciamo a incontrare la terminologia che qui ci interessa.

5 Aduna critica di Malthus si dedico6 il primo scritto economico di Engels, Lineamenti di una
critica dell'economia nazionale, del 1844. Nello stesso anno Marx, criticando la «legge sui
poveri», denunciava il modo di vedere la poverta come «una legge eterna di natura, secon-
do la teoria di Malthus».

6 K. Marx, Lineamenti di critica dell’'economia politica, tr. it. di E. Grillo, Firenze, La Nuova
Italia, IT, 1970, p. 270. Sulla distinzione che Marx pone tra leggi naturali e storiche cfr. p. 271,
quando Marx rimprovera ancora a Malthus il fatto che «astrae» dalle «determinate leggi sto-
riche dei movimenti di popolazione, che invece sono la storia della natura dell’'nomo, sono le
leggi naturali, ma soltanto leggi naturali dell'nomo ad un determinato sviluppo storico, con
uno sviluppo delle forze produttive determinato dal suo stesso processo storico».



Sulla base naturalistica del materialismo storico 35

In Teorie sul plusvalore (1862-63), Marx sostiene poi che Malthus, dopo
aver formulato la sua famosa legge copiando da autori precedenti, non ha tro-
vato per essa alcun sostegno al di fuori della teoria della rendita differenziale
elaborata anzitutto da Adam Anderson’, secondo la quale c’¢ una specie di
legge di natura che porta a coltivare per primi i terreni migliori e poi gradual-
mente gli altri, che daranno quindi rendite minori e non potranno alimenta-
re un gran numero di persone. Precisamente cosi — osserva Marx — Malthus
ha cercato di dare per la prima volta alla sua legge della popolazione un fon-
damento di economia politica e allo stesso tempo «reale (storico-naturale)»:
eine zugleich nationalokonomische und reale (naturhistorische) Grundlage®.

Ecco dunque che cosa intende Marx per «fondamento storico-naturale»:
una determinazione da parte di una legge appartenente a quella che si usava
chiamare la storia naturale, equivalente nella nostra terminologia attuale sem-
plicemente alle scienze naturali. E un significato che é rimasto in espressioni
come «museo di storia naturale» e non & lo stesso che si ha quando per esem-
pio si vuol parlare di uno sviluppo «storico» nella natura, del divenire univer-
sale e cose simili. Cio & confermato dal fatto che nel passo marxiano dalle
Teorie sul plusvalore, ora citato, 'aggettivo naturhistorisch messo tra parente-
si si identifica con real, ad indicare un fondamento «reale», cioé nelle cose
(studiate dalle scienze della natura), in opposizione ad una nationalékonomi-
sche Grundlage, un fondamento nella teoria economico-politica (I'«economia
nazionale», come si chiamava allora). Se il rendimento dei terreni fosse con-
dannato da una legge di natura ai limiti presunti dalla teorizzazione di
Anderson-Malthus, non ci sarebbe alcuna speranza di uno sviluppo capace di
estendere il benessere al proletariato. Di conseguenza anche la lotta di classe
diretta a questo scopo sarebbe inutile e senza alcuna base o Unterlage.

In alternativa Marx a sua volta cercava un «fondamento» nelle scienze natu-
rali e nella teoria economica per la propria posizione, che possiamo definire
ottimista. Allargando questa sua ricerca, non a caso negli anni intorno al 1860
si mette ad approfondire la chimica agraria (soprattutto Liebig) in relazione al
problema della rendita fondiaria e della produzione di alimenti®. A questo

7 Adam Anderson, fittavolo ed economista inglese, autore di scritti in cui, a partire dal 1777,
espose la sua teoria della rendita fondiaria.

8 MEW, vol. 26.2, p. 108, tr. it di L. Perini. in MEOC, Roma, Editori Riuniti, 1974, Vol. XXXV,
p. 112. Durante 'elaborazione di quest’opera (1862-63) Marx sviluppa la sua critica alla teo-
ria della rendita differenziale di Ricardo, intruppato anche lui nella «canaglia malthusia-
na», Ma gia nel 1851 Marx si era posto il problema di compensare la tendenza discendente
della rendita con il «progresso della produttivita dell’agricoltura» (grazie anche al «pro-
gresso della scienza e dell'industria»), cosi da poter «scartare la teoria malthusiana del peg-
gioramento» (Lettera di Marx a Engels, 7 gennaio 1851).

9 K. Marx, F. Engels, Lettres sur les sciences de la nature, (d’ora in poi MEL) a cura di J.-P.
Lefebvre, Paris, Editions Sociales, 1973, p. 44 e sgg.



36 Ferdinando Vidoni

punto — come abbiamo visto — incontra anche L’origine delle specie di Darwin
e lo colpiscono particolarmente passi come quelli che presentano I'estinzione
di certe specie come correlativa ad uno sviluppo di altre piu adatte, che, secon-
do Darwin, prendono il posto di tipi piu vecchi e inferior*°.

A dire il vero, quando Darwin parla di specie e generi inferiori o superiori,
pitt «perfezionati» o meno, si riferisce pit che altro, in modo neutro, al grado
di adattamento degli organismi alle condizioni di vita di un certo ambiente. Ma
non si pud negare che a queste espressioni rimanga attaccata anche una certa
connotazione di valore, di realizzazione di un progresso. Dice per esempio:

11 risultato ultimo [della selezione naturale] & che ciascuna creatura tende a
divenire sempre pilt migliorata in relazione alle sue condizioni. Questo migliora-
mento inevitabilmente conduce ad un graduale progresso della organizzazione del
pitl grande numero di esseri viventi nel mondo,

anche se, aggiunge subito, i naturalisti «non hanno ancora definito in modo
soddisfacente per tutti che cosa significa un progresso nell’organizzazione»*.

In ogni caso — ne deduce in sostanza Marx — non si puo mai dire che in
una certa zona le possibilita di sviluppo delle piante e degli animali (tra cui
l'uomo trova il suo nutrimento) siano esaurite, perché puo sempre formar-
si una nuova specie che gradualmente ne sostituisce un’altra e che produce
esemplari pitt numerosi o piu grossi, piu «belli» e dunque superiori.
L’accrescimento delle risorse alimentari puo cosi accompagnare parallela-
mente quello degli uomini, eliminando la famosa forbice'2. Ancora in Teorie
sul plusvalore Marx scrive:

Darwin [...] dice nell'introduzione [...]: «Nel prossimo capitolo tratteremo della
lotta per l'esistenza tra gli esseri organici del mondo, quale scaturisce inevitabil-
mente dal loro potere di accrescimento altamente geometrico. Questa ¢ la dottri-
na di Malthus applicata all’intero regno animale e vegetale». Darwin nel suo eccel-
lente scritto non si avvede che scoprendo la progressione «geometrica» nel regno
animale e vegetale, demoliva [umstiess] la teoria di Malthus. La teoria di Malthus
poggia appunto sul fatto che egli contrapponeva alla progressione geometrica

10 Cfr. per esempio C. Darwin, L’origine delle specie, tr. it a cura di G. Montalenti, Torino,
Boringhieri, 1972, p. 186: «i sottogruppi pitl recenti e piil altamente perfezionati, ramifi-
candosi e occupando molti nuovi posti nell’economia della natura, tenderanno costante-
mente a soppiantare e a distruggere i sottogruppi piu antichi e meno perfezionati».

11 Ivi, p. 187.

12 «Mi diverto con Darwin, al quale ho dato di nuovo un’occhiata, quando dice di applicare la
‘teoria del Malthus’ anche alle piante e agli animali, come se il succo del signor Malthus non
consistesse proprio nel fatto che essa non viene applicata alle piante e agli animali, ma inve-
ce — con geometrica progressione — soltanto agli uomini, in contrasto con le piante e gli ani-
mali» (Marx a Engels, 18 giugno 1862, MEL, p. 21).



Sulla base naturalistica del materialismo storico 37

degli uomini stabilita da [Robert] Wallace's, la chimerica progressione «aritmeti-
ca» degli animali e delle piante. Nell’'opera di Darwin, p. es. a proposito dell’estin-
zione delle specie, si trova anche in dettaglio (a prescindere dal suo principio fon-
damentale) la confutazione storico-naturale [die naturhistorische Widerlegung)
della teoria malthusiana'.

Naturalmente ci sarebbero parecchie obiezioni da sollevare su questo ragio-
namento, circa l'interpretazione della legge di Malthus (che in realta riguardava
gia la sovra-fecondita di tutti gli esseri viventis) e circa la sua influenza sulla teo-
ria darwiniana: influenza tutt’altro che secondaria, anche facendo astrazione dal
pretenzioso rapporto del geometrico e dell’aritmetico'®. Resta infatti in Darwin il
concetto malthusiano generico di una pressione della popolazione sui mezzi di
sussistenza (pressione che determina quella Iotta per la vita che & condizione per
la selezione naturale degli organismi forniti dei caratteri piu adatti). Ora, questo
elemento «malthusiano» del pensiero di Darwin viene lasciato in ombra da
Marx, che al contrario sottolinea cio che favorisce il progresso, la formazione di
esemplari superiori, il che fa convergere il darwinismo con la sua prospettiva di
un avanzamento generalizzato, che € lo scopo delle lotte del proletariato. E da
questo punto di vista che per Marx in questo momento L origine delle specie rap-
presenta oggettivamente una giustificazione della propria concezione da parte
della scienza naturale e in questo senso una base della «lotta storica delle clas-
si», che questa concezione stessa prevede. Se la natura non permettesse di otte-
nere un certo minimo di alimenti sarebbe inutile lottare perché le masse acqui-
siscano il diritto di nutrirsi, riprodursi ecc. e si abbia un progresso generalizzato.

1l concetto di progresso, tipico dell’epoca, si accompagnava facilmente, per
quanto con diverse modalita, al pensiero dei seguaci dell’evoluzionismo (anche
se di per sé I'evoluzione darwiniana non € legata in modo univoco al progresso
e all’avanzamento). Si parlava anche, con toni ancora pitt 0 meno teleologici, di
una legge di progresso o di perfezionamento. In una recensione dell’Origine
delle specie Ludwig Biichner scrive che Darwin rivela «la legge di perfeziona-
mento [...] per la quale si prevede che dagli attuali esseri viventi si svilupperan-
no delle forme sempre piu belle, superiori, piu perfette»'?. Haeckel considera

13 Robert Wallace (da non confondere con il naturalista Alfred R. Wallace) aveva pubblicato nel
1753 una Dissertazione sul numero degli uomini nei tempi antichi e in quelli moderni. Marx
lo considera uno degli autori da cui Malthus ha praticamente copiato la sua famosa «legge».

14 K. Marx, Teorie sul plusvalore, tr. it. di G. Giorgetti, Roma, Editori Riuniti, 1973, II, p. 123.

15 T.R. Malthus, Saggio sul principio di popolazione, tr. it. a cura di G. Maggioni, Torino,
Einaudi, 1977, p. 19.

16 Cfr. S. Gordon, Darwin and Political Economy: The Connection Reconsidered, «Journal of
History of Biology» 22 (1989), 3, p. 447: «As many historians have pointed out, all that
Darwin derived from Malthus was the notion of superfecundity. From it, the notion of a
‘struggle for existence’ (a phrase Malthus used) follows».

17 L. Biichner, Aus Natur und Wissenschaft, Leipzig, Thomas, 1874, p. 276.



38 Ferdinando Vidoni

I'evoluzione come base di una «generale concezione filosofica del mondo»,
secondo la quale in tutta la natura si ha «un grande processo di sviluppo, unita-
rio, ininterrotto, eterno»'®. Ed & superfluo poi ricordare la presenza del tema del
progresso nell’evoluzionismo di Spencer.

E ancora una analoga aspirazione al progresso (d’altronde ben comprensibi-
le in uno che mira all'emancipazione delle classi povere) che ha portato Marx,
sei anni dopo, ad entusiasmarsi — malgrado le dure critiche di Engels*® — per
un’opera, evoluzionista ma non darwinista, del naturalista e viaggiatore france-
se Pierre Trémaux. Quella che Trémaux chiama la «legge del progresso degli
esseri», che determina le trasformazioni delle specie, deriva dall'influenza eser-
citata sugli esseri viventi dai diversi tipi di terreni, nel senso che sui terreni piu
ricchi di sostanze si sviluppano le piu belle razze di piante, di animali («gros
beeufs», «belles vaches») e anche di uomini. Se si sceglie bene il terreno e lo si
migliora, magari con fertilizzanti, si possono ottenere grandi risultati°.

L’interesse di Marx per questi argomenti (che lo fa anche sorvolare sulle
debolezze del discorso di Trémaux segnalategli da Engels) ¢ confermato dal
fatto, gia sopra ricordato, che in questo periodo (1866) Marx continua lo stu-
dio della chimica agraria in relazione con il problema della rendita fondiaria
e mettendo in risalto i fenomeni che favoriscono la produzione di alimenti?!.

Dopo aver letto Trémaux, in una lettera a Engels (7 agosto 1866), Marx
afferma: «Il progresso, che in Darwin & puramente accidentale, & presentato
qui come necessario sulla base dei periodi dell’evoluzione del corpo terre-
stre»22, Si nota la ricerca di una certezza, di una necessita del progresso,
iscritta nelle leggi stesse della natura. E quello che ora Marx crede di trovare
in Trémaux, ma che cercava in qualche modo anche in Darwin (trascurando
cosl 'elemento di aleatorieta che in quest’ultimo & presente).

In seguito Marx tralascia di parlare di quel fondamento naturale che gli
era sembrato offerto dall’Origine delle specie. Nel Capitale si limita a dire
che, perché si abbia un plusprodotto che fornisca una rendita, &€ necessario
che la natura offra una base di sufficiente fertilita per avere un margine di
lavoro da sfruttare3. La storia umana si svolge comunque entro un inscindi-
bile rapporto con la natura. Un significato fondamentale del materialismo

18 E. Haeckel, Freie Wissenschaft und freie Lehre (1878), in Id., Gemeinverstaendliche Werke,
vol. 5, Leipzig-Berlin, Kroner-Henschel, 1924, p. 205.

19 Le lettere riguardanti questa discussione sono riportate di fila in MEL, pp. 47-55.

20 P. Trémaux, Origine et transformations de ’homme et des autres étres, Paris, L. Hachette,
1865, p. 231 e sgg., p. 438 e sgg.

21 MEL, p. 44 e sgg. R

22 Lettera di Marx a Engels, 7 agosto 1866, ivi, p. 48. E inoltre interessante il fatto che in que-
sta teoria di Trémaux, secondo Marx (contraddetto di nuovo da Engels), ci sarebbe anche la
«base naturale» di «questioni, come quella della nazionalita ecc.»: per esempio la differen-
ziazione etnica dei polacchi e dei russi dipenderebbe dai loro rispettivi terreni di formazione.

23 Marx, Il Capitale, tr. it. di D. Cantimori, Roma, Editori Riuniti, 1980, III, pp. 732, 735.



Sulla base naturalistica del materialismo storico 39

storico — che si ricava gia dall’Ideologia tedesca — € 'attenzione ai reciproci
rapporti tra le vicende umane e I'ambiente geografico, con le sue differenti
caratteristiche e risorse. Lo studio della storia deve addentrarsi nelle «con-
dizioni naturali trovate dagli uomini, come le condizioni geologiche, oro-
idrografiche, climatiche» e cosi via. «Ogni storiografia deve prendere le
mosse da queste basi naturali e dalle modifiche da esse subite nel corso della
storia per I'azione degli uomini»24. Non possiamo quindi ridurre il materia-
lismo storico ad una tesi sul rapporto struttura/sovrastruttura, trascurando
le basi naturali dello sviluppo.

‘Nelle sue riflessioni su queste «basi naturali» (non c’e solo la base eco-
nomica)?s, Marx — come abbiamo visto — viene raggiunto ad un certo punto
dall’ Origine delle specie, che, nel senso poco fa precisato, gli appare in sin-
tonia con la propria visione, fiduciosa nel progresso. In seguito gli sembra
di trovare nell’Origine stessa lo spunto potenziale per la trattazione di una
«storia critica della tecnologia»?2¢ in base all’analogia suggerita da Darwin
tra 'evoluzione degli organi degli esseri viventi (organi le cui forme si diffe-
renziano attraverso una selezione naturale) e I'evoluzione degli strumenti di
lavoro, che subiscono modifiche — ad opera stavolta di scelte umane consa-
pevoli e quindi pit direttamente comprensibili — per essere adattati a nuovi
usi?’. In questa maniera Marx sembra quasi trasformare l'accenno di
Darwin in un virtuale programma di ricerca mirante ad applicarne il model-
lo esplicativo alla storia della tecnologia, fattore cosi importante nell’anali-
si del modo di produzione capitalistico. Questo collegamento era stato gia
anticipato nei Manoscritti del 1861-63, dove Marx parlava della
«Differenziazione, specializzazione, semplificazione [...] degli attrezzi di
lavoro a seconda del loro impiego», in relazione quindi alla divisione del
lavoro, e osservava che Darwin «fa la stessa considerazione a proposito
della specializzazione e della differenziazione persino degli organi degli
esseri viventi»28,

E il Capitale diceva:

24 K. Marx - F. Engels, L’ideologia tedesca, tr. it. di F. Codino, in MEOC, Roma, Editori
Riuniti, 1972, vol. V, p.17.

25 Cfr. K. Marx, Il Capitale cit., ITI, p. 735: «La fertilita della natura costituisce qui un limite,
un punto di partenza, una base. Lo sviluppo della forza produttiva sociale del loro lavoro, a
sua volta, costituisce I’altra».

26 Dove il carattere critico sta soprattutto nel fatto che «dimostrerebbe, in genere, quanto piccola
sia la parte di un singolo individuo» in una delle pionieristiche invenzioni p.es. del 700 a
Capitale cit., I, p. 414). Avrebbe insomma un carattere non individualistico, mettendo in risalto
piuttosto 'apporto delle masse dei lavoratori e le esigenze obiettive dei processi di produzione.

27 K. Marx, Il Capitale cit., I, pp. 384 e 414, in nota.

28 Da K. Marx, Capitale e tecnologia, antologia a cura di P. Bolchini, Roma, Editori Riuniti,
1980, pp. 73-75.



40 Ferdinando Vidoni

Darwin ha diretto I'interesse sulla storia della tecnologia naturale, cioé sulla for-
mazione degli organi vegetali e animali come strumenti di produzione della vita
delle piante e degli animali. Non merita uguale attenzione la storia della forma-
zione degli organi produttivi dell'uomo sociale, base materiale di ogni organizza-
zione sociale particolare? E non sarebbe piu facile da fare, poiché, come dice il
Vico, la storia dell'umanita si distingue dalla storia naturale per il fatto che noi
abbiamo fatto 'una e non abbiamo fatto 1’altra?29

Se i viventi si vengono dotando di organi sempre piu «adatti» attraverso la
selezione naturale delle variazioni che tra di essi compaiono, perché questo
modello variazione/selezione3° (per dirla con Rom Harré) non si potrebbe
applicare alla trasformazione degli strumenti di lavoro in base alle scelte che
gli operatori umani fanno sulle nuove invenzioni che via via si presentano? E
non si puo congetturare che questo modello esplicativo avrebbe potuto forse
inserirsi piu a largo raggio dentro la prospettiva marxiana, per spiegare ad
esempio il progressivo affermarsi di determinati modelli di societa, con deter-
minati rapporti di produzione ecc.? Con cio il modello variazione/selezione
subentrerebbe a quello che, sempre Harré, chiama il modello tensione/scari-
camento (aumento di tensione tra interessi, ruoli, bisogni ecc., finché si giun-
ge a una reazione di scarico della tensione stessa e al ristabilimento di un
equilibrio nuovo su altro livello), modello cui si connette il processo descritto
dal materialismo storico3!. Secondo vari studiosi del resto I'opera darwiniana
sarebbe potenziamente capace di offrire una sorta di paradigma generale da
applicare (a certe condizioni), oltre che in quello biologico, in svariatissimi
domini che abbiano una dimensione «storica»32. In effetti in molte discipline
(storiche, economiche, sociali...) abbiamo esempi di trattazione da un punto
di vista evoluzionistico33. Per quanto riguarda Marx, & certamente difficile

29 Marx, Il capitale, tr. it cit., I, p. 414.

30 Modello variazione (o mutazione)/selezione che in questa sua schematicita, a dire il vero, &
proprio del neodarwinismo, mentre accanto alla mutazione e alla selezione ¢’¢ in realta una

" maggior complessita di fattori sia in Darwin che nelle nuove teorizzazioni odierne.

31 Cfr. R. Harré, Darwins Theorie und Methode als Vorbild fiir die Sozialwissenschaften,
«Dialektik» 5 (1982), pp. 94-104. Traduco da p. 99, dove Harré svolge una «ricostruzione
della dialettica sociale»: «L’'impiego marxiano di questo concetto pud essere considerato
un’applicazione molto speciale di un pitl generale modello, il modello di un aumento di ten-
sione cui segue uno scaricamento. Indichero spiegazioni [...] di questo tipo, cui appartiene
come caso speciale anche quella marxiana, come modello tensione/scaricamento. I compo-
nenti della tensione sono definibili come ‘contraddizione o differenza tra...” due o piu vet-
tori. Possono essere ‘interessi’, ‘ruoli’, ‘bisogni’ e quasi ogni altra cosa che nel campo umano
si presenti in forma'di contrapposizione».

32 Cfr. ad esempio S. Toulmin, Human Understanding, 1, Princeton, Princeton University
Press, 1972. Dello stesso autore Darwin und die Evolution der Wissenschaften, «Dialektik»
5 (1982), pp. 68-78.

33 Per esempio nella teoria economica, soprattutto per quel che rignarda I'innovazione.



Sulla base naturalistica del materialismo storico 41

pensare che potesse decidere una sostituzione in blocco del materialismo sto-
rico che conosciamo con un evoluzionismo storico a base darwiniana, ma egli
appare certamente curioso e aperto ad integrazioni e convergenze, per lo
meno riguardo ad alcuni aspetti e settori.

Un altro indizio della disponibilita di Marx ad estendere (almeno in una
certa misura) l'uso di un paradigma evoluzionistico al campo della storia
umana potrebbe essere individuato nell’attenzione con cui lui stesso ed
Engels nei loro tardi anni hanno seguito gli studi etno-antropologici, che per
lo pitl avevano una base evoluzionistica. E il caso, in particolare, dell’interes-
se dimostrato per Lewis H. Morgan, che, nel suo libro Ancient Society del
1877, dichiarato da Engels «cosi decisivo come Darwin lo & per la biologia»34,
spiegava il passaggio dei popoli dallo stato selvaggio alla barbarie e infine alla
civilizzazione analizzando molteplici aspetti delle societa, in particolare la
produzione e la famiglia. Ancora Engels, nella sua Prefazione a L'origine della
famiglia del 1884, ci racconta che Marx stesso si proponeva di «esporre i risul-
tati dei lavori di Morgan in rapporto alle conclusioni delle proprie ricerche
storiche», visto che Morgan «aveva riscoperto a modo suo la teoria materiali-
sta della storia»35. L'ultimo Marx dunque collocava il suo materialismo stori-
co in una prospettiva ampia, pluridimensionale, che dava molta importanza
agli aspetti naturalistici e antropologici e che non intendeva certo ridursi ad
un rapporto struttura-sovrastruttura secondo il rigido schema della
Prefazione del ’59 a Per la critica dell’economia politica.

L’antropologia evoluzionista utilizzava spesso categorie darwiniane, come la
selezione naturale. Anche Engels, seguendo Morgan, nell’Origine della famiglia
fa riferimento alla selezione naturale in quanto favorisce le tribu che adottano
regole di esclusione dei consanguinei dal matrimonio.3¢ Domandarsi fino a che
punto Marx ed Engels avrebbero potuto applicare anche alla storia propria-
mente detta concetti e principi evoluzionistici implica di confrontarsi con le teo-
rie dell'uomo e della societa che dichiarano espressamente di fondarsi su con-
cetti darwiniani, soprattutto sulla Iotta per la vita (o per I'esistenza) e la selezio-
ne naturale. La posizione di Marx e di Engels sulle possibilita e modalita di
applicazione di questi concetti alla storia umana viene solitamente vista come
una negazione in blocco. A mio avviso invece va considerata (¢ il caso di dirlo)
in modo evolutivo, distinguendovi schematicamente per lo meno due fasi.

a) Nella prima Marx e Engels rifiutano di interpretare la storia umana in
base al concetto darwiniano della lotta per I'esistenza: una immagine, sosten-
gono, nata sotto I'influenza ideologica della societd competitiva borghese e

34 Lettera di Engels a Kautsky, 16 febbraio 1884, in MEW, vol. 36, p. 109.

35 F. Engels, L'origine della famiglia, della proprietd privata e dello stato, tr. it. di L. Cecchini,
Roma, Savelli, 1973, p. 29.

36 1vi, pp. 65 € 74.



42 Ferdinando Vidoni

della hobbesiana «guerra di tutti contro tutti» che in essa domina%”. In certa
misura questa immagine (la «lotta per la vita») puo essere utile per illustrare
la situazione degli esseri non-umani o degli uomini primitivi, ma non & piu
che una «frase» o una «formula vuota» se la si vuole riportare di nuovo nella
sfera della societd umana e della storia, come descrizione di cid che avviene
nelle varie forme sociali, dove in particolare, da un certo punto in avanti,
abbiamo la lotta delle classi.

Secondo Marx & bensi vero che Darwin appare influenzato, nell'uso dell'imma-
gine della lotta per la vita, dalla societa concorrenziale borghese in cui vive, ma
ora certi «darwinisti» (in questo caso si tratta in realta di esponenti di quello che
usiamo chiamare il darwinismo sociale, come la traduttrice francese dell’Origine
delle specie, Clémence Royer3®) pretendono di fare di quell'immagine un utilizzo
di ritorno per farla servire a sua volta come giustificazione scientifica di meccani-
smi conflittivi sociali3®. Marx negli anni ’60 pare dunque su una posizione di rifiu-
to ad estendere tale immagine nel campo storico-sociale umano.

Una breccia sembra perd gia aprirsi nella sua lettera a Kugelmann del 27
giugno 1870, in cui Marx critica Lange4° per il ricorso che fa alla lotta per la
vita come a una pura «frase», in un modo che non dice gran che di particola-
re sulle societd umane, «invece di analizzare [...] lo struggle for life come esso
si presenta in diverse determinate forme sociali»4*. Ma con quest’ultima affer-
mazione emerge in Marx un’accettazione di parlare della lotta per ’esistenza
anche in riferimento agli umani purché si distinguano e non solo generica-
mente le diverse determinate forme in cui essa via via si manifesta.

b) Praticamente cosi si apre (senza che in genere i commentatori lo rilevi-
no) una seconda fase, nella quale Marx ed Engels si convincono che anche

37 Lettera di Marx a Engels, 18 giugno 1862: «Nelle bestie e nelle piante, Darwin riconosce la
sua societa inglese con la sua divisione del lavoro, la concorrrenza, 'apertura di nuovi mer-
cati, le invenzioni e la malthusiana lotta per l'esistenza. E il bellum omnium contra omnes di
Hobbes [...]» (MEL, p. 21).

38 Per parlare di questi personaggi & opportuno distinguere tra i socialisti darwinisti, che con-
venzionalmente possiamo chiamare di sinistra, e i darwinisti sociali o social-darwinisti, di
destra («darwinisti borghesi» nel linguaggio di Marx).

39 Lettera di Marx ai coniugi Lafargue, 15 febbraio 1869: «Quando ebbi letto la sua (della
Royer) prefazione a Darwin dissi immediatamente che doveva essere una borghese. Darwin
fu portato a scopire la lotta per 1'esistenza come legge predominante della vita ‘animale’ e
‘vegetale’ proprio dalla lotta per 'esistenza nella societa inglese, dalla guerra di tutti contro
tutti [...]. Il darwinismo invece considera questo fatto come un motivo decisivo per la socie-
ta umana per non emanciparsi mai dalla sua natura animale» (tr. it. in MEOC, vol. XLIII,
a cura di M. Montinari, p. 642).

40 Tl libro cui in questo caso Marx ed Engels si riferiscono & F.A. Lange, Die Arbeiterfrage, del
1865. Un analogo discorso vale per L. Buechner, Der Mensch und seine Stellung in der
Natur..., Leipzig, 1869.

41 Lettera di Marx a L. Kugelmann, 27 giugno 1870, in K. Marx, F. Engels, Lettres sur les
sciences de la nature, tr. it. cit., p. 75.



Sulla base naturalistica del materialismo storico 43

nella spiegazione della storia umana si puo far ricorso al concetto di lotta per
Ia vita se si fanno le distinzioni qualitative e le precisazioni giuste e non si pre-
senta la lotta di classe come un semplice prolungamento della lotta animale
per D'esistenza, ma si fa notare che la «lotta» si presenta storicamente in
diverse forme, una delle quali, a partire da un certo momento, ¢ la lotta di
classe. Potremmo dire, hegelianamente, che la lotta per 'esistenza a un certo
punto trapassa (trasformandosi) nella lotta di classe, in cui la classe piu vasta
e sottomessa mira a prendere in mano le fonti di un benessere collettivo,
togliendo con cio anche motivo alla lotta stessa.

La distinzione che abbiamo letto in Marx si ritrova anche in Engels, per lo
meno dal 1875 nella sua lettera a Lavrov del 12-17 novembre, praticamente
riprodotta nella Dialettica della natura. Engels si mostra ancora convinto del
carattere alquanto contingente della «dottrina darwinista della lotta per la
vita»; pensa (come parecchi in quell’epoca) che in certi casi si puo avere evo-
luzione per una via diversa dalla selezione; in particolare pensa che, nell’evo-
luzione dell'uomo a partire dalla scimmia, il fattore pit decisivo sia stato
I'«istinto sociale» (Gesellschaftstrieb)*?, preso peraltro in considerazione
dallo stesso Darwin, come vediamo particolarmente nell’Origine dell'uomo.
Ritiene che la categoria della «lotta» sia un riflesso della societa borghese che
rievoca la «guerra di tutti contro tutti» di Hobbes e la teoria demografica di
Malthus, e che tutto questo venga poi riproiettato nuovamente in campo
sociale*3. Sembrerebbe quindi meglio evitare quest’espressione (lotta per la
vita), ma — forse per il suo diffondersi nelle discussioni — Engels ne ammette
ora un uso che la armonizzi con I'espressione «lotta di classe», che dice di piu
circa la fase storico-umana:

la concezione della storia come un susseguirsi di lotte di classe € molto piu pro-
fonda e ricca di contenuto della semplice riduzione di essa a fasi della lotta per I'e-
sistenza debolmente distinte4.

In altre parole si puo adottare quest’espressione, se si distinguono non solo
debolmente le fasi in questione. Il problema sara dunque quello di presenta-
re distinzioni ben nette su questi aspetti nel percorso dell'umanita.

42 Sipud vedere all’opera questo concetto nello scritto, che fa parte della Dialettica della natu-
ra, intitolato Parte avuta dal lavoro nel processo di umanizzazione della scimmia (1876, tr.
it. in MEOC, vol. XXV, a cura di F. Codino, 1974, pp. 458-470). A volte questo scritto, fon-
dato sul concetto di un’antropogenesi attraverso il lavoro, & considerato «lamarckiano»
piuttosto che darwiniano, perché suppone l'eredita dei caratteri acquisiti. Ma quest’ultima
concezione, oggi respinta e divenuta sinonimo di lamarckismo, fino al termine
dell’Ottocento & stata piti 0 meno condivisa da tutti i darwinisti (compreso Darwin).

43 Ivi, p. 585.

44 Ivi, p. 586, corsivo mio.



44 Ferdinando Vidoni

Scegliere la linea argomentativa, il «metodo d’attacco», osserva ancora
Engels, € in funzione del pubblico a cui ci si dirige. A volte puo essere meglio
partire dall’istinto sociale e dalla cooperazione#s. Altre volte invece puo esser
migliore un percorso che parte dalla lotta per la vita, come appare necessario
con i tedeschi, che hanno bisogno di sentir parlare piu di lotta che di coope-
razione, perché non hanno ancora abbastanza spirito rivoluzionario.

E scontato allora quale sara la nuova linea argomentativa di Engels quando
affronta la questione dell’evoluzione in un capitolo del suo Anti-Diihring, libro
rivolto ovviamente in primis ai tedeschi. Partiamo, come base, dalla lotta per
l'esistenza, che & stata sempre presente nella societa (anche se ¢’é pure l'istin-
to sociale). Ma teniamo conto del fatto che questa lotta ha subito via via delle
trasformazioni, e non solo leggere. Vediamo dunque infine quale forma pren-
de oggi: essa non riguarda piu solamente i mezzi di sussistenza, per la salva-
guardia immediata dell’esistenza individuale, ma anche quelli per migliorare le
condizioni sociali di vita e per creare sviluppo. A questo fine deve dirigersi con-
tro coloro che hanno in mano le chiavi di questi mezzi e li gestiscono in un
modo che non é piu funzionale se non ai loro interessi individualistici, mentre
per I'insieme della societd non provoca se non crisi periodiche, distruzione di
prodotti, miseria per i senza-lavoro ecc.

La lotta per la vita — aveva gia concluso sinteticamente Engels nella sua lettera
a Lavrov — non puo consistere allora che in questo: che la classe produttrice sot-
tragga la direzione della produzione e della ripartizione dei beni dalle mani della
classe cui era affidata fino al presente, ma che ne ¢ divenuta incapace, e questa &
appunto la rivoluzione socialista4.

Non abbiamo quindi una semplice estensione della lotta o concorrenza fino
al presente e in proiezione anche al futuro (come sostengono i socialdarwini-
sti), ma un suo superamento dialettico e infine una cessazione nel quadro di
una societa senza classi. Nell’Anti-Diihring Engels non ripete quest’ultima
tesi nelle pagine dedicate al darwinismo, ma ’accenna pit avanti nella parte
dedicata al «socialismo», ove leggiamo che, con la «presa di possesso dei
mezzi di produzione da parte della societa», viene eliminata la produzione di
merci vere e proprie, come pure I'anarchia della produzione, sostituita dalla
«organizzazione cosciente secondo un piano». In tal modo la «lotta per I’esi-
stenza individuale cessa», «l'uomo si separa definitivamente dal regno degli
animali e passa da condizioni di esistenza animali a condizioni di esistenza
effettivamente umane»+7.

45 Istinto sociale e cooperazione che del resto in Darwin non sono in contraddizione ma coesi-
stono con la lotta e la selezione: le popolazioni pit socializzate, in cui & forte la protezione
reciproca, infatti, sono anche favorite nella lotta per I'esistenza.

46 MEL, p. 86.

47 F. Engels, Dialettica della natura, tr. it. in MEOC, vol. XXV cit., p. 272 e sgg.



Sulla base naturalistica del materialismo storico 45

Nella sua argomentazione dell’Anti-Diihring Engels critica anche delle cose
che lui stesso (in corrispondenze private) aveva dapprima sostenuto.
Relativizza il fatto che la categoria della lotta per la vita si ispiri a Malthus: essa
esprime anche qualcosa che I'esperienza ci mostra continuamente nella natu-
ra. E anche la selezione naturale, aggiunge, &€ un tema valido, benché non se ne
abbia ancora una presentazione soddisfacente. Non possiamo quindi — come
molti fanno — considerare la spiegazione che potremmo chiamare sociologica
del darwinismo, inteso come riflesso della societa concorrenziale inglese, la
parola definitiva di Marx ed Engels sull’argomento. Nell’Anti-Diihring tale
concezione viene anzi attaccata come appartenente appunto a Diihring, il quale

rimprovera a Darwin di trasferire la teoria maltusiana della popolazione dall’e-
conomia alla scienza della natura, di essere prigioniero delle idee degli allevatori
di animali, di fare, sulla lotta per I’esistenza, della semipoesia non scientifica4®.

Anche se puo aver avuto un punto di partenza consapevolmente tattico,
funzionale al suo pubblico tedesco, Engels con ogni probabilita dev’essersi
anche effettivamente convinto della maggior validita di questa linea che parte
dalla «lotta», dopo aver studiato meglio — per scrivere il suo famoso pamph-
let — 1’Origine delle specie®, questa volta sull'ultima e piti completa edizione,
la sesta, del 18765°. Dunque alla fine, malgrado qualche diversa affermazione
precedente, Marx e Engels pensano che non sia possibile né opportuno igno-
rare 1'elemento della «lotta», pur senza smentire il ruolo degli istinti sociali.
Nell’Anti-Diihring®', lavoro pubblicato successivamente ai suoi scritti privati
contenenti delle affermazioni sul darwinismo, Engels si presenta come difen-
sore del valore (benché non assoluto né definitivo) del nucleo di immagini
lotta/selezione. Non si puo dunque dire — come si ¢ fatto sovente — che il mar-
xismo rifiuti in toto queste fondamentali categorie darwiniane e quindi addi-
rittura che rifiuti il darwinismo, anche se non bisogna dimenticare la sua dif-
ferenza rispetto al darwinismo sociale. Questa consiste soprattutto nel fatto
che per 1 marxisti — come dice I’Anti-Diihring — la «lotta per l'esistenza indi-
viduale cessa» con la «presa di possesso dei mezzi di produzione da parte
della societa» e dunque con la futura instaurazione del socialismo52, mentre

48 F. Engels, Anti-Diihring, in MEOC, vol. XXV cit., p. 65.

49 Quanto all’Origine dell’'uomo, invece, secondo alcuni non solo Marx ma nemmeno Engels
(maggiormente dedito allo studio dell’evoluzione) avrebbe letto il libro. Pero si puo dire
almeno che nello scritto della Dialettica della natura intitolato Parte avuta dal lavoro nel
processo di umanizzazione della scimmia, parlando dell’aspetto dei primi uomini, Engels fa
evidentemente riferimento a tale opera di Darwin, parte I, Londra 1871, cap. 6.

50 Cfr. F. Engels, Anti-Diihring cit., p. 70.

51 P. Beurton, F. Engels und die Klassiker der biologischen Evolutionstheorie, in R. Kirchoff,
T. I. Oisermann, 100 Jahre «Anti-Diihring», Berlin, 1978.

52 F. Engels, Anti-Diihring cit., p. 272.



46 Ferdinando Vidoni

per i darwinisti sociali la lotta, intesa individualmente, & qualcosa che non si
potra mai eliminare. Cosi sostengono ad esempio Haeckel e un altro zoologo,
Oscar Schmidt, che scrive contro Engels nel 187853, E su posizioni analoghe si
troveranno in certa misura nella seconda meta del Novecento parecchi segua-
ci della cosiddetta sociobiologia.

Non mi fermo a fare la storia degli sviluppi successivi del marxismo per
quanto riguarda queste tematiche. Mi limito a un accenno finale a due recen-
ti proposte teoriche che fanno riferimento a tesi antropologiche ricavate dal
darwinismo per sostenere visioni della societa e della politica consone ad un
quadro di fondo marxista o almeno genericamente di «sinistra».

Patrick Tort (benemerito per la diffusione della conoscenza del darwinismo
con il suo imponente Dictionnaire du darwinisme et de I'évolution e con altri
scritti)54 ritiene che la questione del rapporto di Marx ed Engels con il darwi-
nismo sia da rivedere profondamente, alla luce della vera antropologia darwi-
niana, che oggi finalmente, secondo lui, puo essere sviluppata. Prima si & col-
tivata in realta un’antropologia evoluzionista, quindi pitt Spencer che Darwin,
piu ideologia che scienza. Ci si & fondati sul selezionismo eliminatorio che vige
fino all'uomo non ancora civilizzato. Non si era ancora evidenziato 1I’«effetto
reversivo» (effet réversif), concetto che Tort porta avanti dal 1983, secondo
cui la selezione, in quanto favorisce i gruppi forniti di istinti sociali, provoca
ad un certo punto il proprio superamento. Questo ha luogo quando, negli
uomini civilizzati, gli istinti sociali dispongono di mezzi ormai molto efficaci
per proteggere i meno adatti dall’eliminazione. Si pud cosi conciliare senza
contraddizione 'azione della selezione naturale nella sfera della natura con
uno stato sociale civilizzato in cui si sviluppano condotte che si oppongono al
libero gioco di tale legge?5. In questo modo

l'uomo, per quanto sia prodotto dalla sua storia evolutiva [...] inscritto nella
continuita del suo sviluppo, tuttavia va acquisendo la capacita di governare questa
storia fino al punto da produrre il contrario di cio che prima di lui la governava:
sostituire, alla promozione delle élites assicurata dalla lotta per l’esistenza, una
uguaglianza da conquistare con la lotta storica delle classi — essa stessa organica
al progetto di una societa senza classi, cioé senza lotta5s®,

53 E. Haeckel, Freie Wissenschaft, cit.,, p. 270, O. Schmidt, Darwinismus und Sozial-
demokratie, Bonn, E. Strauss, 1878, p. 35.

54 P. Tort (dir.), Dictionnaire du darwinisme et de I'évolution, 3 voll., Paris, PUF, 1996. Dello
stesso autore: Marx et le probléme de I'idéologie, Paris, PUF, 1988; Darwin e il darwinismo,
tr. it. a cura di G. Chiesura, Roma, Editori Riuniti, 1988; L’antropologia di Darwin tr. it. di
G. Chiesura, Roma, Manifestolibri, 2000; Darwin e la filosofia, tr. it. G. Chiesura, Roma,
Meltemi, 2006.

55 Cfr. per esempio P. Tort (dir.), Dictionnaire du darwinisme cit., p. 95 e sgg.

56 P, Tort, Darwin e la filosofia cit., p. 54.



Sulla base naturalistica del materialismo storico 47

L’antropologia di Darwin, che si trova espressa nell’ Origine dell'uomo (1871),
non si basa su una semplice estensione dei principi dell’Origine delle specie, vale
a dire su un’applicazione, tale e quale, anche all'uomo, della selezione naturale
che vige per il mondo animale inferiore. Una volta che I'uomo & giunto ad un
certo grado di «civilizzazione», la selezione tende a non raggiungerlo piu allo
stesso modo di prima. Il fattore pitt determinante viene ad essere, anziché la
selezione, 'educazione’”. In questo modo — come leggiamo nel capitolo IV
dell’Origine dell'uomo — il campo della «simpatia» verso gli altri, pur in mezzo
ad ostacoli, viene ad allargarsi dall’ambito familiare a quello del proprio popo-
lo, infine all'umanita intera e anzi addirittura agli animali non umani.

Leffetto reversivo dell’evoluzione, secondo Tort, rappresenterebbe una
migliore attuazione della dialettica rispetto al modello hegeliano del salto
qualitativo, che comporta uno stacco eccessivo dal mondo animale. Abbiamo
una continuita nel divenire naturale e nello stesso tempo si precisano nuove
dinamiche peculiari del mondo storico-umano. In altre parole, mentre i dar-
winisti sociali sostengono solo la continuita del meccanismo selettivo elimi-
natorio, nell’ottica di Tort la selezione continua ad agire ma viene come con-
trobilanciata o negata.

Questa svolta, o meglio questo rovesciamento dialettico, Marx ed Engels —
conclude Tort —avrebbero gia potuto trovarlo riflettendo sulla grande opera
antropologica di Darwin del 1871, L’origine dell'uomo, che peré sembra non
abbiano nemmeno letto. Quello con Darwin é stato quindi per loro un
«appuntamento mancato»58.

A partire dal 1862, Marx (come pure Engels) attribuisce ad una dimensio-
ne ideologica la teoria della selezione naturale presente in Darwin, conside-
randola una proiezione, sulla natura, delle dinamiche dell’economia di mer-
cato. Cid pero in campo umano avrebbe potuto valere solo per un evoluzioni-
smo 4 la Spencer, basato tutto sull’eliminazione dei meno adatti. Attribuendo
questa concezione anche a Darwin, Marx si precludeva la via per riconoscere
la sua vera antropologia, che sarebbe arrivata con 1'Origine dell'uomo, in cui
la differenza dal selezionismo eliminatorio in campo umano ¢ effettivamente
espressa da Darwin, anche se non viene notata abbastanza. In realta i piu leg-
gono l'evoluzione dell'uomo, anche di quello civilizzato, come una semplice
estensione e applicazione dell’evoluzione delle specie inferiori, quale era stata
trattata nell’Origine delle specie.

Anche Marx sembra mettere insieme nella sua critica il «darwinismo socia-
le» vero e proprio, che tratta anche I'evoluzione umana sulla base della lotta
per esistenza in generale, e la teoria della selezione naturale darwiniana, che
non per nulla nell’Origine delle specie non viene ancora applicata al campo

57 P. Tort, L’antropologia di Darwin cit., p. 52 e sgg.
58 Ivi, p. 55.



48 Ferdinando Vidoni

umano e che nell’Origine dell'uomo viene in parte rielaborata quando si arri-
va all'uomo «civilizzato». In Darwin infatti, osserva ancora Tort, abbiamo il

passaggio dalla sfera della natura, retta dalla legge dell’eliminazione dei meno
adatti, allo stato sociale civilizzato, in cui attraverso vie istituzionali ed etiche si
affermano delle condotte che si oppongono al libero gioco di questa legge59.

Anziché semplicemente la selezione abbiamo ora come protagonista anche
la morale e I'educazione.

Per quanto riguarda la posizione marx-engelsiana pero, osserverei, Tort
non si spinge a prendere in considerazione I’Anti-Diihring, dove Engels
esprime un’autocritica per quanto riguarda l'attribuzione che aveva fatto di
un carattere ideologico alle categorie darwiniane di lotta per 'esistenza e
selezione naturale, e addebita tale errore sul conto di Diihring. Né si pud dire
che con ci6 Engels si porti sulla stessa posizione dei darwinisti sociali; indi-
ca infatti una fase diversa della «lotta» nella storia umana e la sua cessazio-
ne come punto di arrivo.

Tort ferma la sua lettura a cio che Engels dice nella lettera a Lavrov e nel
quasi identico passo della Dialettica della natura, convinto anche che «& que-
sto testo di Engels (1875) che restera nella memoria dei marxisti»®°. Omette
cosi di utilizzare I'unico scritto specifico pubblicato, e I'ultimo in ordine di
tempo, dei classici del marxismo sulla questione, nonché la maggior fonte dei
loro seguaci in proposito intorno al 1900.

Per poter comunque rimediare alle loro sviste, i marxisti odierni, secondo
Tort, dovrebbero recuperare ’autentica antropologia darwiniana (contenuta
soprattutto nei capitoli IV, V e XXI dell’Origine dell'uomo) e sviluppare le
sue indicazioni sul piano etico-sociale (valorizzazione dei sentimenti di
«simpatia», lotta all'emarginazione, rispetto dell'uomo e anche degli anima-
li ecc.). In tal modo questa concezione antropologica tenderebbe a esser
presa, mi pare, come una specie di base o fondamento teorico rivitalizzatore
del marxismo stesso.

Un invito radicale a fare del darwinismo la base del pensiero e dell’azione
della sinistra, accantonando il marxismo, ci viene oggi da qualche esponente
della sinistra stessa, specialmente a causa dei deludenti esiti dei tentativi fatti
sotto bandiere marxiste in vaste aree del mondo per costruire una societa
egualitaria. Su questa linea abbiamo la proposta di Peter Singer, noto filosofo
australiano docente di filosofia morale a Princeton, capofila nella lotta per la
«liberazione animale» e seguace della sociobiologia. Tra l'altro ¢ autore di un

59 P. Tort, Introduction 4 I'anthropologie darwinienne, in appendice a P. Tort, Marx et le pro-
bléme de I'idéologie cit., pp. 115-145.
60 Ivi, p. 134.



Sulla base naturalistica del materialismo storico 49

opuscolo del 1999, tradotto in Italia nel 2000, Una sinistra darwiniana®, che
ha sollevato qualche discussione. Non parla direttamente del marxismo,
secondo lui innominabile dopo il crollo dell’Est®2. Parla tuttavia in generale
della sinistra, intendendo con essa non tanto delle dottrine quanto I'aspira-
zione ad una maggiore giustizia sociale. Oggi — argomenta Singer — non si
possono piu inseguire tradizionali obiettivi di sinistra come le nazionalizza-
zioni, né ci si puo piu focalizzare sul mito di un egualitarismo totale, dimenti-
cando che la «natura umana» (vale a dire I'insieme di tendenze comporta-
mentali pit 0 meno stabili ereditate dall’evoluzione e alquanto misconosciute
dai marxisti) spinge a cercare anzitutto il vantaggio individuale. Bisognerebbe
piuttosto far vedere dove puo stare il maggior utile di ciascuno, in quali casi
la competizione possa utilmente lasciare il passo all’altruismo ossia alla
cooperazione, come gli interessi degli individui possano conciliarsi tra loro,
per cui cooperando possiamo guadagnarci tutti.

Cid posto, un darwinismo bene inteso secondo Singer potrebbe essere piti
adatto del marxismo come ispiratore per una nuova sinistra. E bensi vero che
il darwinismo é stato usato dalla destra per giustificare la concorrenza indivi-
duale, la sopravvivenza del piu adatto e cose simili. D’altra parte pero anche
la sinistra dovrebbe decidersi a prendere in considerazione quel lato del dar-
winismo che fa vedere I’esistenza di una natura umana, fissa o quasi, che non
permette di inseguire certi miti, come quello di una indefinita perfettibilita e
malleabilitad che avrebbe l’essere umano qualora si faccia una sufficiente
opera di educazione e di trasformazione dell’ambiente sociale.

I risultati dell’evoluzione non sono cosi facilmente superabili. Continuano ad
essere presenti non solo nei nostri organismi ma anche nei nostri comporta-
menti, che Singer propone di dividere in tre categorie. Anzitutto quelli meno
fissi, che pit facilmente possono passare da una societa o cultura ad un’altra,
per cui presentano grande variabilita interculturale (per esempio il modo di
acquisire gli alimenti e di cibarsi). Poi quelli che presentano una variabilita piti
contenuta (per esempio la sessualita e le regole per gli scambi matrimoniali,
oppure l'individuazione etnica, da cui in certe circostanze puo emergere anche
il razzismo). Infine quelli a scarsa variabilita interculturale, piu vicini ai nostri
parenti non umani (il vivere in societa cooperando con gli altri, I’avere una
gerarchia o sistema di classificazione sociale, una diversificazione dei ruoli tra
uomo e donna...). Su questi fatti non si tratta di emettere giudizi positivi o

61 P. Singer, Una sinistra darwiniana, tr. it. di E. Recchia, Torino, Edizioni di Comunita, 2000.
Una versione un po’ ridotta (tratta da «Prospect», giugno 1998, pp. 26-30) si trova, col tito-
lo Darwin per la sinistra, nella raccolta di scritti di Singer, La vita come si dovrebbe. Le idee
che hanno messo in discussione la nostra morale, Milano, il Saggiatore, 2001, pp. 298-308.

62 Né mancano in lui i soliti luoghi comuni come 'accusa di fraintendimento del darwinismo
autentico da parte di Marx-Engels o la continuitad Engels-Lysenko (P. Singer, Una sinistra
darwiniana cit., p. 22).



50 Ferdinando Vidoni

negativi (sono appunto fatti e non si possono confondere con i valori®s), né si
vuol dire che si debba fare a meno, per esempio, di lottare per un superamen-
to di gerarchie sociali, che pragmaticamente appaia vantaggioso. Si vuole solo
che ci si renda conto di quanto puo costare e di tutto quello che pud compor-
tare tale tentativo. Ad esempio riconoscere «la tendenza a formare gerarchie
come una caratteristica intrinseca degli esseri umani ci aiuta a spiegare la rapi-
da parabola discendente dell'uguaglianza nell’'Unione Sovietica»®4, Se si sceglie
di lottare contro le gerarchie bisogna rendersi conto che liberarsene non sara
facile, che bloccate da un lato tenderanno a rispuntare da un altro e cosi via.

L’obiettivo di «creare una societa fondata su una collaborazione reciproca-
mente vantaggiosa» non € raggiungibile se ¢’ troppa disparita sociale e se si
accetta che i «meno adatti» vengano inesorabilmente persi per strada, come
pensava il darwinismo sociale dell’Ottocento. Ad esempio, una sinistra darwi-
niana, basata sulla cooperazione, «si sforzera di evitare le condizioni econo-
miche che creano 'emarginazione», perché creano anche pericolosita socia-
le%5, Insomma bisogna sfruttare in modo accorto la «disponibilita a coopera-
re», che nonostante tutto sembra far parte della nostra natura®®, e «promuo-
vere la collaborazione anziché la competizione»®. Pero niente illusioni; biso-
gna sempre premunirsi nel senso che, se uno tradisce la collaborazione, deve
riceverne uno svantaggio, una punizione. Per rappresentare queste dinamiche
Singer fa riferimento alla «teoria dei giochi», al classico «dilemma del prigio-
niero», alla tattica del «pan per focaccia» (tit for tat) e cose simili. Il loro
scopo ¢ di dimostrare che — almeno nella generosa supposizione di trovarsi
tra «giocatori razionali» — conviene sempre agire in base a scelte collaborati-
ve, in quanto «i buoni arrivano primi», per dirla con Richard Dawkins®8,

63 In cio Singer, seguendo I’etica utilitaristica e la distinzione fatti/valori, si distingue da certi
sociobiologi come Eduard O. Wilson, che si propongono di ricavare dallo studio naturali-
stico dei comportamenti animali le «premesse etiche» per i nostri comportamenti. Per il gia
ricordato Tort invece un materialismo integrale, come quello coerente col darwinismo,
ingloba anche un materialismo etico. Su darwinismo e morale cfr. anche J. Rachels, Creati
dagli animali. Implicazioni morali del darwinismo, tr. it. di P. Cavalieri, Milano, Edizioni di
Comunita, 1996: afferma «l'indipendenza dell’etica da un’interpretazione sociobiologica
delle origini della condotta», ma anche che il darwinismo fornisce buoni argomenti per
ricavare implicazioni morali (p. XIII).

64 P. Singer, Una sinistra darwiniana cit., p. 39.

65 «In un momento in cui alcuni settori della sinistra stanno accettando una visione econo-
micistica della politica sociale, una visione evoluzionistica della psicologia umana puo rive-
larci i costi sociali potenziali [in termini per esempio di sicurezza] della scelta di sbarazzar-
si di una forza lavoro che magari, in termini puramente economici, non vale la pena di
impiegare» (ivi, p. 52).

66 Ivi, p. 45.

67 Ivi, p. 62.

68 R. Dawkins, Il gene egoista, tr. it. di G. Corte e A. Serra, Milano, Mondadori, 1995, p. 211 e sgg.,
dove questo sociobiologo applica la teoria dei giochi, seguendo R. Axelrod e W.D. Hamilton.



Sulla base naturalistica del materialismo storico 51

In parecchi studiosi recenti anche di sinistra ¢ particolarmente sentita la
tematica della «natura umana», tanto da far parlare di un «ritorno della natura
umana»®. Nel periodo precedente si sarebbe avuta invece una specie di «disso-
luzione culturale» della medesima’, in quanto sembrava che tutto dovesse
essere spiegato con il contesto della societa, della storia, della «cultura»”.

A giudizio di alcuni & una significativa novita (anche se, direi, non necessa-
riamente una contraddizione) che l'interesse dei «movimenti», piti che alla
tematica classista e alla presa del potere, si rivolga agli aspetti universali e
all’«invariante biologico», che diventa materia delle rivendicazioni sociali:
difesa del genere umano, risorse primarie, giustizia planetaria, rapporti di
genere, ecologismo, pacifismo, animalismo...”2.

Anche senza pretendere di trovare nel darwinismo un fondamento (concet-
to del resto alquanto démodé’3) per supportare la visione storico-sociale mar-
xista, certamente l'incontro e 1’«alleanza» con questa sorta di «continente»
teorico ajutera anche il marxismo a ritrovare e sviluppare certi aspetti della
sua genuina ispirazione materialistica’.

69 D. Marconi, «II ritorno della natura umana», in N. Chomsky-M. Foucault, Della natura
umana. Invariante biologico e potere politico, in appendice testi di D. Marconi, S. Catucci,
P. Virno, Roma, DeriveApprodi, 2005, pp. 87-100.

70 Ivi, p. 87.

71 A questa discussione ha contribuito anche quella sull'innato e sull’appreso. Oltre all’etolo-
go Konrad Lorenz, nel rafforzare I'innatismo si & distinto (in altro modo) Noam Chomsky,
sostenitore dell’esistenza di un linguaggio universale come «proprieta della specie», ovvia-
mente frutto dell’evoluzione e presente alla base dei moltissimi linguaggi esistenti presso i
vari popoli. Siccome poi gli uomini sviluppano le loro performances linguistiche grazie alla
loro meravigliosa capacita creativa innata, allora anche le condizioni sociali di vita dovran-
no essere tali da favorire la maggior creativita e liberta, che € un tratto fondamentale della
nostra umanita. E viceversa bisognera lottare contro tutto cio che tende a coartare la liber-
ta e creativitd, quindi contro tutte le istituzioni repressive, come Chomsky si dedica a fare,
in nome del suo «socialismo libertario», anche a fianco di movimenti come i no global.

72 Cfr. P. Virno, «Naturalismo e storia: cronaca di un divorzio», in N. Chomsky - M. Foucault,
Della natura umana cit., pp. 125-140 (p. 137).

73 Cfr. M. Ceruti, Evoluzione senza fondamenti, Roma-Bari, Laterza, 1995. Con le scienze evo-
luzionistiche, che riconoscono il carattere contingente dei processi «storici», si & delineata
la concezione di un divenire che ha in se stesso, e non in entita esterne che facciano da fon-
damento, le condizioni della propria nascita e della propria morte.

74 1l contenuto di questo mio articolo & stato in parte oggetto di una relazione al Convegno di
Nizza del 4-6 settembre 2000, col titolo Pourquoi I'Origine des espéces de Darwin est-elle
une oeuvre qui «fait époque»?, agli atti in D. Losurdo - A. Tosel (a cura di), L'idée d’époque
historique, Frankfurt a.M., Peter Lang, 2004, pp. 285-301. Tra i miei lavori sull’argomento
mi permetto di menzionare anche Natura e storia. Marx ed Engels interpreti del darwinismo,
con presentazione di P. Omodeo, Bari, Dedalo, 1985, nonché la voce «Evolutionismus», in
Historisch-kritisches Worterbuch des Marxismus, Berlin, Argument-Verlag, 1998.






DARWINISMO SOCIALE?

GERARD MOLINA

Per evitare di precisare fino a che punto aderisco
al materialismo, dire soltanto che le emozioni, gli
istinti, i gradi di talento sono ereditari, perché il cer-
vello di un bambino somiglia al ceppo parentale

Charles Darwin, M57 (1838)*

te. Charles Darwin (1809-1882) era socialdarwinista, razzista ed
eugenista? La sua teoria biologica dell’evoluzione, che ha raggiunto il
ventesimo secolo grazie alla sintesi con la genetica, 1mphca un certo tipo di
posizione 1deolog1ca? Eun prodotto e un riflesso di orientamenti socio- p011t1—
ci, per esempio dell’economia liberale concorrenziale? Quando e perché si e
parlato per la prima volta di «darwinismo sociale»? Che significati successivi
ha ricevuto questa singolare espressione nel corso dei decenni che seguirono
la pubblicazione dell’Origine delle specie (1859)?
Come vedremo, la maggior parte di queste questioni venne sollevata presto
e suscita tutt’ora controversie. Karl Marx, la cui opinione sul darwinismo fu
ambivalente e instabile, scrisse a Laura e Paul Lafarque: «E la lotta per la vita
nella societa inglese [...] che ha portato Darwin a scoprire che la lotta per la
vita é la legge che prevale nel mondo ‘bestiale’ e vegetale»2. Per una curiosa
ironia, antimarxisti partigiani del darwinismo sociale e antidarwinisti favore-
voli all’armonia sociale hanno continuato a riformulare questo punto di vista
— che inaugura lo studio delle fonti sociali della scienza — per approvare o per
denunciare Darwin.
Che la dimensione antropologico-sociale del darwinismo sia difficile da
valutare, lo si sa da tempo. Nel 1950 Gloria Mc Connaughy si dispiaceva gia di
constatare che «autori diversi, utilizzando citazioni selezionate, hanno assicu-

Ci proponiamo di trattare alcune questioni, collegate tra loro ma distin-

1 Charles Darwin’s Notebooks, 1836-1844. Geology, Transmutation of Species, Metaphysical
Engquiries, transcribed by P.H. Barrett, P.J. Gautrey, S. Herbert, D. Kohn, S. Smith,
Cambridge, Cambridge University Press, 1987, Pp. 532-533. I quadernl d1 lavoro di Darwin
sono sempre citati secondo 'impaginazione d’origine, percié M57 significa: quaderno M, p.

57.

2 15 febbraio 1869. Marx-Engels, Correspondance, Paris, Editions Sociales, 1984, X, p. 25 (tr. it.
in MEOC, Roma Editori Riuniti, 1975, vol. XLIII). Marx aveva gia scritto ad Engels il 18 giu-
gno 1862: «Darwin riconosce negli animali e nelle piante la propria societa inglese» (cfr. tr. it.
a cura di M. Montinari, MEOC, Roma, Editori Riuniti, 1973, vol. XLI, p. 551 e p. 630).



54 Gérard Molina

rato che Darwin era proprio o non era affatto socialdarwinista»3. Una genera-
zione dopo John C. Greene, facendo una nuova sintesi, si sgomenta del largo
spettro di posizioni rappresentate da una quindicina di autori. A un polo,
Marvin Harris (1968) presenta un Darwin razzista, spenceriano e difensore
della lotta competitiva tra individui, razze e nazioni come motore del progres-
so. All’altro polo, Derek Freeman (1974) vede in Darwin un avversario di
Spencer, il pensatore di una storia in cui gli adattamenti comportamentali
hanno la meglio sull’eredita, dopo la comparsa dell'uomo per selezione natu-
ralet. Dopo questo articolo, 'espansione dell’ «<industria darwiniana» (Michaél
Ruse) ha ulteriormente accresciuto il ventaglio delle opinioni e la loro polariz-
zazione, mentre diversi autori tentano sempre sintesi pitt 0 meno equilibrates.

La ragione principale delle controversie risiede nel fatto che Darwin, dal
1837, incluse la specie umana nel processo della trasformazione affermando-
ne ascendenza animale: «Se tutti gli uomini fossero morti, le scimmie fareb-
bero uomini»®. Si tratta anche della principale specie di cui trent’anni pit
tardi tentera, in The Descent of Man, di ricostruire 1’evoluzione con un mini-
mo di verosimiglianza. La maggior parte dei casi di speciazione che presenta
altrove sono, scrive, «esempi immaginari», salvo per le specie domestiche le
cui genealogie svelano il potenziale della variabilita, oltre ai procedimenti di
selezione’. I concetti elaborati per dar conto dell’evoluzione del vivente dove-
vano essere adeguati anche per comprendere la filogenesi dell'uomo. Ma,
come vedremo, Darwin aggiunse, con il contributo del co-scopritore della
selezione naturale, Alfred Russel Wallace, la socialita caratteristica della spe-
cie umana in quanto fattore adattativo preservato dai meccanismi della sele-
zione sessuale e naturale.

Per cogliere bene la riflessione di Darwin sulla specie umana, conviene
distinguere diversi livelli, di valore e di interesse ineguali, corrispondenti a
tappe distinte di elaborazione del suo lavoro, tappe periodicamente riprese e
rivalutate dallo stesso Darwin. Attraverso queste tappe, dobbiamo cercare di
capire al tempo stesso come Darwin trasferisce all'uomo i suoi concetti di
variazione, lotta per I'esistenza, ereditarieta e selezione, come opera ’applica-

3 G. Mc Connaughy, Darwin and social darwinism, «Osiris» 9 (1950), p. 398.

4 J.C. Greene, Darwin as social evolutionist, «Journal of the History of Biology» 10 (1977),
pp- 1-30.

5 Gli archivi alimentano la polemica. Cfr. R. Weikart, A recently discovered Darwin letter on
social darwinism, «Isis» 86 (1995), pp. 606-611. Per le sintesi, cfr. D.B. Paul, Darwin, social
darwinism and eugenetics e R.J. Richards, Darwin on mind, morals and emotion, in The
Cambridge companion to Darwin, Cambridge-New York, Cambridge University Press,
2003.

6 Charles Darwin’s Notebooks cit., B169.

7 L'espressione «esempi immaginari» si trova in L’Origine des espéces, tr. di Barbier, 1880,
riedita da La Découverte, Paris, 1989, p. 137, L'origine delle specie, tr. it. di C. Balducci a
cura di P. Omodeo, Roma, Newton Compton, 1873, p. 162.



Darwinismo sociale? 55

zione della nozione di razza all'umanita e come infine reagisce alle prime uti-
lizzazioni ideologico-sociali della sua scoperta. Per comodita, menzionero
sette momenti pit o0 meno collegati.

1. Per il suo ambiente familiare (Whig, non-anglicano, aperto ai Lumi e alla
rivoluzione industriale) e per convinzione, Darwin condannava lo schiavismo
— la tratta era gia stata vietata dalla Gran Bretagna. Al tempo della sua cir-
cumnavigazione sul Beagle, I'unica disputa che l'oppose al comandante
Fitzroy riguardo I'abolizione decisa dall’Inghilterra nel 18488. Si trovano d’al-
tra parte nei suoi scritti numerosi accenni favorevoli ai neri: elogio di un luo-
gotenente nero, «I'uomo pit educato e gentile» mai incontrato; ironia a pro-
posito del razzismo paternalista; ritratto benevolente di un mulatto, guida ed
ex schiavo... Nell’ Autobiografia sottolinea inoltre la sua amicizia a Edimburgo
(nel 1827-28) con un impagliatore di uccelli nero, «uomo molto piacevole e
intelligente»9. Scrisse queste cose dopo due episodi che modificarono negati-
vamente la visione dei neri in Gran Bretagna: la guerra di secessione, in cui
Darwin prende le parti del Nord contro alcuni dei suoi sostenitori americani;
e la rivolta del 1865 in Giamaica, duramente repressa dal governo inglese®®.
Senza attribuire una finalita antirazzista alle notazioni pubblicate, sembra dif-
ficile affermare, come la storica Yvette Conry e altri autori, che Darwin si
inscrive nella configurazione antropologica della tipologia razziale a fonda-
mento craniometrico. Per converso, il suo spontaneo anglocentrismo fa
dell’Inghilterra il metro delle nazioni e la culla dei valori che devono essere di
riferimento universale.

2. Durante i suoi soggiorni in Argentina e in Australia, Darwin constata le
pratiche di annientamento degli indigeni da parte dei coloni. Inorridito,
descrive ci0 che definisce una «guerra di sterminio» condotta contro gli
indios delle Pampas e contro gli aborigeni: «Chi crederebbe che nella nostra

8 C. Darwin, Voyage d’'un naturaliste autour du monde, tr. fr. di Barbier, Paris, Maspero, 1982,
vol. I, p. 30, tr. it. di M. Magistretti, Viaggio di un naturalista intorno al mondo, Firenze,
Giunti, 2002, p. 37. Lasciando il Brasile scrive: «ringrazio Dio di non dover piu visitare un
paese schiavista» e descrive diverse scene di maltrattamento e tortura di schiavi neri (ivi, vol.
II, pp. 290-291, tr. it. cit., p. 610). Si veda anche I Autobiographie, Paris, Belin, 1985, pp. 57-
58 (tr. it. di L. Fratini, Autobiografia (1809-1882), Torino, Einaudi, 1962, p. 48).

9 C. Darwin, Voyage cit., vol. I, p. 7 e pp. 83-84, vol. II, p. 279 (tr. it. cit,, p. 58 e p. 605);
Autobiographie cit., p. 36 (tr. it. cit. p. 27); La descendence de I'homme, 1981, vol. 1, p. 195 (tr.
it. di M. Migliucci e P. Fiorentini, L'origine dell' uomo, Roma, Newton Compton, 1974, p. 170).

10 Sulla visione dei neri in Gran Bretagna, si veda D.A. Lorimer, Colour, class and the
Victorians: English attitudes to the Negro in the midnineteenth century, Leicester,
Leicester University Press, 1978. Questo libro marxista evita la visione della storia pura-
mente intellettuale di W.B. Cohen, Francais et Africains. Les Noirs dans le regard des
Blancs, Paris, Gallimard, 1981.



56 Gérard Molina

epoca si commettano simili atrocita in un paese cristiano e civilizzato?».
Ritrascrive le giustificazioni dei coloni che pretendono I'impossibile coabita-
zione e riprende la visione naturalista classica della guerra in natura:
«Dovunque I'europeo porta i suoi passi, la morte sembra inseguire gli indige-
ni [...] le varieta umane sembrano reagire le une sulle altre allo stesso modo
delle diverse specie di animali, il piu forte distrugge sempre il piu debole»*2.
Leggiamo questo fatalismo misto a tristezza e di disgusto in altre relazioni di
viaggiatori e Darwin riprende il tema nell’ Origine dell'uomo (cap. 7). Ne fa in
quel caso un esempio di sparizione delle forme intermedie fra il primate ance-
strale e 'uomo attuale.

Sembra percio che Darwin ritenga che la conquista e gli imperi siano inevi-
tabili ma le modalita ripugnanti; forse si consola pensando che i risultati
saranno alla lunga benefici. Da parte sua, anche il futuro co-scopritore della
selezione naturale, Alfred Russel Wallace (1823-1913), constata, durante il
suo soggiorno in Malesia, «I’estinzione di tutte le razze inferiori e poco svi-
luppate dal punto di vista intellettuale»’3. Ricordiamo tuttavia che Wallace
cambiera completamente punto di vista e prendera le difese dei colonizzati a
partire dal 1880

3. Il caso dei fuegini o abitanti della Terra del Fuoco, di cui tre rappresen-
tanti erano stati riportati dal Beagle dopo un soggiorno forzato in Inghilterra,
é cruciale perché segna l'incontro con il «selvaggio» contemporaneo, trattato
quasi come un fossile vivente dell'umanita, una reliquia dell’evoluzione: «Non
immaginavo quanto fosse enorme la differenza che separa 'uomo selvaggio
dall'uvomo civilizzato»'s. Ma, contrariamente a quanto si dice, questa espe-
rienza presenta aspetti contraddittori. Sulla nave, Darwin é inizialmente col-
pito dalla loro vicinanza agli europei, e lo sottolineera quarant’anni piu tardi:
«I fuegini sono considerati fra i barbari piu primitivi; tuttavia, sono sempre
stato sorpreso, a bordo del vascello Beagle, di vedere come tre rappresentan-
ti di questa razza, che avevano vissuto alcuni anni in Inghilterra e ne parlava-

11 C. Darwin, Voyage cit., vol. I, p. 113, tr. it. cit., p. 128. Indipendente dal 1816, I’Argentina
subi la dittatura di Juan Manuel de Rosas dal 1830 al 1852. Al momento in cui Darwin per-
corre il paese nel 1833, Rosas ha lanciato una prima campagna di caccia agli indios per uni-
ficare il paese e impadronirsi delle terre fertili della pampa. Un altro sterminio avra luogo
nel 1872-75 sotto la direzione del ministro della guerra Roca. Le ultime resistenza indiane
nella Patagonia saranno spezzate nel 1881-84.

12 C. Darwin, Voyage cit., vol. II, p. 224, tr. it. cit., p. 409.

13 A.R. Wallace, La sélection naturelle, Paris, C. Reinwald, 1870, p. 335.

14 Cfr. J.R. Camerini, The Alfred Russel Wallace Reader, Baltimore, Johns Hopkins University
Press, 2002. Collazionando gli scritti di Wallace sugli indigeni, Camerini mostra come essi
diventino «progressisti» e benevolenti. Wallace torna al socialismo di tipo oweniano della
sua giovnezza nel 1879-80.

15 C. Darwin, Voyage cit., vol. I, p. 224, tr. it. cit., p.266.



Darwinismo sociale? 57

no un po’ la lingua, ci somigliassero dal punto di vista del carattere e della
maggior parte delle facolta naturali»®. Questa perfettibilita attestata smorze-
ra lo choc della visione dei fuegini «allo stato selvaggio», completamente
nudi, crudeli e feroci, che praticavano a volte I'infanticidio e il cannibalismo.

Inoltre, Darwin pud comparare diversi stadi di evoluzione dei «primitivi».
Cosl, i taitiani gli sembrano ben pil avanzati in ragione delle loro istituzioni
socio-economiche. Di qui il parallelo tra barbari/civilizzati e natura/domesti-
cazione in funzione del ruolo dell’agricoltura come padronanza delle condi-
zioni di esistenza e matrice di un dispositivo di civilizzazione ispirato a John
Locke (propriet, diritto consuetudinario, governo e capo). E in occasione di
un secondo passaggio in Terra del Fuoco, Darwin si accorge che sentimenti (la
gelosia) e regole sociali (lo scambio) ordinano i comportamenti di una tribu*’.
Come Lamarck, ritiene che le abitudini prese in un nuovo ambiente possono
modificare o creare listinto che, col tempo, diviene ereditario. Conservera
tutta la vita questa concezione dell’istinto come memoria trasmessa senza
coscienza, ma completera questo meccanismo con quello, piu efficace, della
selezione delle variazioni favorevoli all’adattamento riproduttore.
L ominizzazione, per Darwin, sembra cosi la storia di una specie che addome-
stica se stessa attraverso il rinforzamento dei comportamenti, apparsi spon-
taneamente, che hanno assicurato la sua sopravvivenza (solidarieta, cure reci-
proche, difesa dei deboli, scambio di servizi). Notiamo di passaggio che esite-
ra per un certo tempo a finanziare I’educazione dei fuegini quando 'ammira-
glio James Sullivan (gia luogotenente sul Beagle) lo sollecitera per aiutare
delle missioni; ma la lettura nel 1867 dei rapporti sui progressi realizzati sul
posto gli fara cambiare idea.

In breve, se 'esperienza dell'incontro con i fuegini ¢ centrale per compren-
dere come Darwin si convince dell’esistenza di una serie di gradi di forme
appartenenti alla specie umana, conserva la convinzione della perfettibilita e
del miglioramento sociale. La differenza che separa il selvaggio dal civilizzato
¢ certamente pill grande di quella che separa 'animale selvatico da quello
domestico, ma cid & dovuto al fatto «che 'uomo & capace di fare pit grandi
progressi»'8. D’altra parte, & convinto che le condizioni di esistenza giocano
un ruolo importante nell’aspetto e nei costumi di un gruppo umano. Quando
in Cile gli si presentano degli indios slanciati e belli, eccellenti cavalieri, in
commercio con i coloni, dicendogli che sono di un’altra razza rispetto ai
Fuegini, si rende conto che si tratta della stessa popolazione che «il freddo, la
mancanza di alimentazione e 'assenza di qualsiasi forma di civilizzazione

16 C. Darwin, Descendance cit., vol. I, p. 67, tr. it. cit., p. 41. Aggiunge che numerose osservazio-
ni gli hanno confermato «quanto il loro spirito fosse simile al nostro» (p. 195, tr. it. cit., p. 132).

17 C. Darwin, Voyage cit., vol. I, pp. 248-249, tr. it. cit., pp. 287-288.

18 1Ivi, vol. I, p. 224, tr. it. cit., p. 256.



58 Gérard Molina

hanno reso ripugnante» nella Terra del Fuoco®. Infine, in Darwin non si trova
quell’ossessione per i tratti ereditari, fisici o mentali, che gli antropologi vede-
vano come radice di differenze insormontabili tra gruppi umani. L’articolo
citato di John C. Greene mostra che nemmeno i suoi numerosi scritti o
appunti privati non riportano questo tipo di considerazioni.

4. Nell’ Origine delle specie (in cui I'uvomo & assente, a parte una frase pro-
grammatica nella conclusione) Darwin innova su due piani I'idea di varieta (o
razza) biologica. Da una parte il suo concetto di variazione colloca lo scarto o la
diversita negli individui e in ciascuno dei loro caratteri: «Si possono chiamare
differenze individuali le differenze numerose e leggere che si presentano nei
discendenti degli stessi genitori [...]. Nessuno puo supporre che tutti gli indivi-
dui della stessa specie siano fatti con lo stesso stampo»2°. Dall’altra, concepisce
la varieta (insieme di individui che condividono le variazioni che li distinguono
dal resto della specie) non come un tipo fissato, ma come un gruppo provviso-
rio di varianti che devono isolarsi (geograficamente o fisiologicamente) per
divergere per selezione, in funzione della pressione demografica e dell’adatta-
mento a eventuali nicchie. La biologia contemporanea ne ha tratto le conse-
guenze. Ernst Mayr parla di rottura tra un pensiero tipologico della specie e un
pensiero popolazionale e statistico. Quanto all’antirazzismo, ha adottato lo slo-
gan «tutti parenti, tutti differenti» per connotare la variabilita intraspecifica.

5. La teoria della selezione delle variazioni individuali secondo 1a loro utilita
per la sopravvivenza e la riproduzione non spiegava I'apparizione di certi istinti
propri degli animali sociali. Come comprendere I'esistenza di operai sterili pres-
so gli imenotteri, vale a dire la trasmissione ereditaria di una attitudine a non
riprodursi direttamente? Dopo molte ricerche per risolvere questa difficolta
«insormontabile», Darwin concepisce I'idea della selezione di gruppo (apparen-
tato): «la selezione si applica alla famiglia come all’individuo»2.. Detto altri-
menti, un tratto utile all'insieme di una varieta ¢ selezionato anche se appare
- sfavorevole ad alcuni suoi componenti; in questo caso vengono scelte le femmi-
ne feconde che risultano atte a riprodurre le caste differenziate che compongo-
no il gruppo e assicurano la sua sopravvivenza nelle migliori condizioni.

E questa nuova concezione che Darwin applichera all'uomo: le tribu che
comprendono piu individui «atti all’aiuto reciproco o a sacrificarsi per il bene
comune» hanno la meglio sugli altri quando si disputano uno stesso territorio

19 Ivi, vol. I, p. 79, tr. it. cit., p. 67.

20 C. Darwin, Origine cit., p. 87, tr. it. cit., p. 73.

21 Ivi, p. 352, tr. it. cit., p. 238. La selezione di gruppo fu elaborata soltanto nel 1857-58 ed
¢ possibile che Darwin abbia differito la pubblicazione della sua teoria a causa di questa
difficolta.



Darwinismo sociale? 59

0 le medesime risorse, anche se i membri pit devoti muoiono senza lasciare
discendenza, a assicurando la sopravvivenza collettiva. Le loro virtu «altrui-
ste» hanno potuto conservarsi e anche espandersi in seno al gruppo grazie agli
altri membri della tribui che le possedevano per prossimita parentale e ai quali
il sacrificio ha permesso di dare vita a una piu vasta progenitura2.

Ma arricchendo in questo modo il suo concetto di selezione, Darwin compie
un’operazione ambigua. Da un lato sottolinea come la lotta per I'esistenza
dev’essere compresa «nel senso largo e metaforico» delle mutue relazioni di
dipendenza tra gli organismi, che favorisce il successo riproduttivo23; le forme
di socialita che contribuiscono alla sopravvivenza di certe specie animali rap-
presentano cosl un vantaggio selettivo continuamente rinforzato. Dall’altro
lato, se 'evoluzione favorisce, nel caso umano, le «facolta morali» di aiuto reci-
proco e simpatia, esse possono anche spiegare la guerra: perché le tribu svi-
luppano gli istinti sociali dei loro antenati antropoidi punendo gli attentati
all’armonia del gruppo ma incoraggiano la violenza collettiva di fronte ad altri
gruppi meno favoriti sul piano dei sentimenti comunitari. Darwin doveva spie-
gare al tempo stesso I'universalita dell’altruismo in seno alla specie umana ma
anche l'attitudine a lottare contro i predatori o i nemici. E, per questo aspetto,
le popolazioni umane potevano divergere essendo inegualmente dotate.

La specie umana nell’evoluzione

6. Fin da quando concepisce la teoria della selezione naturale, nel 1838-39,
Darwin rifiuta di fare un’eccezione per I'uvomo. Apre i suoi quaderni M e N,
dedicati a «la Metafisica, i Costumi e I’Espressione» in cui espone convinzio-
ni materialiste, mette alla prova argomenti contro la creazione soprannatura-
le e discute le concezioni antropologiche di autori molto diversi®4. In seguito
lascia da parte, per I'essenziale, queste speculazioni per dedicarsi a lavori geo-
logici e biologici approfonditi. Darwin si decide a pubblicare sull'uomo solo
nel 1867, in seguito a due avvenimenti. Charles Lyell pubblica Antiquity of
Man (1863), in cui riconosce la somiglianza anatomica uomo/scimmia ma
afferma che le capacita mentali, linguistiche e morali dell'uomo lo situano tal-
mente al di sopra degli altri animali che la sua apparizione ha avuto bisogno
di uno spirito divino. Da parte sua, Wallace enuncia un’idea originale davan-
ti all’ Anthropological Society di Londra: la socialita umana & un tratto sele-
zionato per i vantaggi che ha procurato, ma, radicandosi, ha liberato i gruppi

22 C. Darwin, Descendance cit., pp. 141-143, tr. it. cit., pp. 139-133.

23 C. Darwin, Origine cit., pp. 108-109, tr. it. cit., p. 94.

24 Charles Darwin’s Notebooks cit., pp. 517-596. Nelle sue «ricerche metafisiche», Darwin dis-
cute Auguste Comte, Victor Cousin, John Abercombrie, Hume, Lavater, Carlyle, Lamarck,
Edmund Burke, Dugald Stewart, Lessing, James Mackintosh, John Stuart Mill...




60 Gérard Molina

umani dai limiti della selezione naturale e ha permesso alle qualita di ordine
psico-morale di imporsi come fattore di sopravvivenza e di espansione. La
specie umana compie una svolta quando puo «affrancarsi dalla selezione
naturale» grazie ai «sentimenti superiori di simpatia e moralita»2.

Per Wallace, la selezione ha preservato i gruppi umani nei quali gli indivi-
dui mostrano simpatia e cooperano. Cio ha permesso '’emergenza della razio-
nalita e dell’altruismo, in quanto la selezione ha cambiato bersaglio, focaliz-
zandosi sul mentale-morale piuttosto che sul fisico. Nella lotta fra tribu, quel-
le i cui membri tendevano ad agire di concerto sulla base di previsioni, del-
l’autocontrollo e con un senso di giustizia hanno avuto la meglio sulle altre.
Questo elemento di solidarieta tra membri di un clan si € in seguito allargato
a cerchie sempre piu vaste fino a diventare un’idea applicabile all'intera spe-
cie. E concepita al tempo stesso come risultato e come emancipazione dalla
selezione naturale; infatti ha favorito nella lotta per I'esistenza i gruppi uniti
e solidali che, grazie a questa coesione, hanno perseguito ’'adattamento alle
condizioni piu diverse, liberandosi dal peso di tali condizioni. Darwin rico-
nobbe qui un’applicazione sottile e arricchita della sua idea di selezione di
comunita apparentate.

Tuttavia, a questo stadio dell’evoluzione umana, non si dovrebbe temere un
affrancamento totale da ogni costrizione, una liberazione che minaccerebbe
P’élite della specie a causa di un tasso galoppante di riproduzione degli «infe-
riori» e degli inadatti, protetti dalla medicina moderna, dalla carita religiosa,
dal dovere morale e dalle leggi dello Stato? Se la selezione ha favorito nel
corso del tempo i caratteri della socialita, il pieno dispiegamento di tale socia-
litd non distrugge la possibilita di selezionare in futuro i caratteri vantaggiosi
che si presentano spontaneamente in certi individui (oggi si parlerebbe di
effetto perverso o di risultato controproduttivo)? In ogni caso, & di questo che
discutono numerosi autori a partire dagli anni 1860, basandosi sull’ Origine
delle specie e utilizzando concetti darwiniani. In particolare Francis Galton
(1822-1911), che in un articolo del 1865 sostiene che il talento e la forza di
carattere sono ereditari in un piccolo numero di grandi famiglie che fanno
meno figli degli altri.

Cosi, quando Darwin riprende le sue vecchie note per scrivere sulla specie
umana, deve tener conto di una vasta letteratura che applica all'umanita i
concetti esposti nell’ Origine delle specie cercando di capire come 1'uomo sia
potuto emergere a partire da un’ascendenza animale. Schematicamente, pos-
siamo distinguere due gruppi: i naturalisti, amici o vicini a Darwin e piu inte-
ressati al processo di ominizzazione (Wallace, Lyell, Huxley, Lubbock); e i
saggisti che propongono versioni etnosociali della teoria darwiniana

25 A.R. Wallace, «Anthropological Review», maggio 1864. L'articolo & tradotto in francese da
C. Letourneau in «E», 15 settembre 1867, pp. 178-180.



Darwinismo sociale? 61

(Spencer, Bagehot, Greg, Page, Galton, Tylor, McLennan). Darwin li legge
tutti e li annota scrupolosamente, secondo il suo metodo di lavoro che ¢ in
gran parte compilativo. Ma i punti di vista di questi autori divergono parec-
chio. Cosi, lo si & visto, il geologo Charles Lyell (1797-1875), che fu mentore di
Darwin, non riesce ad abbandonare I'idea di un intervento divino che soffia
I’anima in un corpo umano di origine primate. Da parte sua Wallace, co-sco-
pritore della teoria dell’evoluzione, fa defezione nel 1869, affermando che I'in-
telligenza umana non puo essere sorta lentamente in modo progressivo, senza
I'intervento di una «intelligenza superiore»26. La selezione opera su tratti
vantaggiosi nell'immediato, non puo aver selezionato caratteri (linguaggio,
calcolo, idea di giustizia o ragionamento) che non conferiscono alcun vantag-
gio in uno stato inferiore di civilizzazione. Darwin dovra argomentare per
affermare I'origine naturale dello spirito umano e mostrarne le forme embrio-
nali negli animali.

Nell’altro gruppo, piu preoccupato di antropologia e sviluppo sociale, le
divergenze sono altre ma molto reali. Walter Bagehot (1826-1877) vanta il
meticciato razziale come un modo di creare «varieta benefica» e descrive il
progresso come «un’eccezione rara e occasionale», mentre William R. Greg
(1809-1881) sostiene che «la paternita diventa un diritto e una funzione riser-
vata all’élite sociale» in quanto sono le classi borghesi (energiche e desiderose
di migliorare) che ritardano I'eta del matrimonio per essere in grado di alleva-
re una famiglia. Darwin giochera queste carte in funzione del suo obbiettivo
primario: mostrare I'ascendenza animale dell'uomo. Perché, con I'Origine del-
I'uomo (1871 e 1874) e L’espressione delle emozioni (1872) — pubblicato a parte
a causa della sua lunghezza — Darwin si pone «due distinti obbiettivi: il primo
¢ dimostrare che la specie non € stata creata separatamente, il secondo che la
selezione naturale ¢ stato I'agente modificatore principale, benché sia stata aiu-
tata dagli effetti ereditari dell’abitudine e un po’ dall’azione diretta delle condi-
zioni ambientali»??. Se affronta altri temi, come il valore da attribuire alle dif-
ferenze tra le razze, vedremo che essi sono subordinati ai primi due.

Bisogna anzitutto sottolineare che Darwin non attribuisce lo stesso statuto
epistemologico all’Origine delle specie e all’Origine dell'uomo. Definisce la
prima opera come «un lungo ragionamento»28, cioé come 1’esposizione rigo-
rosa di una teoria che articola cinque concetti essenziali (variazione, eredita,
pressione demografica, lotta per l'esistenza, adattamento), poi la sua messa
alla prova dei dati e dei saperi accumulati separatamente nei principali campi

26 Le ragioni di questa defezione dipendono principalmente dalla frequentazione di medium
che a poco a poco convincono Wallace dell’esistenza di spiriti superiori. Si veda il mio arti-
colo «Wallace», in P. Tort (a cura di), Dictionnaire du darwinisme et de I'évolution, 3 voll.,
Paris, PUF, 1996.

27 C. Darwin, Descendance cit., p. 62, tr. it. cit., p. 56.

28 C. Darwin, Origine cit., p. 542, tr. it. cit., p. 409.



62 Gérard Molina

delle scienze naturali. Ora, la conclusione dell’Origine dell'uomo ¢é di tutt’al-
tra natura: «Ci ho messo molte idee di ordine speculativo. Si finira senz’altro
per riconoscere che alcune sono inesatte; ma in ogni caso ho indicato le ragio-
ni che mi hanno portato a preferire un’opinione a un’altra»29. E per avanzare
una certa opinione piuttosto che un’altra, Darwin € costretto a riferirsi a una
letteratura antropologica che ai suoi occhi non ha lo stesso statuto del sapere
biologico riorganizzato nell’Origine delle specie. E non ha sempre i mezzi per
scegliere. Sceglie dunque cio che convalida la sua tesi fondamentale che 1'uo-
mo discende da qualche forma preesistente e che € semplicemente un ramo
del tronco arborescente della vita.

Un esempio molto delicato riguarda la controversia tra monogenetisti e poli-
genetisti. Abbiamo un po’ dimenticato che I'idea di un’origine differenziata delle
razze (o delle specie) umane, se € stata formulata in seno al pensiero teleologi-
co giudaico o cristiano (razze derivate per linee di discendenza separate di Sem,
Cam e Japhet, creazione pre-adamitica), € stata veramente potente soltanto nel
XIX secolo quando naturalisti e antropologi se ne sono impadroniti con scopi
diversi, spesso legati alla colonizzazione, agli imperi in via di costituzione e ai
conflitti riguardanti lo schiavismo nel continente americano. Dalla parte dei
monogenetisti, dopo Buffon e Linneo, si possono citare Blumenbach, Cuvier,
Prichard, Quatrefages, Gordon e Waitz. Tra i poligenetisti si contano Virey,
Bory, Carus, Broca, Pouchet e, negli Stati Uniti, Morton, Nott e Gliddon, in Gran
Bretagna H. Smith, Knox3°, Crawford, J. Hunt e I" Anthropological Society che
rifiutava la selezione naturale in quanto incompatibile, secondo loro, con il poli-
genetismo. Il razzismo dichiarato e 'anti-darwinismo sono ugualmente riparti-
ti tra questi due gruppi. Cosi Louis Agazzis, cristiano e fissista convinto, difende
una creazione separata e aborrisce i «negri» da quando vive negli Stati Uniti. In
Francia, il monogenetista cattolico Quatrefages combatte tanto I'evoluzione
darwiniana quanto I'idea di una pluralita specifica dell'uomo, mentre 1’evolu-
zionista Pouchet € convinto di tale pluralita, ecc.

Per Darwin, & chiaro che i gruppi umani hanno in comune un medesimo
antenato, in quanto il trasformismo suppone un monogenetismo generalizza-
to: «I naturalisti che ammettono il principio dell’evoluzione [...] non hanno
alcuna esitazione a riconoscere che tutte le razze umane discendono da un’u-
nica fonte primitiva»3!. In questo quadro, suggerisce di trascurare la defini-
zione di razza e la caratterizzazione delle razze. Nota in tredici autori (tra cui
il filosofo Kant) I'incapacita di trovare un accordo sul numero delle razze
umane (lo scarto va da 2 a 63). Cio, dice, «prova che queste razze si confon-

29 C. Darwin, Descendance cit., p. 663, tr. it. cit., p. 512.

30 Un esempio tra cento: Robert Knox afferma che «nella storia umana la razza & tutto» (The
Race of Man, London, H. Renshaw, 1850, p. 411).

31 C. Darwin, Descendance cit., pp. 192-193, tr. it. cit., p. 124.



Darwinismo sociale? 63

dono le una con le altre in modo tale che & quasi impossibile individuare
caratteri distintivi evidenti che le separino»32. Detto altrimenti, non & possi-
bile classificare e repertoriare con criteri fissi le razze umane, come fa la mag-
gior parte degli antropologi, & invece possibile distribuire in un continuum i
gruppi umani che si distinguono per tratti variabili e fluttuanti, acquisiti in
funzione di separazioni durevoli nel corso della storia.

Constata altresi 'assenza di consenso sulla classificazione delle facolta men-
tali33. Citando la distinzione tra dolicocefali e brachicefali (in base alla forma
dei crani) aggiunge, in accordo con il suo concetto di variazione: «tuttavia non
c’e nulla di assoluto in cio, perché tale forma varia anche all'interno di una
medesima razza»34. Di fronte alle sicurezze dell’antropologia fisica, & disposto
a credere che esista «un rapporto stretto tra volume del cervello e sviluppo
delle facolta intellettuali»35, ma aggiunge: «nessuno puo supporre che I'intelli-
genza di due animali o di due uomini qualsiasi possa essere valutata esatta-
mente dalla capacita cranica»3°. Il caso degli insetti sociali che associano un
sistema nervoso minuscolo a istinti e attitudini varie «prova che una piccola
massa assoluta di sostanza nervosa puo sviluppare una grande attivitd menta-
le»37. Darwin deve al tempo stesso gettare una gran quantita di ponti tra 'uo-
mo e gli animali e tener conto degli scarti che I'evoluzione ha continuato ad
approfondire nella storia dell'ominizzazione. Questa tensione tra due obbietti-
vi difficilmente compatibili comporta una contraddizione maggiore.

In effetti, possiamo dire che Darwin esplora un punto di vista lontano dal
razzismo biologico accettando tuttavia la superiorita di certe razze (nel senso
di gruppi umani separati nel corso del tempo e nello spazio) rispetto ad altre.
Spieghiamo questa contraddizione. Dal momento che, secondo lui, le varieta
sono specie iniziali e le specie sono varieta temporaneamente fissate, e dal
momento che una popolazione non € costituita da un’essenza ma da una
somma di variazioni intorno a delle medie, ha «poca importanza» o &€ «molto
indifferente»38 parlare di razze o sottospecie a proposito di varieta che possie-
dono piu somiglianze (corporali e mentali) che differenze e, soprattutto, «si
. confondono le une con le altre»39. Del resto Darwin trova nei comportamenti,
passati e presenti, delle popolazioni «una stretta similitudine dello spirito del-
I'uomo, a qualsiasi razza appartenga»4°. Al tempo stesso, Darwin spiega 'as-

32 Ivi, p. 191, tr. it. cit., p. 123.

33 Ivi, pp. 68-69, tr. it. cit., p. 58.
34 Ivi, p. 24, tr. it. cit., p. 15.

35 Ivi, p. 55, tr. it. cit., p. 43.

36 Ivi, p. 54, tr. it. cit., p. 42.

37 Ibidem, tr. it. cit., p. 43.

38 Ivi, pp. 197-198, tr. it. cit., p. 163.
39 Ivi, p. 197, tr. it. cit., p. 163.

40 Ivi, p. 631, tr. it. cit., p. 524.




64 Gérard Molina

senza di forme intermedie tra le grandi scimmie e I'uomo attuale con I'estin-
zione di specie o di varieta nel corso dell’ominizzazione. Tale estinzione, feno-
meno «molto complesso»#!, & paragonabile, mutatis mutandis, all'annienta-
mento constatato, durante il viaggio sul Beagle, di modo che «in un futuro
abbastanza prossimo, se contiamo per secoli, le razze umane civilizzate avran-
no certamente sterminato e rimpiazzato le razze selvagge nel mondo intero»+2.
Sa del resto che il contatto, anche benevolo, & sufficiente a distruggere invo-
lontariamente attraverso il contagio e le infezioni43. In breve, Darwin dice agli
avversari dell’evoluzione: le interruzioni nella serie degli ominidi che invocate
come prova dell’assenza di ascendenza animale & l'effetto di un processo di
estinzione delle forme intermedie che somiglia a quello che avviene oggi,
davanti a noi e a causa nostra, nel mondo che I’Europa sta colonizzando.
Quanto alle differenze apparenti tra le razze (colore della pelle, capigliatura,
caratteri del viso...), per le quali 'antropologia fisica elaborava decine di stru-
menti metrici, Darwin ne fa un risultato della selezione sessuale, vale a dire
della scelta di certi caratteri utili nella lotta dei maschi per conquistare le fem-
mine o per essere scelti dalle femmine. Ora, tale selezione spiega anche le dif-
ferenze nei caratteri sessuali secondari tra maschi e femmine (pelosita, statu-
ra, voce e comportamenti). La selezione sessuale opera naturalmente nel
mondo animale, ma i suoi effetti possono essere molto differenti secondo le
specie. Detto altrimenti, Darwin non privilegia il giudizio normativo sui carat-
teri che tradizionalmente distinguono le razze, non li imprigiona in una assio-
logia a strapiombo anche se la loro selezione ha potuto accompagnarsi a una
distribuzione differenziale, tra i gruppi e tra i sessi, di tratti adattativi distinti.
Cosl, pensa che le femmine siano diverse dai maschi «per una maggiore
tenerezza e un minore egoismo» (in ragione dell’'obbligo di occuparsi dei pic-
coli) ma che esse sono inferiori quanto a «qualita mentali», a causa degli sfor-
zi incessanti fatti dai maschi per assicurare la sopravvivenza delle loro fami-
glie44. Darwin & certamente tributario del sessismo vittoriano e lo razionalizza
sul piano biologico ma c’¢ un’altra cosa. Nel corso delle generazioni i maschi
umani hanno selezionato le femmine per la bellezza (i cui criteri sono variati
molto, ovviamente), le qualitd emozionali e materne, mentre le donne hanno
preferito uomini forti, abili o di status sociale elevato. E questo processo che
spiega la valenza differenziale dei sessi quanto a qualitd dominanti. Qualche

41 Ivi, p. 210, tr. it. cit., p. 133.

42 Ivi, p. 170, tr. it. cit., p. 98.

43 Ivi, p. 202, tr. it. cit., p. 128.

44 Ivi, pp. 616-618, tr. it. cit., p. 515-516. Il passaggio pitl «razzista» ed eugenista dell’Origine
dell'uomo proviene da una citazione di Greg che oppone gli irlandesi «sporchi» e prolifici
agli scozzesi che sono frugali, previdenti, intelligenti e si sposano tardi (ivi, p. 150, tr. it. cit.,
p. 132). 1l parlamento britannico tentava di allentare un po’ la morsa sull'Irlanda a tutto
danno di molti borghesi inglesi.



Darwinismo sociale? 65

settimana prima di morire, Darwin risponde alla lettera di una studentessa
americana: ammette che se le femmine riceveranno un’istruzione superiore
per generazioni finiranno con 'essere altrettanto intelligenti degli uomini. Ma
se questo succedera «si puo temere che la prima educazione dei bambini, per
non parlare del benessere dei nostri focolari, ne soffrira molto»45.

7. L’espressione delle emozioni (1872) mostra che il biologo puo essere lon-
tano dal razzismo piu dell’etnologo. Darwin vi descrive I'universalita dell’e-
spressione facciale delle emozioni, il «fatto che le principali espressioni
umane sono le stesse in tutto il mondo»4°. Questo convalida 'unita del gene-
re umano mentre I'antropologia definisce criteri di distinzione tra razze a par-
tire da tratti posseduti dagli uni e impossibili da acquisire per gli altri. Darwin
pioniere quanto all’esistenza di riflessi nei neonati o al ruolo della comunica-
zione non verbale nella socializzazione e le sue conclusioni sono oggi confer-
mate#’. Cid che varia con le culture, sono le regole sociali di espressione delle
emozioni e le condizioni di eventuale disinnesto. Darwin aveva gia sottolinea-
to «la somiglianza che esiste tra gli uomini appartenenti a tutte le razze, rela-
tivamente ai gusti, al carattere e alle abitudini»4®, ma L’espressione delle
emozioni procede a numerose comparazioni di movimenti facciali in bambi-
ni, adulti, pazzi, scimmie, cani, gatti... con I'aiuto di disegni e di fotografie, per
individuare le similitudini attraverso le epoche e le razze. Questo lavoro ¢
molto eloquente perché, a differenza dell’intelligenza o delle attitudini mora-
li che hanno radici nello spirito animale ma si sono molto evolute nel corso del
tempo, le emozioni umane hanno pochi progressi.

L’universalita delle espressioni implica il loro innatismo e la loro ereditarie-
ta, convinzione naturalista mal vista da coloro che sostengono l'idea che tutto
quanto riguarda relazioni sociali deriva da apprendimenti modellati dalla cul-
tura. Alcuni etnologi culturalisti hanno voluto relativizzare all’estremo le
espressioni della paura, della collera o della gioia e attribuire ai diversi popoli
condotte incommensurabili. In nome del rifiuto dell’origine biologica dei feno-
meni umani, si cercano ovunque differenze fino a renderle identitarie ed eslu-
sive. Darwin, invece, sottolinea che la sua tesi «fornisce un nuovo argomento a
favore dell’opinione secondo cui le diverse razze umane discendono da un solo
ed unico progenitore, un antenato primitivo che doveva avere organi abba-

45 Lettera inedita a Caroline Kennard (9 gennaio 1882) citata da R.J. Richards, Darwin on
mind, moral and emotions cit.

46 C. Darwin, L'expression des émotions, p. 387, tr. it. di G.A. Ferrari, L’espressione delle
emozioni, Torino, Bollati Boringhieri, 1999, p. 423.

47 Siveda P. Ekman, Darwin and facial expression, New York, Academic Press, 1973 P. Ekman,
L’expression des émotions, «La recherche» 117 (1980), dicembre 1980, pp. 1409-1415.

48 C. Darwin, Descendance cit., p. 195, tr. it. cit., p. 154.



66 Gérard Molina

stanza simili a quelli dell'uomo e un’intelligenza quasi altrettanto grande, ante-
riormente all’epoca in cui le diverse razze cominciarono a costituirsi»4°.

La posterita equivoca del darwinismo

E vero tuttavia che lo sforzo inclusivo di Darwin poteva essere discusso,
all'interno del campo trasformista, su un punto fondamentale: facendo sorge-
re pitt 0 meno presto la separazione razziale nell’evoluzione umana, si radica-
no piu o meno fortemente le differenze. Cosi il biologo tedesco Ernst Haeckel
(1834-1919) difende una classificazione razzista e poligenetista come indica il
suo Quadro tassonomico delle dodici specie e trentasei razze umanes®. Si trat-
ta di un poligenetismo secondario, posteriore alla discendenza comune, e di
una tassonomia in cui la linguistica comparata fornisce i criteri principali.
Haeckel aggiunge alcune considerazioni destinate a giustificare I’«estinzione
totale» di vasti gruppi umani: «Nessun popolo coi capelli crespi ha avuto una
vera storia»5'; e presso gli ottentotti «il linguaggio € caratterizzato da gorgo-
glii e colpi, particolari della lingua»52.

Questo tipo di asserzioni ebbe il suo ruolo nella colonizzazione tedesca
dell’Africa che si accompagno a strette misure di segregazione (proibizione
del meticciato a partire dal 1905), a un’epurazione etnica e perfino a un geno-
cidio (nel caso delle tribu Herero nel 1904-05). Haeckel ¢ il co-fondatore della
lingua pangermanista insieme a Carl Peters che fu il principale teorico tede-
sco della colonizzazione. Del resto, fin dagli anni 1870, Haeckel aveva arruo-
lato il darwinismo nella sua crociata contro le istituzioni tedesche conserva-
trici (la chiesa cattolica, la monarchia e gli junker). Le leggi reali della natura
sembravano confortare le nuove ideologie: liberalismo, anticlericalismo, anti-
militarismo e rifiuto dei privilegi ereditari. In quanto embriologo, Haeckel
sosteneva che gli embrioni dei mammiferi si somigliano enormemente nei
primi stadi: questo doveva essere sufficiente per rifiutare ai nobili particolari
diritti di nascita. Se il principio di selezione favorisce I'ideale aristocratico, si
tratta di un’aristocrazia non ereditaria, che fa le sue prove ad ogni generazio-
ne. Haeckel si indirizzo sempre piu verso il nazionalismo, I'autoritarismo e
I'imperialismo, ma la «Lega monista» che fondo era pacifista.

Come si vede, il darwinismo puo servire a maestri coscienziosi per naturaliz-
zare le proprie convinzioni politiche. Quanto allo stesso Darwin, € lontano dalle

49 C. Darwin, L’expression des émotions cit., p. 387, tr. it. cit., p. 423.

50 E. Haeckel, Histoire de la création des étres organisés, tr. Letourneau dalla 72 edizione
(1878), Paris, C. Reinwald, 1922, pp. 518-519. La prima edizione {1868) precede L’origine
dell'uvomo, ma Haekel accentueri il suo poligenetismo senza discutere Darwin.

51 Ivi, p. 516.

52 Ivi, p. 520.



Darwinismo sociale? 67

due immagini contraddittorie che gli vengono attribuite: sia dal precursore del
razzismo biologico, che porterebbe direttamente a Hitler, sia dall’iniziatore di
un antirazzismo che sarebbe deducibile dalla sua teoria. Aveva il suo program-
ma: includere 'uomo nella discendenza comune e dunque sottomettere la sto-
ria della sua specie ai concetti della sua teoria dell’evoluzione. Il suo approccio
¢ diverso tanto dall’antropologia preoccupata di misurare le gerarchie razziali
stereotipate quanto dall’egualitarismo universale a priori degli individui. Ma,
coerentemente con il suo punto di vista popolazionale e demografico, si preoc-
cupa del differenziale riproduttivo tra gruppi umani. A questo titolo, prese in
considerazione con benevolenza cio che pit tardi si chiamera eugenismo.

Se Francis Galton (secondo cugino di Darwin, con cui ha in comune il
nonno Erasmus Darwin) crea il termine «eugenico» nel 1883, diciott’anni
prima Darwin ha pubblicato, come abbiamo visto, un articolo in che afferma
differenze ereditarie tra gruppi umani, ciascuno dei quali ha il proprio tasso
di riproduzione, per cui I'élite si moltiplica meno velocemente delle «classi
basse». E molto sensibile alla questione, per ragioni teoriche e personali. Le
ricerche sulla generazione (riproduzione) ’'hanno accompagnato per tutta la
vita, dai primi studi (interrotti) di medicina a Edimburgo nel 1827-28 fino alla
sua teoria (falsa) dell’ereditarieta, la pangenesi. Apparteneva a una famiglia
altamente consanguinea ed egli stesso sposo una cugina (figlia di un fratello
di sua madre) da cui ebbe nove bambini; ora, riteneva che la consanguineita
comportasse rischi per la progenie. Alcuni mesi dopo il ritorno dal viaggio,
sviluppo una malattia che lo accompagno tutta la vita e che temeva di poter
trasmettere ai figli (in realta, soffri del morbo di Chagas inoculatogli da un
insetto in Cile).

Queste ragioni spiegano perché esamina da vicino la questione della molti-
plicazione degli individui meno capaci, ma conclude inizialmente, a partire da
fatti empirici, che freni naturali impediscono a molti reietti sociali di avere
una numerosa progenie. Poi dichiara moralmente indifendibile I'idea di favo-
rire o frenare la riproduzione degli esseri umani perché decisioni di questo
tipo porterebbero a un regresso etico dell'umanita. Dal momento che la com-
passione, la simpatia e gli altri istinti sociali sono acquisizioni dell’evoluzione,
«non potremmo restringere la simpatia, sostenendo che I'inflessibile ragione
ce lo impone per legge, senza portare pregiudizio alla parte piti nobile della
nostra natura»53. Darwin ammette che la societa moderna tende ad accumu-
lare misure protettive che interferiscono con il processo di selezione, tanto
che «gli individui inferiori tendono a soppiantare gli individui superiori»54.
Ma sceglie di vivere con le conseguenze indesiderate della moltiplicazione dei
meno adatti, perché disapprova il rifiuto della carita e I'intervento attivo sulla

53 C. Darwin, Descendance cit., p. 145, tr. it. cit., p. 123.
54 Ivi, p. 677, tr. it. cit., p. 487.



68 Gérard Molina

riproduzione umana. Per questo non fu mai un eugenista impegnato, anche se
la sua teoria alimento paure che svilupparono l'idea di un programma di con-
trollo biopolitico dei differenti strati della popolazione.

Come nota Diane B. Paul, Darwin & molto prudente nel valutare le conse-
guenze della sua teoria sull'uomo contemporaneo: & un pensatore per il quale
¢’é sempre un «d’altra parte», un altro aspetto della questione di cui bisogna
ugualmente tener conto prima di pretendere di pontificare. Se si analizza a
fondo un problema sociale, spesso si rivela indecidibile e le esitazioni di
Darwin contribuiscono alle letture diverse della sua opera. Per esempio, scri-
ve nello stesso capitolo che il progresso «non € la regola normale della socie-
ta» o «non & una regola invariante», ma che tirando le somme «il progresso ¢
stato pit generale del regresso»5. Dunque il darwinismo non possiede intrin-
secamente un univoco significato socio-politico e, nel corso della storia, &
stato possibile conciliarlo, come vedremo, con letture ideologiche contraddit-
torie. Il modo migliore per contrastare gli usi sociali del darwinismo non &
negarne in blocco la possibilita, né privilegiarne uno che sarebbe piu «vero»
degli altri, ma esplorarli tutti e farli lavorare, nel loro contesto specifico, con i
loro protagonisti e argomentatori.

E chiaro che 'eugenismo moderno (dopo quello di Platone, degli autori di
utopie o dei medici dei Lumi) trova alimento nella riflessione di alcuni dei
primi discepoli di Darwin. Ma saranno necessarie condizioni socio-politiche
ben precise perché dei governi decidano di intervenire sulla riproduzione
della loro popolazione (la prima volta negli Stati Uniti nel 1900). Nel 1940,
leggi di sterilizzazione di arretrati mentali, criminali o malati erano state vota-
te in trenta stati americani, tre province canadesi, un cantone svizzero, in
Svezia, Norvegia e Finlandia, in Germania, in Danimarca, in Estonia e nella
maggior parte dei paesi dell’Est europeo, a Cuba, in Turchia, in Giappone...
Nel 1924, gli Stati Uniti adottarono una legge di restrizione dell'immigrazio-
ne che mirava a frenare l'arrivo di popolazioni dette «inferiori»: le quote
riguardavano gli immigrati da Russia, Polonia, Italia e dai Balcani.
Certamente & nella Germania nazista che le misure furono le piu brutali e con-
siderevoli: la sterilizzazione riguardd 400.000 persone (contro 60.000 in
tutti gli Stati Uniti); vennero assassinati col gas, iniezione letale o fame circa
80.000 malati mentali nel 1939-40; vennero istituite le Lebensborn (dove
donne scelte per il loro fisico «ariano» venivano fecondate da ufficiali SS).
Tutto questo preludeva allo sterminio degli ebrei.

Ma Peugenismo fu un’impresa transideologica che mobilitd gruppi sociali,
politici e professionali molto diversi, tranne la Chiesa cattolica che lo condan-
no ufficialmente nel 1930. Le conseguenze pratiche furono di ampiezza e di
natura molto diverse a seconda dei regimi politici e delle congiunture. Ogni

55 Ivi, pp. 145, 153 e 158, tr. it. cit., p. 123, 131 € 145.



Darwinismo sociale? 69

volta, tuttavia, le scienze piu sollecitate a giustificare queste misure furono la
genetica, la psicologia e I'antropologia fisica. Il darwinismo in quanto tale
conosceva del resto in questo periodo (tra il 1890 e il 1930) cio che il biologo
Julian Huxley (1887-1975) ha definito con ragione una «eclissi», in quanto la
selezione naturale era minimizzata o addirittura rifiutata, in quanto meccani-
smo di evoluzione, rispetto a teorie alternative quali il mutazionismo, il neo-
lamarckismo o 1’ortogenesi.

Che rapporto tra Kampf e Struggle?

Come abbiamo detto, Marx pensava che la «lotta per la vita» fosse l'inven-
zione di un Darwin contemporaneo della rivoluzione industriale, un’applica-
zione della brutalita capitalista al mondo animale. Come se la lotta per la vita
rispecchiasse la lotta di classe e la concorrenza economica. Marx affermava in
tal modo la parentela tra il contesto e il contenuto di una scoperta scientifica.
La sociologia delle scienze ne ha concluso che la teoria darwiniana (e, di con-
seguenza, qualsiasi teoria) é stata il prodotto contingente di una certa storia
sociale e non poteva essere altrimenti. Il problema di una simile generalizza-
zione € che spiega male le controversie scientifiche di un periodo dato e
nasconde la storia passata di un’idea, la modificazione dei suoi significati suc-
cessivi.

Perché la lotta € una vecchia idea della zoologia, come mostra questo testo
scritto da Linneo un secolo prima dell’ Origine delle specie: «L'Uomo € sog-
getto alle stesse leggi di natura [degli animali] e forse le guerre nascono da
una legge naturale quando la popolazione degli uomini ¢ troppo grande [...].
Cosi & la guerra di tutti contro tutti»5¢. Questo scontro tra viventi, che risale
ad Aristotele, é tuttavia diversa dalla lotta per l'esistenza come la caratterizza
Darwin. In un caso, si tratta di un meccanismo regolatore dell’equilibrio natu-
rale tra specie, un mezzo per mantenere la gerarchia armoniosa delle forme
viventi. Nell’altro caso, € la risultante di una pressione demografica, soprat-
tutto intraspecifica, che occasiona una riproduzione differenziale dei portato-
ri di variazioni relativamente meglio adattati, hic et nunc.

Darwin attribuisce I'espressione al botanico svizzero Augustin Pyrame de
Candolle e a Charles Lyell che cita Candolle nei suoi Principi di geologia. Per
Lyell, la lotta per la vita, imposta dalla sovrappopolazione, era la vera causa
dell’estinzione delle specie quando il delicato equilibrio concorrenziale si
rompe per ragioni ambientali (cambiamenti climatici o movimenti geologici).
Da parte sua, Darwin afferma di utilizzare I'espressione «in senso largo e

56 C. Linné, L'equilibre de la nature, Paris, Vrin, 1972, p. 116. Il testo citato si intitola Politia
naturae (1760). Darwin riprende anche la formula di Hobbes di fonte latina.



70 Gérard Molina

metaforico», per esprimere un complesso di mutue relazioni di dipendenza
tra gli organismi appartenenti a una stessa nicchia. Vi aggiunge inoltre la
«divergenza dei caratteri» con cui sottopopolazioni di una data specie atte-
nuano la concorrenza occupando spazi meno popolatis’.

Fin dall’antichita storia naturale e pensiero politico condividono nozioni,
come organismo o corpi, che autorizzano frequenti slittamenti di senso, uti-
lizzi figurati, analogie pitt 0 meno controllate. Dato che si incontra dovunque
la tentazione di ridurre i diversi aspetti della vita sociale a inclinazioni biolo-
giche reificate in facolta discrete, € necessario distinguere i significati e rico-
struire la genealogia delle nozioni. Cosi, ben prima del darwinismo, la guerra
¢ stata esaltata come fenomeno naturale vitale, fattore di coesione, prova
salutare o esito della violenza innata5®. Quando alcuni teorici militari, tra cui
generali tedeschi, giustificarono la necessita della Grande Guerra con l'uni-
versalita della lotta per la vita non fecero che proseguire questa lunga tradi-
zione rinnovandola con le nozioni di potatura o sfrondatura naturale.

Ma, al contrario, numerosi evoluzionisti (ira cui Spencer e Haeckel) con-
dannano la coscrizione e la guerra moderna come «disigienica» in quanto
uccidono i giovani migliori prima che abbiano procreato, lasciando dietro il
fronte le donne feconde per i vecchi e i riformati. E deplorano il fatto che la
Chiesa cattolica abbia spesso selezionato i bambini piu intelligenti per farne
preti votati al celibato e dunque (teoricamente) senza discendenza. Darwin
scrive: «In tutti i paesi in cui esistono eserciti permanenti, la coscrizione pre-
leva i pit bei giovani esponendoli a morire prematuramente in caso di guer-
ra»59, Altri osservano che nella vita animale I'assassinio, la violenza e la guer-
ra sono rari; soltanto 'uvomo uccide regolarmente il suo simile, mentre le
bestie non sono bestiali. In realta, in natura la sopravvivenza & eticamente
neutra, non implica un valore superiore ma semplicemente il possesso di una
variazione fortuitamente pit vantaggiosa in un ambiente dato.

Come si vede, esistono molti modi di «sociologizzare» Darwin. Si pud
sostenere che la sua teoria € un prodotto della cultura del suo tempo (Malthus
e il saggio sulla popolazione, la teologia naturale con il primato dell’adatta-
mento, 'economia politica che fonda il progresso sulla competizione indivi-
duale), o che incorpora un’ideologia (il «darwinismo sociale») entro una bio-

57 Dopo la sintesi moderna dell’evoluzione degli anni 1930-40, i biologi non considerano pil la
lotta per la vita come una causa della selezione naturale poiché essa opera anche se le risorse
sono abbondanti. Cio che conta sono le differenze di attitudine nell’ambito delle popolazioni.

58 Una storia delle giustificazioni naturalistiche della guerra comincerebbe con Eraclito: «la guer-
ra & cid che & comune ed essa ama la giustizia [...] 1a guerra & il padre di tutte le cose» (Eraclito,
Frammenti e testimonianze, tr. it. di C. Diano, Milano, Mondadori, 1994, frammenti 41 e 42).

59 C. Darwin, Descendence cit., p. 145, tr. it. cit., p.128. Deplora che I'Inquisizione abbia per-
seguitato uomini coraggiosi sul piano intellettuale; coloro che s’interrogano rappresentano
P’élite «perché senza il dubbio non c¢’é progresso» (ivi, p. 153, tr. it. p. 132).



Darwinismo sociale? 71

logia, o ancora che fornisce le chiavi per comprendere molti fenomeni cultu-
rali o fisici (dalla morale all'emergenza del cervello). Ogni argomento dev’es-
sere trattato a parte per metterne in luce I'intima complessita. Per esempio,
ormai si sa bene che I'invenzione della selezione naturale proviene da una
ricerca strettamente biologica. In effetti, i quaderni di lavoro di Darwin
mostrano che le considerazioni dominanti riguardano i meccanismi di ripro-
duzione dei viventi, la geologia attualista e uniformista di Lyell, la biogeogra-
fia, soprattutto insulare, le pratiche degli allevatori che scelgono gli animali in
funzione dei caratteri da conservare e rafforzare. All'interno di questa ricerca
continuativa, la lettura del Saggio sul principio di popolazione di Malthus (nel
1838) non & che un momento forte che permette di comprendere la relazione
tra pressione demografica (risultante dalla sovrappopolazione) e sopravvi-
venza differenziale. Ma non esiste un momento «eureka» nell’invenzione
della selezione naturale.

Il darwinismo, compresi i suoi interpreti sociali, contiene alcuni messaggi
equivoci. In quanto teoria dell’evoluzione, sembra convalidare sia il cambia-
mento imprevedibile, sia il progresso globale. Come spiegazione fondata sulla
selezione di individui varianti, esalta al tempo stesso la differenza pura e il
combattimento collettivo. Questa ambivalenza fu percepita dai difensori del-
I'ordine costituito, perché spiegare la storia per mezzo della lotta per l'esi-
stenza permette di giustificare il trionfo della borghesia ma profetizza I'asce-
sa di una classe piti numerosa e meglio organizzata. Viceversa, per i socialisti,
il darwinismo motiva I'esigenza di trasformazioni sociali ma in modo gradua-
le, senza necessarie rotture. Si continuera a lungo a chiedersi se il darwinismo
da motivi di sperare o di temere il futuro, giustifica I’esistente o chiede il cam-
biamento, mantiene la gerarchia sociale o permette di migliorare le qualita
d’insieme dell'umanita...

Detto altrimenti, bisogna distinguere tra le illusioni di una matrice univer-
sale e il carattere euristico di certi enunciati darwiniani, al di fuori della meta-
fisica organicista che considera entitd come «la selezione», «la lotta per la
vita», «’ambiente» o «l’ereditarieta» come potenze reali che agiscono nella
storia. A meno di non costituire una polizia del pensiero, non c’e nulla di sor-
prendente nel fatto che saperi diversi si scambino concetti nomadi o utilizzi-
no modelli rimaneggiati. Cosi, il fisiologo francese Milne-Edwards (1800-
1885) spiega la diversa struttura degli artropodi con il concetto di divisione
del lavoro di Adam Smith. L’errore sarebbe pretendere una reciproca assicu-
razione di validita, perché il contenuto del concetto subisce rettifiche negli
impieghi dei naturalisti. Darwin piega con una lettura non teleologica l'inclu-
sione da parte dell’anatomista inglese Richard Owen (1804-1892) in un qua-
dro platonico di piani strutturali archetipici. D’altra parte la concorrenza dar-
winiana si distingue da quella degli economisti perché si avvicina a un gioco a
somma zero in cui le nicchie ecologiche e P'offerta di sussistenza varia poco (a



72 Gérard Molina

parte grand1 cambiamenti geologlcl o c11mat101) La possibilita di lasciare
discendenti & limitata ma la specie umana si particolarizza producendo la pro-
pria sussistenza, modificando le proprie condizioni di esistenza e regolando la
propria procreazione.

Il «darwinismo sociale» e la sua storia

Dopo la pubblicazione dell’Origine delle specie, 'entourage scientifico di
Darwin — gli amici e i colleghi che costituiranno il primo circolo di sostegno
all’evoluzione — lo incoraggia a trarre le conseguenze della sua teoria in campo
politico. Il botanico Dalton Hooker (1817-1911) gli scrive: «Sostengo che un
governo dev’essere di un individuo, di una famiglia o di una classe, altrimenti
la selezione naturale ¢ falsa» (lettera del 1862). Prima ancora, nell’aprlle 1860,
I’anatomista Thomas H. Huxley (1825-1895) aveva dichiarato pubbhcamente
che il darwinismo permette «il dominio della scienza su regioni del pensiero in
cui non & ancora penetrato» e che & un’arma eccezionale nell’arsenale del libe-
ralismo. Da parte sua, Darwin resta piu circospetto, perché ¢ soprattutto preoc-
cupato delle cattive interpretazioni della selezione naturale (contrariamente a
quanto spesso si crede, Lyell, Huxley, Hooker e Wallace avevano ciascuno dis-
accordi su diversi aspetti della concezione di Darwin).

I primi attori dell’uso sociale del darwinismo sono dunque scienziati e intel-
lettuali liberali, impegnati nel riconoscimento della propria professionalita e
ansiosi di indicare il posto della scienza nel progresso della civilizzazione. Sono
legati a pubblicisti che appartengono allo stesso ambiente sociale. Cosi, nel
maggio 1860 il giornale «Manchester Gardian» scrive che con I'Origine delle
specie «la rapacitd nazionale o individuale ¢ giustificata dalle leggi di natura».
Darwin si stupisce di questo giudizio in una lettera a Lyell (4 maggio 1860).
Viceversa, le convinzioni religiose dei conservatori al potere in Europa impedi-
scono di accettare che la societa sia governata da impietose leggi di competi-
zione, di eliminazione degli inadatti e di selezione dei migliori. Ma quando I'e-
mergere della societd industriale urtera le situazioni acquisite e rinforzera la
minaccia delle «classi pericolose», ci sara bisogno della legittimazione biologi-
ca delle ineguaglianze sociali, della concorrenza economica o del nazionalismo.

Herbert Spencer (1820-1903), piazzato all'interfaccia del biologico e del
sociale, illustra uno di questi passi incrociati. Nel 1851, in Social statics, rifiu-
tale leglslazmm statali che proteggono gli «incapaci» che la libera competi-
zione elimina in vista di un superlore progresso. Ma l'idea che la fame rap-
presenti un pungolo al lavoro risale ai dibattiti inglesi sulla legge sui poveri
(1795-1834). Benché Darwin gli attribuisca, per scrupolo pedagogico, l'e-
spressione «sopravvivenza del piu adatto», Spencer diventa sempre piu
lamarckiano (pur rifiutando I'idea di slancio vitale interiore) e rovescia il



Darwinismo sociale? 73

corso dell’evoluzione: piu ci si eleva verso 'nomo, piui la trasmissione eredita-
ria dei cambiamenti strutturali acquisiti rimpiazza la selezione naturale (The
factors of organic evolution, 1886). Nessun progresso se 'uso di comporta-
menti adattativi non é trasmesso ai discendenti. Anche Darwin credeva alla
trasmissione ereditaria di caratteri acquisiti, ma in Spencer il neolamarcki-
smo occupa tutto lo spazio. Per lui, a causa della concorrenza le persone sono
obbligate a lavorare piu duramente e dunque ad esercitare le facolta e gli
organi i cui miglioramenti si trasmettono ai discendenti. Per Darwin, la con-
correnza tra organismi lavora principalmente nel senso di trasmettere i carat-
teri minoritari posseduti da alcuni individui di una data popolazione.

Quanto a Huxley, lo attende una conversione alla fine della sua vita.
Scienziato onorato e consigliere del governo, sposta il darwinismo verso una
nuova filosofia della natura. Non si tratta pit di dominare e possedere la natu-
ra (Cartesio), né di sottomettersi ad essa restaurando le sue leggi nella civiliz-
zazione (Spencer), ma di contrastarla: «il progresso etico della societa dipen-
de non dall'imitazione del processo cosmico, e ancor meno dalla fuga di fron-
te ad esso, ma dalla lotta che condurremo contro di esso» (Evolution and
ethics, 1893). Nega in tal modo «che la dottrina dell’evoluzione possa fornire
un fondamento alla morale», perché il preteso «piu adatto» alla sopravviven-
za puo essere il peggio sul piano etico. Contro Spencer, Huxley aveva gia
denunciato, nel 1871, «il nichilismo amministrativo» del liberalismo econo-
mico integrale, che impedisce ai governi di finanziare l'istruzione pubblica dei
figli dei poveri.

Esiste un’etica evoluzionista?

Questa controversia tra Spencer e Huxley riguarda la possibilita di un’etica
evoluzionista. L’idea centrale € che la moralitd umana (che include al tempo
stesso il senso morale e i codici morali) puo essere spiegata in funzione del-
I’adattamento biologico. Gli esseri umani hanno la moralita che hanno per-
ché, attraverso il processo di adattamento, tale moralita ha reso i gruppi
umani capaci di meglio sopravvivere e riprodursi. Tutti gli animali sociali pos-
siedono una forma di senso morale, perché esso aiuta la coesione del gruppo.
Ma gli umani possono giudicare il proprio comportamento come buono o cat-
tivo, morale o immorale. E una conseguenza delle capacita eminenti (coscien-
za di sé, linguaggio simbolico, pensiero astratto) emerse nel corso del proces-
so evolutivo. La moralita umana € sorta dalla coppia istinti sociali/intelletto.

L’idea di un’etica evoluzionista € anteriore all’ Origine delle specie, per-
ché é abbozzata da Spencer in Social statics (1851). Ma egli la espone
soprattutto in due grosse opere, Data of ethics e Principles of ethics (1873).
Su questa traccia, Haeckel forgia la nozione nel capitolo XIX di Die



74 Gérard Molina

Weltritsel (1899): «il sentimento del dovere nell'uomo non riposa su un
illusorio «imperativo categorico», ma sul terreno reale degli istinti sociali
[che] riconoscono come scopo supremo della morale stabilire una sana
armonia tra egoismo e altruismo»®°, In realta bisognera discriminare il
senso morale (potere di giudicare le azioni che & un attributo universale
della specie umana, un prodotto dell’evoluzione biologica) dai codici mora-
li, le norme particolari, le regole proprie di questa o quella societa (costru-
zioni culturali che poggiano sul senso morale e condividono elementi comu-
ni ma diversi da cultura e cultura). Darwin si occupa soprattutto del senso
morale. Non lo definisce chiaramente ma i suoi esempi designano le nostre
simpatie naturali, le cure parentali dei piccoli e le emozioni «morali» (come
la vergogna, la pieta, la fierezza, la collera...).

Si puo tracciare I'evoluzione del senso morale nell’Origine dell'uomo in
quattro tappe. I proto-umani hanno sviluppato una serie di istinti sociali che
li hanno unificati in una societa comune. Gli individui di questa societa pos-
sedevano un’intelligenza sufficiente per estendere tali istinti ad altre situazio-
ni. I1 linguaggio si & evoluto fino a permettere la comunicazione tra i membri
della societa. Questi hanno infine sviluppato abitudini di protezione recipro-
ca e di attenzione ai mutui bisogni. Come si vede, si tratta di una speculazio-
ne che postula semplicemente che la moralita dev’essere spiegata a partire da
fondamenti naturali, anche se & chiaro che un certo grado di intelligenza ¢
condizione assoluta di tale moralita.

In ogni caso, per Darwin, la genesi dell’azione morale non ¢ motivata dal-
l'egoismo ma dall'interesse per il benessere collettivo. Meglio, un’azione
morale pud non corrispondere all'interesse individuale o al principio utilita-
ristico del massimo godimento, soprattutto nei casi di dedizione alla societa.
Per lui gli istinti sociali e morali sono fondamentalmente altruistici. Darwin
voleva comprendere I'accordo tra il comportamento morale spontaneo e il
giudizio riflettuto, ma lascio aperti i problemi normativi.

Per questo Huxley, che si era autodefinito «il bulldog di Darwin», si permi-
se di pensare, alla fine della sua vita, che la condotta morale consiste nell’op-
porsi alla natura che produce ingiustizie e puo dunque essere anti-etica.
Darwin aveva ragioni per immaginare come i sentimenti morali si sono potu-
ti evolvere e per cercare di comprendere come le tendenze al bene o al male
potessero essere sorte. Ma I’evoluzione & incompetente a fornire una spiega-
zione definitiva al problema di sapere «perché ci6 che chiamiamo bene ¢ pre-
feribile a cio che chiamiamo male»®:. Huxley paragona un giardino naturale e
un giardino coltivato sottolineando che l'orticoltore contrasta i processi natu-
rali (erbacce, parassiti) per ottenere un bel risultato estetico.

60 E. Haeckel, Les enigmes de I'universe, Paris, Schleicher freres, 1902, p. 399.
61 T.H. Huxley, Evolution and ethics, London and New York, Macmillan and co., 1894, p. 35.



Darwinismo sociale? 75

A partire dalla polemica Spencer-Huxley, due filosofi di Cambridge entrano
nel dibattito e mostrano gli errori logici del ragionamento di Spencer. Henry
Sidgwick e soprattutto G. E. Moore (Pr1n01p1a ethica, 1903) formulano, ripren-
dendo la riflessione di David Hume, una tesi che diverra celebre: 1mp0531b111-
ta di derivare la normativita dei doveri a partire dai dati naturali, detto altri-
menti di passare dall’essere al dover essere. Per esempio, la fisica newtoniana
ci insegna che la gravita fa cadere gli oggetti verso il suolo, ma blsogna inferir-
ne che la moralita consiste nell’aiutare gli oggetti a cadere? E cio che prende il
nome di «sofisma naturalista»: il salto illegittimo dall’essere al dover essere.

Questa solida critica, rilanciata negli Stati Uniti dai filosofi pragmatisti,
mettera in secondo piano per molto tempo la ricerca inaugurata da Darwin
benché, come abbiamo detto, Darwin evitasse di enunciare conclusioni nor-
mative, preferendo tracciare una genesi eventuale del senso morale. Ma da
qualche anno l’etica naturalista € ridiventata una questione importante per
molti biologi e filosofi. Qui abbiamo solo voluto mostrare come la nascita del
darwinismo ha ben presto riacceso profonde e antiche preoccupazioni. Ma
anche come i «darwinisti» potevano discutere tra loro nella loro ricerca di
risposte plausibili o di spiegazioni verosimili. La nuova teoria dell’evoluzione
toccava problemi umani e sociali le cui soluzioni erano da costruire, ma si
poteva anche negarle ogni pertinenza particolare in questa impresa.

11 darwinismo come ideologia sociale europea

E stato il giornalista anarchico francese Emile Gautier (1853-1937) a inven-
tare, nel 1879, I'espressione peggiorativa «darwinismo sociale». La usa come
titolo di una conferenza pubblica a Parigi (il cui testo fu pubblicato nel 1880)
commentando il 50° congresso dei naturalisti tedeschi in cui Haeckel, Nageli
e Virchow si misurano sul senso politico del darwinismo (giustificazione delle
1neguag11anze sociali o alimento del socialismo). L’esplodere di questa con-
troversia in Europa fa del resto scrivere Darwin: «che razza di idea stupida
sembra prevalere in Germania a proposito del rapporto tra il socialismo e I'e-
voluzione per selezione naturale»®2. Lo stesso Gautier & preso in un dilemma:
dal momento che la moderna teoria sociale deve riposare su una scienza vera,
sostiene che ’evoluzione ha prodotto una civilizzazione che riposa ormai sul
superamento degli antagonismi a favore dell’associazione per sopravvivere
insieme. E in questa filiazione che si inscrive Pierre Kropotkin (1842-1921), al
tempo stesso principe e anarchico, geografo-naturalista e pensatore sociale,
quando caratterizza la cooperazione come principale comportamento sociale
umano deducibile dal darwinismo. Cercando di contrastare il «darwinismo

62 Lettera del 26 dicembre 1879 al dott. Scherzer.



76 Gérard Molina

sociale» di tipo individualista liberale competitivo, i pensatori della sinistra
rivoluzionaria reinterpretano il messaggio sociale darwiniano a partire dalla
selezione di gruppo e dalle pagine dell’Origine dell'uomo. Bisogna notare tut-
tavia che la lettura di tipo mutualistico della lotta per la vita (si vince quando
si € uniti) poteva essere ripresa altrettanto bene dai socialisti, dagli anarchici
e dai riformisti come dagli imperialisti e dai razzisti che esaltavano in tal
modo la coesione di una razza o di una nazione.

Si puo notare di passaggio che la Francia, paese noto per la sua resistenza
all'introduzione del darwinismo biologico, & anche quello che crea e rende
popolare I'espressione che stigmatizza I'estrapolazione da una biologia di una
sociologia. Se si misura il ritmo di ripresa e diffusione della formula «darwi-
nismo sociale» negli altri paesi, colpisce la sua lentezza: Italia (1882), Gran
Bretagna (1897), Germania (1899), USA (1903). D’altra parte, bisogna com-
prendere il carattere singolare e originale di questa formula. Dopo tutto, nes-
suno ha mai parlato (tranne, molto recentemente, qualche storico della scien-
za) di pasteurismo, bernardismo, lamarckismo o mendelismo sociale, benché
le nozioni di patologia microbiotica, sterilizzazione, mezzo interno, eredita-
rietd abbiano potuto essere oggetto di trasposizioni al campo sociale.

Lo studio accademico del «darwinismo sociale», che deve molto allo stori-
co americano Richard Hofstadter®3, ha voluto separare due periodi successivi
postulando la neutralita della selezione naturale biologica. Nel primo periodo
(1865-1890) la concorrenza vitale e la selezione dei migliori giustificano il
laissez-faire economico perché gli individui meglio adattati alla competizione
assicurano il progresso generale della civilizzazione. Ma le misure di prote-
zione dei deboli che gli Stati moderni istituiscono in nome della carita o della
solidarietd minacciano questo processo diretto dalla nuova classe borghese. Il
filosofo Herbert Spencer denuncia, in particolare in occasione del suo viaggio
trionfale negli Stati Uniti nel 1882, le legislazioni che proteggono I'incapace e
l'inferiore. Il secondo periodo, che si dispiega dopo il 1890, impone una visio-
ne collettiva in cui la concorrenza non é piu tra individui ma tra classi sociali,
razze o nazioni, in un contesto di crescita della colonizzazione, dell'imperiali-
smo e della militarizzazione. Alcuni liberali puri protestano allora contro I'a-
buso delle metafore biologiche mentre alcuni riformatori sociali si appropria-
no del darwinismo per vantare la regolazione statale.

Hofstadter (un democratico progressista) riconosce che si poteva margi-
nalmente utilizzare il darwinismo per combattere la religione, in quanto cre-
denza e potenza, o por dimostrare I'inevitabilitd del cambiamento sociale, o

63 R. Hofstadter, Social darwinism in american thought, Boston, Beacon Press, 1944 e 1955.
Studia principalmente il periodo 1870-1910 negli Stati Uniti. Robert Bannister ha pubbli-
cato una critica aspra di questo classico, Social Darwinism: Science and Myth in anglo-ame-
rican social thought, Philadelphia, Temple University Press, 1979.



Darwinismo sociale? 77

anche per confondere lotta per I'esistenza e lotta di classe. La storiografia del
«darwinismo sociale» € percio nell'insieme problematica e, nel 1952, un altro
storico americano, Eric Goldmann, introdusse una terza «applicazione» del
darwinismo biologico, misconosciuta e secondaria ma reale, rappresentata da
riformisti liberali o da Kropotkin, che definisce «darwinismo riformista» in
quanto legittima la cooperazione, I'altruismo e I'intervento statale per svilup-
pare la solidarieta reciproca. Lo struggle for life diveniva allora, anziché una
lotta sanguinaria e mortale, una coesistenza di esseri viventi «in lotta» per
coabitare e diminuire i rischi.

In generale, il tentativo di delimitare un corpo di dottrine fisse e successive
urta soprattutto con la constatazione della profusione caleidoscopica dei pre-
stiti. Nei due decenni che seguono I’Origine delle specie, infatti, la maggior
parte dei temi ideologici associati al darwinismo viene enunciata e criticata:
dal liberalismo competitivo al socialismo di Stato, dall’oligarchia al solidari-
smo. Proteiforme e frammentato, plastico e polivalente, il riferimento a
Darwin spesso mira a ottenere uno status di scientificita. Quando la citta
scientifica celebrera a Cambridge il centenario di Darwin, 1'unico relatore
francese fu il filosofo-sociologo Célestin Bouglé (1870-1940) che cosi riassun-
se il mezzo secolo trascorso: «Pessimisti e ottimisti, aristocratici e democrati-
ci, individualisti e socialisti si scontreranno per anni gettandosi in testa pezzi
di darwinismo»®4. Questa plasticita per altro non ¢ infinita, perché i pensato-
ri reazionari (eredi di Bonald o di Maistre), i conservatori monarchici e i pre-
dicatori cattolici combattono I’evoluzionismo, in qualsiasi versione.

Una teoria biologica non contiene un’opzione sociologica obbligata.
Quando il citologo tedesco August Weismann (1834-1914) separo i tratti
somatici (modificabili) dal plasma germinativo (immutabile e solo trasmissi-
bile), il sociologo americano Lester F. Ward (1841-1913) si preoccupo che «1’e-
ducazione non abbia alcun valore per il futuro dell'umanita e sia utile soltan-
to alla generazione che la riceve» (1891). Ma Weismann, se rifiutava l'eredita-
rieta dei caratteri acquisiti, rigettava I’applicazione del determinismo geneti-
co alla cultura e riconosceva 'autonomia dei processi sociali. Inversamente,
difensori dell’ereditarieta lamarckiana come Spencer o Haeckel volevano
squalificare 'aiuto agli inadatti. Il lamarckismo sociale (neologismo recente)
fissava classi e mestieri perché il peso delle abitudini trasmesse per centinaia
di generazioni funzionava come una predestinazione professionale, un fato
dovuto all’acquisizione incorporata. Al contrario, I'ereditarieta weismaniana
restituisce opportunita a tutte le generazioni.

L’essenza di una ideologizzazione sociale a fondamento scientifico é la con-
taminazione di diversi ordini di discorso. Il darwinismo si € rivelato traduci-
bile in una pluralita di idiomi sociopolitici, «fornisce una lingua franca versa-

64 C. Bouglé, Darwin and Modern Science, Cambridge, Cambridge, University press, 1909.



78 Gérard Molina

tile capace di esprimere una varieta quasi infinita di opzioni sui problemi pub-
blici»®. Anche Diane B. Paul mostra come la teoria dell’evoluzione abbia for-
nito ovunque munizioni a gruppi di pensiero disparati dai programmi vari e
diversi: socialisti e altri radicali, apologeti liberali del mercato o collettivisti
ugualitari, eugenisti antirazzisti e nazionalisti autoritari, partigiani della
purezza razziale o riformatori progressisti, ecc. Se nel Mein Kampf Adolf
Hitler impiega, qui e 13, la formula «lotta per l'esistenza» (senza mai citare
Darwin), nel 1935 i nazisti ordinarono che le opere di quasi tutti i volgarizza-
tori tedeschi del darwinismo, Ernst Haeckel compreso, fossero ritirate dalle
biblioteche a causa della costante associazione dell’evoluzionismo con le
cause progressiste, fra cui I'antirazzismo.

Per questo abbondano i paralogismi. Cosi, ogni ideologo indica a priori i
vincitori della competizione vitale a cui bisognerebbe accordare quei vantag-
gi che in realta solo la sopravvivenza e la riproduzione assicurano. Si chiede il
ripristino delle leggi naturali che i vincitori della lotta per la vita non dovreb-
bero piu subire! A coloro che deplorano che le classi inferiori, piu prolifiche,
impediscano una vera selezione, si risponde che la loro maggiore fecondita é
appunto la prova del loro migliore adattamento. Mentre 1'ordine borghese
protegge i percettori di rendita oziosi, gli ereditieri obbligano le giovani donne
a scegliere un marito in funzione del rango e del denaro, e non in funzione del
suo valore. Contro il malthusianesimo occidentale si brandisce il meticciato
creatore di «variabilita» rigeneratrice ecc. Per questo i nazisti non hanno mai
tratto da Darwin un insieme coerente di idee o un’ideologia costituita ma un
vocabolario che incorporarono al loro linguaggio gia molto specifico e obli-
quo. Nell’ambito della loro particolare retorica, questo vocabolario serviva a
condurre coloro che 'impiegavano a schierarsi col regime.

Riassumiamo a rischio di schematizzare. Vanno evitati due errori simme-
trici e inversi: da un lato, credere che una via diretta porti dalla teoria darwi-
niana ai dogmi nazisti (legge del piu forte, eliminazione dei deboli e scelta dei
riproduttori); dall’altro, pensare che si tratti di perversioni deliranti piazzate
senza motivo su una coperta immacolata. Non c’¢ né un legame necessario, né
totale mancanza di relazione. Conviene studiare la natura e il significato della
relazione: si comprende allora come tale relazione non sia univoca, ma plura-
le e contraddittoria. Quando la selezione naturale fa la sua comparsa, serve a
poco a poco a giustificare concezioni sociali che esistevano da molto tempo
ma che erano combattute; in questa operazione di legittimazione, i termini
propri del darwinismo si diffondono e diventano slogan e parole di schiera-
mento. Alla fine, ¢’¢ un insieme di slogan, una tematica superficiale e un vezzo
culturale, tanto piu pericoloso perché impregna una quantita di discorsi senza
mai passare al vaglio di una lettura critica approfondita delle opere di Darwin.

65 D.C. Bellomy, Social darwinism revisited, «Perspectives in American History» 1 (1984).



Darwinismo sociale? 79

E chiaro, per esempio, che la maggior parte dei tentativi politici del XX
secolo per mantenere una pretesa purezza etnica e sbarazzarsi degli «inutili»
poteva ammantarsi di una retorica di apparenza darwiniana agitando le
espressioni — passate nella cultura e nel linguaggio correnti — di «sopravvi-
venza del piu adatto», lotta per la vita o selezione dei migliori... Ma questo
manierismo lessicale e semantico ignorava spesso le tesi e le dimostrazioni di
Darwin, evitando anche di elaborare un vero tentativo di deduzione sul piano
sociale di enunciati biologici (a parte il caso di operazioni molto orientate®).
La reputazione, la potenza di suggestione e la forza di convinzione legate a tali
locuzioni era sufficiente.

In breve, gli sforzi per dare una definizione coerente di «darwinismo socia-
le» sono frustrati dall’associazione del darwinismo con cause contraddittorie
e dalla mancanza di contenuto specificamente darwiniano nelle idee svilup-
pate da numerosi socio-darwinisti. Diane B. Paul ricorda che gia nel 1907 il
sociologo Lester F. Ward dichiarava che non aveva «mai visto un principio
chiaramente darwiniano invocato nella discussione del socialdarwinismo».
Certamente la definizione del «darwinismo sociale» occupa ben presto un
largo spettro, dal senso piu ristretto (legittimazione del capitalismo selvaggio)
al pitt ampio (ogni uso sociale della teoria di Darwin o anche dell’evoluzioni-
smo). Del resto, lo stile metaforico e le ambiguita di Darwin permettevano
diverse interpretazioni. Il contesto sociale e le circostanze politiche determi-
neranno il tipo di lettura eventualmente dominante e servira da giustificazio-
ne a questa o quella misura effettiva.

Alcuni minuziosi esegeti del darwinismo I’hanno visto: benché stabilisca la
sua validita entro il dominio limitato degli esseri viventi, la teoria darwiniana
si confronta indirettamente con questioni fondamentali come il sistema della
natura, il posto di Dio e I'essenza dell'uomo. Darwin postula una natura priva
di finalita interna o di tendenza al progresso, governata da processi opportu-
nisti che lasciano al caso delle variazioni e all'inflessibilita degli adattamenti,
sempre precari, decidere della possibilita di sopravvivere e riprodursi. Né
ordine spontaneo, né piano, né benevolenza protettrice. Espresso nel registro
di una filosofia dell’aleatorio e della precarieta che va contro le concezioni
implicanti una normativita soggiacente, la selezione naturale enuncia un
nuovo paradigma: la vita non ha un significato ma una sanzione, I'attitudine
a lasciare discendenza.

66 Nel 1900, l'industriale F. Krupp offre un premio molto elevato al miglior saggio sulla que-
stione: «Cosa possiamo apprendere dalla teoria dell’evoluzione in materia di politica inter-
na e legislazione statale?». Sui 60 autori (di cui 44 tedeschi), la maggior parte vede nel dar-
winismo una legittimazione dell'intervento statale, una piccola minoranza pensa che & favo-
revole al socialismo, uno solo resta classicamente liberale. Il vento della storia in Europa era
girato, e si era capito che risposta si aspettava Krupp.



8o Gérard Molina

Se esiste un messaggio darwiniano, & contingentista. Bisogna capire come
la vita & apparsa, si & evoluta, si & diversificata e complessificata, ma questi
risultati hanno avuto luogo senza finalita iniziale e per il concorso di molte-
plici accidenti che avrebbero potuto essere diversi. L’evoluzione dev’essere
compresa a partire dai suoi primitivi inizi, e non in funzione di uno scopo a
cui tenderebbe. In quanto essere vivente fra gli altri, 'uomo non €& pit quel-
’essere unico padrone del proprio destino in virtu della sua prossimita al divi-
no a del possesso di un quid. Credere che un simile messaggio sarebbe potu-
to passare inosservato o lasciare indifferenti sarebbe ingenuo, anche se
Darwin sottolinea che la differenza umana risiede nella proiezione di valori
costruiti e non dati. L’insieme proteiforme delle maschere e dei linguaggi che
il darwinismo ha preso (o che sul darwinismo sono stati proiettati) tradisce
soprattutto lo sforzo di recepire questa rivoluzione.

[Traduzione dal francese di Maria Turchetto]



ANTROPOLOGIA CULTURALE E ANTROPOLOGIA BIOLOGICA

CARLO TALENTI

1. Pro e contro Darwin

darwinismo, comprensiva della genetica di popolazione e della ecologia,

I'argomento che pill inasprisce i temi del contendere ¢ certamente la
mancata saldatura tra le scienze umane e le scienze biologiche e, in sintesi, tra
l'antropologia culturale e I'antropologia biologica, che nella terminologia
accademica figura ancora col nome di «antropologia fisica». «Saldatura» nel
senso forte di una piena accettazione delle metodologie analitico-empiriche e
analitico-sperimentali da parte delle scienze umane, e dell’antropologia cul-
turale in particolare. Cio non significa che non siano in corso iniziative di dia-
logo tra le due parti in contesa e che dal dibattito non emergano aree sempre
piu significative di convergenza nella rappresentazione dell'uomo come spe-
cie animale che, pur nella sua specificita, non eccede 'ambito dei fenomeni
naturali; significa tuttavia che il repertorio del dibattito risulta ancora troppo
frammentato e carico di incomprensioni ed equivoci.

Ovviamente le posizioni pit contrarie alla descrizione naturalistica sono
quelle delle religioni, e soprattutto i monoteismi che pitt da vicino ci riguar-
dano: cattolicesimo, confessioni protestanti, ebraismo e islamismo. In questo
campo, la chiesa cattolica mostra di muoversi con maggiore abilita e sotti-
gliezza, accettando — per esplicita dichiarazione dei piti autorevoli responsa-
bili della sua funzione docente — la scientificita della nuova sintesi del darwi-
nismo e lasciando cadere la sua riduzione a pura ipotesi da mettere sullo stes-
so piano del «creazionismo».

In realtd, si tratta di un ricupero, come al solito, tardivo e sostenuto per
secondi fini. La nuova sintesi del darwinismo, ammette la punta avanzata
della chiesa cattolica docente, anche se non € ancora una teoria universal-
mente condivisa dal mondo scientifico, come le teorie consolidate dei feno-
meni fisici e dei fenomeni chimici, &€ ormai un modello esplicativo imperniato
su una solida scienza come la genetica, intorno alla quale convergono verifi-
che raccolte in un vasto campo interdisciplinare che comprende la paleonto-
logia, 'anatomia comparata, la fisiologia comparata, la paleoantropologia, I'e-
tologia animale, I'etologia umana e altre scienze di confine.

Assumendo i toni da tribunale di ultima istanza, la chiesa cattolica riconosce
che in questi campi della ricerca viene impiegato il metodo della verificazione e

In pieno dibattito pro e contro Darwin riproposto dalla nuova sintesi del



82 Carlo Talenti

falsificazione delle ipotesi e quello della misurazione e della elaborazione mate-
matica dei dati. E gid questa supponenza rovescia il gioco delle parti: come se
fossero gli scienziati a dover apprendere le metodologie analitico-sperimentali
dalla ragione illuminata della chiesa cattolica e se dunque questa fosse la corte
di cassazione deputata a decretare se le indagini e i risultati della ricerca sono
stati condotti a regola d’arte. Insomma come se Galilei, Newton, Laplace,
Lagrange, Mendelejev, Einstein, Planck, Heisenberg e tutti i maggiori scienzia-
ti fossero stati covati da prestigiosi centri di ricerca del Vaticano e avessero
imparato I'arte nel cuore della Verita per esportarla al mondo. Ma lasciando da
parte questa denuncia, che pure deve essere fatta per tacitare il profluvio di
interventi sentenziosi circolanti sui media, I'accettazione della nuova sintesi del
darwinismo da parte della chiesa cattolica viene oggi sostenuta con particolare
attenzione per due ragioni teoriche. In primo luogo, per distanziarsi nettamen-
te dalle sciocchezze che circolano in certe confessioni protestanti accanite soste-
nitrici della interpretazione letterale della Bibbia, con annessa difesa dei 7-8000
anni attribuiti alla creazione del mondo e alla storia umana: circa 5500 a. C. I'i-
nizio, pit1 i 2000 anni dell’era cristiana. In secondo luogo per distanziarsi netta-
mente dalla insidiosa versione del «creazionismo scientifico» che riduce I'even-
tuale processo evolutivo al «disegno intelligente» di una mente divina; con il
rischio gravissimo di vanificare la drammaturgia cristocentrica del peccato e
della redenzione in una concezione immanentistica del divino.

Intanto la chiesa cattolica lascia alle seconde e alle terze file dei suoi mili-
tanti il compito di portare abilmente discredito al darwinismo, avvalendosi
delle dispute tra i darwinisti, che dovrebbero essere considerate il normale
procedere della ricerca scientifica ed essere accettate come quelle che circola-
no tra i fisici, i chimici, i cosmologi e, semplicemente, entro qualsiasi campo
di ricerca ormai consolidata (persino tra i teologi!); invece qui vengono subi-
to utilizzate per decretare il crollo imminente della teoria dell’evoluzione.
Purtroppo i laici non hanno spazi adeguati sui media che arrivano al grande
pubblico per denunciare che si tratta di un’operazione fraudolenta, intesa a
confinare la conoscenza dell'uomo nella ristretta serra della «sapienza rivela-
ta». Per evitare che si consideri questa denuncia una forma di accanimento
sospettoso di chi scrive, vale la pena di citare la conclusione esemplare di
Giulio Barsanti, docente di Storia delle scienze naturali all’'universita di
Firenze, nella sua recentissima pubblicazione Una lunga pazienza cieca:

Si ha un bel dire che la Chiesa ha riabilitato, dopo Galileo (1983), anche Darwin
(1996): nel maggio del 2002 «L’Avvenire», quotidiano vicino alla Conferenza
Episcopale Italiana, ha annunciato la morte di Gould con un articolo di poche
righe in cui & riuscito a dire, nell’ordine, che il grande paleontologo puo essere
pensato come il «Gorbaciov del darwinismo» perché ha anch’egli vanamente ten-
tato di riformare un sistema «irriformabile», che la sua teoria ha provocato «il
crollo finale del darwinismo» (il necrologio & graziosamente intitolato II funerale



Antropologia culturale e antropologia biologica 83

del darwinismo) ed ha anzi «distrutto per sempre l'evoluzionismo» comunque
pensato, che questo consiste nel ritenere per esempio che «un giorno da una cop-
pia di serpenti ¢ nato un mammifero» e «un altro giorno, da una coppia di scim-
mie, ¢ nato un uomo», grazie al fatto che nel frattempo, un mammifero terrestre
decise di diventare balena..., che 'evoluzionismo ¢ un «dogma» e il creazionismo,
grazie alla sua nuova veste di Intelligent design... & «una vera teoria scientifica»'.

Questi richiami sono necessari per valutare adeguatamente le resistenze e
le reticenze di fronte una descrizione pienamente naturalistica dell’uomo;
resistenze e reticenze che circolano soprattutto nelle scienze umane, ma
anche in alcuni settori della ricerca biologica. Non ¢ raro trovare, in qualche
trattato generale di biologia o di bioantropologia espressioni caute e sfumate
che lasciano alla liberta del lettore il conforto di mantenere la convinzione che
la nostra differenza specifica non sia riducibile ad una descrizione puramen-
te biologica. Le dispute accanite che sorgono in materia di bioetica sono la
conferma piti evidente di questa situazione. Insieme a qualche biologo devo-
to o prudente troviamo sempre molti psicologi, sociologi e antropologi cultu-
rali brillantemente impegnati a fornire spericolate riflessioni filosofiche per
far emergere nobilmente 'uvomo dal suo retaggio animale. Del resto i termini
«bestiale» e «animalesco» sono per uso comune peggiorativi, e come tali tra-
discono un antico discredito contro il «riduzionismo biologico». Lette dal ver-
sante darwiniano queste posizioni sono semplicemente descrizioni antropo-
morfiche dell'nomo, e come tali, frutto di un sapere debole e insicuro, oppure
di una collaudata sublimazione letteraria.

Le vicende storiche che hanno portato al confronto ormai ineludibile tra
antropologia culturale e antropologia biologica sono importanti per entrare
nella sostanza del problema. In sintesi anticipatoria, esse possono essere cosi
riassunte: regressione dell’antropologia culturale verso i tempi preistorici
della nostra specie, alla scoperta delle sopravvissute culture di caccia e rac-
colta; progressione dell’antropologia biologica, a partire dal ramo delle scim-
mie antropomorfe che porta alla nostra differenza specifica fino ai fossili sicu-
ramente attribuibili a Homo Sapiens Sapiens nella remota versione Cro-
Magnon, certamente portatrice di una cultura di caccia e raccolta. La conver-
genza sembra suggerire un collegamento tra i due percorsi, e una continuita
ritrovata nella descrizione delle nostre origini; invece le due antropologie si
ritrovano in posizioni asimmetriche. Quella biologica accoglie, senza difficol-
ta concettuali, i risultati dell’antropologia culturale e delle scienze affini come
I'archeologia e l'etnografia; quella culturale invece guarda spesso con diffi-
denza il processo di ominazione e mira piuttosto a sottolineare un presunto
salto dalla natura alla cultura.

1 G. Barsanti, Una lunga pazienza cieca, Torino, Einaudi, 2005, p. 374.



84 Carlo Talenti

Come comprensibile attenuante di questo ultimo atteggiamento, occorre
anzitutto riconoscere che la sublimazione dell'uomo nella cultura ha alle spal-
le migliaia di anni, a cominciare dai racconti sacri delle origini che si ritrova-
no un po’ in tutte le culture, a seguire nelle versioni mitologiche e poi filoso-
fiche delle tradizioni scritte, per giungere fino ai nostri giorni, dove la stessa
inventivita scientifica viene portata a prova di un distacco incolmabile tra gli
animali e Homo Sapiens Sapiens.

Ma l'antropologia culturale ha dovuto fare i conti anche con una particola-
re situazione del proprio campo di ricerca: le «societa primitive» delle quali
studiava le modalita di sopravvivenza e di riproduzione erano tutte situate in
localita controllate da potenze coloniali che ne avevano modificato piti 0o meno
profondamente I'identita; sia come atto di autoriconoscimento, sia come atto
di eteroriconoscimento. In altri termini: la presenza dei colonizzatori — con le
proprie presunzioni di portare la civilta ai «selvaggi» — aveva finito per defor-
mare sia la condizione di vita originaria di questi ultimi, sia la rappresenta-
zione che essi offrivano di se stessi, sia la descrizione che i primi antropologi
occidentali avevano creduto di poter dare dei «primitivi» secondo le catego-
rie scientifiche delle nascenti scienze umane della cultura occidentale.

Dunque, 'antropologia culturale — a differenza di quella biologica che lavo-
rava su reperti fossili — si & alla fine ritrovata coinvolta negli stessi pregiudizi
delle potenze coloniali che finanziavano le ricerche antropologiche e ha lun-
gamente lottato per disfarsene, piti radicalmente di quanto non abbiano fatto
le potenze coloniali nel corso del processo di decolonizzazione. Chi legge oggi
la storia breve delle varie scuole di antropologia culturale — europee e statu-
nitensi — non puo fare a meno di cogliere il complesso di colpa che le perse-
guita, e le impegna tormentosamente a ricuperare uno sguardo libero da pre-
giudizi razziali, mentre intanto l'oggetto delle proprie ricerche — le «societa
primitive» — sta ormai scomparendo e gli antropologi culturali si ritrovano ad
indagare un incontro di culture che & anche oggetto della ricerca sociologica,
di quella psicologica e di quella economica. E nei loro discorsi, le distinzioni
tra culture primitive, culture agricole, culture industriali e culture postindu-
striali si traducono sempre pitl in quelle tra periferie e centri del processo di
modernizzazione.

In breve, lo «sguardo venuto da lontano» che ha caratterizzato il sorgere
dell’antropologia culturale ha perso ormai il suo riferimento temporale e si
identifica sempre pitl con un riferimento spaziale che circoscrive pratiche
sociali contemporanee, vissute secondo immaginari collettivi prevalentemen-
te localistici in contrapposizione ai grandi processi di globalizzazione che li
contengono. Questi spazi possono essere le periferie degradate delle grandi
metropoli, le piccole comunita agricole di montagna, le reti di aggregazione
comunitaria che si instaurano all’interno delle grandi aziende, ma anche le
serre privilegiate della borsa, dei salotti buoni o corrotti del capitalismo o dei



Antropologia culturale e antropologia biologica 85

grandi centri della ricerca scientifica avanzata; e ovviamente, qualche rara
comunita «primitiva», sopravvissuta in isolamento quasi completo all'inva-
denza della cultura occidentale.

Intanto, nel tentativo espiatore di disfarsi di ogni rapporto gerarchico tra
osservatore e osservato — specie quando indagano le comunita emarginate nel
degrado ambientale — gli antropologi culturali cercano di osservare anche se
stessi con uno «sguardo venuto da lontano» — quasi potessero diventare
oggetto di uno sguardo paritetico degli ultimi «primitivi» — e sono ormai
impegnati a praticare un’antropologia culturale dell’antropologia culturale,
perdendo di vista le corpose gerarchie di potere che, nonostante tutto, conti-
nuano a porre la cultura occidentale in posizione di dominanza economica,
tecnologica e scientifica.

Solo avendo presente questo processo autodissolvitore dell’antropologia
culturale, si puo comprendere perché essa spenda parte cospicua delle pro-
prie risorse e delle proprie energie a contrastare la piena naturalizzazione del-
I'uomo ricostruita dall’antropologia biologica, nella quale finalmente si pud
svelare il segreto dell’origine e della persistenza ineliminabile del potere che
instaura le gerarchie tra le culture e all'interno di ciascuna di esse. Invece, 1'ul-
timo rifugio della maggior parte degli antropologi culturali continua ad esse-
re «il simbolico» accuratamente denaturalizzato e defisicizzato. Valga per
tutte la dichiarazione di un antropologo cosi acuto e sensibile alla dimensio-
ne storica come Mondher Kilani: «Gli oggetti dell’antropologia sono forme
simboliche e non realta fisiche»2.

2. Una storia di destini incrociati

Di fronte al problema del potere il ricongiungimento tra antropologia cultu-
rale e antropologia biologica deve fare i conti con un nuovo sbarramento; que-
sta volta gestito dal marxismo, che per oltre un secolo ha preteso di poter dire
l'ultima parola in merito alla stratificazione sociale e alla dialettica del potere.
Purtroppo, dopo un breve idillio di Engels con la nascente teoria dell’evoluzio-
ne, ¢ prevalsa nel marxismo posteriore una intransigente stroncatura del dar-
winismo come fondamento teorico di una sociobiologia borghese, mirante a
giustificare, sotto il manto della spiegazione scientifica, la sopraffazione del-
I'nomo sull'uomo. In realta, alla distanza, il mite e prudente Darwin ci offre
strumenti di penetrazione nelle piu lontane origini dell'uomo che I'irruenza
rivoluzionaria di Marx non poteva darci. Ma all’interno della nuova sintesi
della teoria dell’evoluzione c’¢ spazio anche per le insostituibili analisi di Marx.
Infatti, Marx senza Darwin ha finito per indulgere nella congettura di societa

2 M. Kilani, Antropologia. Una introduzione, tr. it. di A. Rivera, Bari, Dedalo, 1994, p. 30.




86 Carlo Talenti

delle origini egualitarie e non sfruttatrici che non sono mai esistite e non pote-
vano esistere. Ma ora che abbiamo a disposizione una rappresentazione non
antropomorfica dell'nomo, siamo costretti a riconoscere che le violenze che
'uomo porta con sé sono quelle stesse alle quali la vita condanna inesorabil-
mente tutti gli esseri viventi: predare per sopravvivere e confliggere per ripro-
dursi. Due fini umanamente non negoziabili e a esito bloccato.

Questo non significa che le lotte per I'emancipazione degli emarginati non
abbiano pill motivo di esserci, e che gli economisti liberisti possano pretende-
re di sostenere «scientificamente» un modello dei processi produttivi e dis-
tributivi che abbia miglior fondamento di quello marxista. Al contrario, tutte
le proposte normative — di fronte alla naturalita dell'nomo - si ritrovano sullo
stesso piano: non possono esibire legittimazioni fondate, perché sono arbi-
trarie. Quelle che sono state tramandate storicamente sono soltanto sorrette
da un equilibrio di dominanze e sottomissioni che per tempi pitt 0 meno lun-
ghi ha ottenuto di fatto il riconoscimento dei governati. E sempre si sono
affermate quelle forme di arbitrio che hanno saputo instaurare anche un arbi-
trato tra dominanti e dominati.

Tutto cio si attua nell’ambito del repertorio di comportamenti concessi
all'uomo dalla selezione naturale, come accade a tutte le specie viventi. Ma
appunto in questo repertorio di possibilitd, oggi meglio conosciute, ¢’e¢ spazio
per lotte di emancipazione dei popoli sottosviluppati e sfruttati. La loro giu-
stificazione non & perd fondata su un ipotetico stato di natura sottratto ad
ogni forma di violenza e quindi assumibile come un obiettivo da riconquista-
re; 1a loro giustificazione & fondata soltanto su una valutazione comparativa
storicamente determinata della distribuzione delle risorse e sulla valutazione
dell’esaurimento possibile delle risorse non rinnovabili. Si lotta politicamen-
te o per rendere i ricchi meno ricchi e i poveri meno poveri, oppure per ren-
dere i ricchi sempre piti ricchi e i poveri sempre pit sfruttabili e quindi sem-
pre pit1 poveri. Sinistra e destra si confronteranno sempre, di fatto, su prefe-
renze comparative che valutano con differente sensibilita la sofferenze degli
altri: donne e uomini del tempo in cui ci tocca vivere. E, per chi vuol davvero
operare per impedire che quasi un miliardo di esseri umani muoia di fame e
due miliardi vivano di miserie e di stenti non c’¢ bisogno di fondazioni meta-
fisiche, né di tipo religioso trascendente, né di tipo storico-dialettico imma-
nente. E la ragione & semplice: di fronte alla morte siamo tutti perdenti; ma di
fronte alle donne e agli uomini che verranno possiamo essere dei vincitori di
cause ignobili che hanno aumentato inutilmente la sofferenza dei nostri simi-
li, o di cause nobili che sono riuscite a ridurla.

Questo & lo stato effettivo delle cose e di questo stato ¢ auspicabile che pren-
dano atto proprio coloro che hanno a cuore l'ereditd del marxismo.
Diversamente essi ritarderanno soltanto quella presa di coscienza collettiva
della piena naturalita dell'uomo che sola potra modificare le condizioni di



Antropologia culturale e antropologia biologica 87

sopravvivenza della nostra specie: una coscienza collettiva che gradualmente
sgretoli le drammaturgie religiose del peccato e della rigenerazione che fanno
tanto comodo agli altri poteri, economico, militare, politico e mediatico.

Senza attenuazioni occorre ammettere che la cultura ufficiale dell’'Unione
Sovietica ha sostenuto, attraverso la figura tristemente esemplare di Lysenko,
una visione distorta e illusoria della biologia umana che ha voluto deliberata-
mente ignorare la base genetica del comportamento umano, e quindi si € osti-
nata a sostenere con la forza della sopraffazione che gli uomini possono tra-
sformare e manipolare senza limitazioni ’ambiente in cui vivono. E una rap-
presentazione che & stata ripetutamente falsificata con costi enormi di vite
umane. Cio che la biologia evoluzionistica ci insegna € invece che tutti gli esse-
ri umani sono portatori dello stesso genoma, e quindi anche le teorie razziali
che hanno giustificato genocidi, sfruttamenti e stermini sono rappresentazio-
ni falsificabili. Ma la biologia ci insegna contemporaneamente che gli uomini
nascono tutti differenti come fenotipi: per potenziale del sistema immunita-
rio, per stato di salute, per accesso alle risorse da parte dei propri genitori, per
contingenze educative e per contingenze storiche. E con le loro organizzazio-
ni sociali essi possono aggravare o attenuare queste disuguaglianze.

Di questa rappresentazione non antropomorfica dell'uomo dovrebbero pren-
dere atto anche le scienze umane: psicologia, sociologia, linguistica e antropolo-
gia culturale. Esse sono nate nel solco della teoria dell’evoluzione — o di una teo-
ria storica dei tempi lunghi — e come atto fondativo hanno proprio denunciato
il carattere illusorio delle religioni. Comte, Durkheim, Freud, e quasi tutti i
primi antropologi hanno presentato spiegazioni che mostrano il carattere com-
pensatorio delle religioni, e le hanno riconosciute come rappresentazioni del
mondo prescientifiche. Purtroppo gli attacchi contro il darwinismo alla fine
dell’Ottocento e ai primi del Novecento — quando esso non aveva ancora fatto i
conti con la genetica — ne hanno indebolita la credibilita e le scienze umane
hanno ritenuto opportuno fondare la propria scientificita su modelli funzionali-
sti, strutturalisti, comportamentisti o di analisi dellinconscio. E non si sono
accorte che funzione, struttura, coscienza e inconscio sono categorie che acqui-
stano piena densita analitica solo riferite alla biologia; cosi, oggi assistiamo alla
parabola discendente di queste prime teorie delle scienze umane, che pure
hanno permesso di raccogliere un ricco repertorio di dati empirici. Percio, un
collegamento delle scienze umane con la biologia & oggi sempre pit opportuno,
proprio sul piano euristico e analitico della ricerca scientifica. E il passo decisi-
vo & anzitutto quello di trovare un collegamento verificato e falsificabile tra
antropologia culturale e antropologia biologica (cioé fisica).

Nel breve corso di un secolo e mezzo le due antropologie sono state segna-
te da destini incrociati. Quella culturale nell’Ottocento era all’avanguardia
nell’indagine sulle antichita dell'uomo; oggi & una specializzazione in crisi, sia



88 Carlo Talenti

metodologicamente, sia per quanto riguarda i contenuti. Sul piano del con-
fronto interculturale finisce per confondersi con la sociologia; sul piano delle
antichita dell'nomo, per confondersi con I’'archeologia; e sul piano della veri-
fica del processo di ominazione non sa trovare la saldatura con I'antropologia
biologica e si compensa con I'antropologia filosofica.

Per contro, 'antropologia fisica, ancora verso la meta del Novecento, dispo-
neva di una teoria dell’evoluzione in via di assestamento in nome della nuova
sintesi di Mayr e di documentazioni fossili non abbondanti. Ora il neodarwini-
smo ha occupato la scena della ricerca biologica con ricadute sulle neuroscien-
ze, sulla psicologia evolutiva, sullo studio delle malattie e sulla sociologia. E
contemporaneamente le documentazioni fossili sono diventate consistenti, a
cominciare da quelle della paleoantropologia, e i metodi di analisi dei reperti si
sono straordinariamente affinati. Oltre alle comparazioni e alle ricostruzioni
morfologiche I'antropologia fisica ricorre oggi alle datazioni offerte dalla biolo-
gia molecolare che studia la sequenza delle mutazioni genetiches3.

L’asimmetria del percorso tra le due antropologie € inequivocabilmente
documentata dall’affermazione di Kilani che abbiamo citato al termine para-
grafo precedente: «Gli oggetti dell’antropologia sono forme simboliche e non
realta fisiche». Questa definizione si discosta decisamente da quella di
Malinowski, uno dei padri dell’antropologia culturale, che recita: «La cultura
comprende gli artefatti, i beni, i processi tecnici, le idee, le abitudini e i valori
che vengono trasmessi socialmente» nella quale sono compresi le tecniche, le
rappresentazioni del mondo e i costumi di una determinata popolazione. Le
tecniche riguardano il rapporto degli uomini con le cose, cioé con tutto cid che
nella realta € manipolabile e trasformabile dagli artifici umani (il saper fare).
Le rappresentazioni del mondo riguardano le mappe della realta che 'uvomo
costruisce attraverso segnali olfattivi e sonori, attraverso segnali grafici e ver-
bali (il sapere rappresentare o saper capire). I costumi sono classi di compor-
tamenti verificabili che distinguono i gruppi umani nei loro rapporti interindi-
viduali e intercollettivi, intraindividuali e intracollettivi (il saper agire). In tutti
questi riferimenti il simbolico non & mai contrapposto alla realta fisica. In altri
termini il simbolico — cio che sta in luogo di qualcos’altro, cio che rinvia ad un
«altro non presente» — non € mai ridotto ad una realta non fisica, non natura-

3 Una documentata e chiara sintesi di questi sviluppi & ora disponibile anche per i non addet-
ti ai lavori grazie alla pubblicazione di G. Biondi e O. Rickards, II codice Darwin, Torino,
Edizioni Codice, 2005. Ad essa si possono affiancare tre recenti volumi di Telmo Pievani:
Homo Sapiens e altre catastrofi. Per una archeologia della globalizzazione, Roma, Meltemi,
2002; Introduzione alla filosofia biologica, Roma-Bari, Laterza, 2005; Creazione senza Dio,
Torino, Einaudi, 2006. Se si confrontano questi testi con il libro di Kilani sopra citato (cfr.
nota 2) e con l'eccellente Storia dell’antropologia (culturale) di Ugo Fabietti (Bologna,
Zanichelli, 1994), a fine lettura risulta evidente la inversa maturazione epistemologica delle
due specializzazioni.



Antropologia culturale e antropologia biologica 89

le, che implicitamente finisce per coincidere con I'immaterialita dello spirito. E
la ragione e semplice: indizi, segnali e grafici, sono realta fisiche e naturali che
rinviano ad altre realta fisiche e naturali.

Lo slittamento di significato del simbolico verso lo spirituale & tipico di
molti usi del linguaggio comune e ha finito per invadere vasti settori dell’an-
tropologia culturale impegnati a differenziare I'uomo dalla natura.

Ma una rapida verifica negli usi del linguaggio comune consente di elimi-
nare gli equivoci che si sono accumulati nel termine cultura.

Diciamo comunemente «uomo di cultura», «si & fatto una cultura», «non
ha cultura», «& mancanza di cultura»; «le culture primitive», «le culture
orali», «le culture scritte»; «la cultura antica», «la cultura moderna», «la cul-
tura contemporanea»; «le culture del mondo» e «popoli di antica cultura»; o
ancora «la cultura agricola» e «la cultura industriale»; «la cultura religiosa»,
«la cultura letteraria» e «la cultura scientifica», «la cultura musicale e «la cul-
tura artistica»; e poi «la cultura popolare», «I’alta cultura», «la cultura dei
ceti medi» e «la cultura di massa». E similmente diciamo e comprendiamo le
espressioni «la cultura giovanile» e «la cultura della terza eta», «la cultura dei
ghetti» e «la cultura rionale», «la cultura sportiva» e «la cultura degli intel-
lettuali»; e ancora «la cultura cristiana», «la cultura islamica», «la cultura
buddista» e «la cultura confuciana», e per finire — pur senza esaurire questo
elenco — diciamo «la cultura italiana», «la cultura francese», «la cultura tede-
sca», «la cultura russa», «la cultura americana», «la cultura indiana», «la cul-
tura cinese», «la cultura tibetana» e cosi via, tanti quanti sono gli stati, le
nazioni e i popoli che conosciamo.

Questo lungo elenco, che sembra ovvio e banale, offre tuttavia un ventaglio
di usi che ci consente di distribuire il campo di riferimento del termine cultu-
ra tra due poli estremi. Da una parte abbiamo la cultura come patrimonio
individuale, dall’altra la cultura come patrimonio collettivo; ma in entrambi i
casi si tratta di un contenuto di rilevanza antropologica, sociologica, psicolo-
gica e linguistica. La cultura di un individuo lo rende partecipe di una lunga
tradizione; la cultura di un popolo raccoglie le tradizioni di tutti i ceti e di tutte
le classi sociali e — lasciando sullo sfondo i loro conflitti — mette in comune i
costumi, le tecniche e le rappresentazioni del mondo che identificano i suoi
attori sociali nei confronti di quelli di un’altra cultura.

Ora, tenendo conto che dal punto di vista statistico il modo di determinare
una popolazione é definito da una regola di inclusione, diventa relativamente
facile ricuperare i vari usi del termine cultura, identificando i riferimenti che
definiscono la regola di inclusione nella popolazione. Essi definiscono di volta
in volta la popolazione con riferimento al territorio (stato, rione, ghetto), alla
religione, all’eta degli attori sociali, al prevalere della comunicazione orale o
di quella scritta, alle tecniche manuali o intellettuali, filologico-letterarie o




90 Carlo Talenti

matematico-sperimentali, al tipo di produzione dominante (agricola o indu-
striale), al tipo di rappresentazione del mondo (religiosa o scientifica).

Tutte queste accezioni del termine «cultura» coinvolgono — come si & detto
— costumi, tecniche e rappresentazioni del mondo, ma si identificano e ven-
gono identificate nei confronti delle altre o dalla prevalenza di uno di questi
tipi di sapere, o da caratteri temporali, o da caratteri spaziali. In definitiva, la
cultura come fenomeno collettivo coincide con la societa. Il termine cultura
indica piuttosto il risultato dell’agire sociale e dei comportamenti che lo met-
tono in atto; il termine societa indica piuttosto il legame che tiene insieme gli
attori sociali. In nessuno di questi riferimenti emerge una realta non natura-
le. Lo spirito & una tipica invenzione dei poteri di astrazione e di immagina-
zione dell’attivita cerebrale umana.

3. Il mito della natura umana incompiuta

Gli oggetti classici dell’antropologia culturale in fondo sono sempre stati
luoghi, tempi e organizzazione degli insediamenti umani sconosciuti o dimen-
ticati, pratiche magiche, riti e miti, ruoli sessuali e generazionali, sistemi di
parentela, classificazioni totemiche e sistemi di produzione e di scambio.
Dire, come Kilani, che essi «sono forme simboliche e non realta fisiche» € una
affermazione o ovvia o falsificabile. «Ovvia»se si intende dire che si tratta di
categorie concettuali con le quali la scienza occidentale analizza il campo di
comportamenti di un determinato gruppo umano differente per i rapporti di
produzione (caccia e raccolta, agricoltura, industria, servizi); «falsificabile» se
con questa contrapposizione — come chiaramente vuole sottolineare I'autore
— si intende considerare i simboli come «realta non fisiche».

Abbiamo gia osservato, e ora & opportuno ribadirlo, che i simboli — indizi,
grafici, segni canori, segni verbali — in quanto sono «qualcosa che si riferisce
a qualcos’altro» sono realta fisiche che rinviano ad altre realta fisiche con la
mediazione dei sistemi sensoriali e nervosi delle specie viventi. Solo una tena-
ce e intramontabile tradizione idealistica mette in campo i «simboli» con la
tranquilla sicurezza di aver trasceso la realta fisica e la realta biologica, cioe di
aver posto la cultura al di I della natura. Del resto, la stessa considerazione
vale anche per le scienze forti come la fisica, la chimica e la biologia moleco-
lare, i cui oggetti di analisi potrebbero essere ridotti a «realta non fisiche» se
si volesse sostenere che i loro oggetti sono i formalismi matematici e chimici.
Come se le categorie concettuali di ogni indagine sperimentale non si riferis-
sero sempre a circostanziate verifiche empiriche controllate attraverso stru-
menti di misurazione.

Ma & proprio questo voler isolare la trasfigurazione simbolica di comporta-
menti che sono pur sempre verificabili o falsificabili I'atto fondativo che sepa-



Antropologia culturale e antropologia biologica 91

ra la cultura, (cioé gli artifici umani) dalla natura, e quindi impedisce il colle-
gamento dell’antropologia culturale con I'antropologia fisica o biologica. Dopo
un generico riconoscimento dei «vincoli biologici della condizione umana» la
maggior parte degli antropologi culturali ritiene di poter ignorare la biologia
umana. Percio la disponibilita sempre pitt ampia dei reperti fossili offerti dalla
paleoantropologia e dall’archeologia non 1i sollecita a retrocedere verso una
comparazione effettiva delle societa «primitive» sopravvissute nel processo di
ominazione; e d’altra parte non suggerisce loro di indagare le societd moderne
con lo sguardo profondo che viene proprio dal processo di ominazione.

Cosl, I'antropologia culturale penetra anche nel processo della modernita
cercando di studiare i gruppi marginali che la modernita produce e aliena.
Come se fosse possibile parlare dal punto di vista di una presunta umanita
genuina, non conflittuale perché preservata dalla perversita delle tecnologie.
In realta, proprio il processo di ominazione ci insegna, senza adombramenti,
che 1'uomo é precisamente quell’essere vivente che produce artifici mediante
artifici indefinitamente; e poi produce astrazioni mediante astrazioni indefi-
nitamente, che anche le astrazioni sono artifici. Certo le astrazioni sono arti-
fici leggeri, mentre gli strumenti di lavoro manuale sono artifici pesanti. In
ogni caso, l'alienazione non scaturisce dagli artifici in quanto tali, ma dalla
incapacita di prevederne adeguatamente gli esiti sulla convivenza umana e di
inventare forme di governo capaci di una piu equa distribuzione delle risorse.

Dunque, se si vogliono identificare i conflitti che sono all’origine di questa
divaricazione, si deve mettere in campo la realta biologica trasfigurata dagli
artifici umani, che in ultima analisi & soggetta alla selezione naturale. Gli
uomini sono costretti ad assecondare quest’ultima in tempi brevi e con stra-
tegie in parte consapevoli, mentre gli altri animali hanno ormai assimilato in
tempi lunghissimi i costi di sofferenza e di eliminazione che hanno reso pos-
sibile un equilibrio ecologico mediamente benefico per ogni singola specie,
finché non intervengono eventi catastrofici.

Questa premessa dovrebbe rendere pit comprensibili le tecniche di evita-
mento che I'antropologia culturale ha messo in atto per mantenere le distan-
ze dall’antropologia biologica. La piu antica e tipica & quella di sostenere che
ogni cultura ha un diverso concetto della natura, e che quindi il concetto di
«natura» € culturalmente determinato. Questo argomento & facilmente criti-
cabile, perché anche il concetto pitt antropomorfico di natura proposto da una
determinata cultura non puo avere minore estensione di quello col quale esso
riconosce la propria identita culturale. Anzi, & ragionevole pensare che ogni
cultura segnali in qualche modo I'evidenza di essere compresa entro un
ambiente che eccede la propria realta, sia con I'alternarsi del giorno e della
notte, sia con i cicli lunari, sia con i ritmi delle stagioni, anche se intesi nel
modo pit antropomorfico. Inoltre, anche le culture piu arcaiche integrano la
propria realta e il proprio ambiente con un mondo degli antenati che costi-



92 Carlo Talenti

tuisce il fondo oscuro e misterioso nel quale sono conservate le energie che
alimentano la vita del gruppo. Dunque, cid che conta non sono le definizioni
di natura e cultura date degli antropologi occidentali, ma & la percezione che
ogni gruppo umano ha delle forze naturali che eccedono il proprio campo di
esistenza quotidiana.

Una variante della riduzione del concetto di natura a categoria culturalmen-
te determinata & quella del relativismo culturale, che presenta la piena attua-
zione della «natura umana» come inventivita culturale, cioé come diversifica-
zione delle culture in un continuo processo di provvisorie identificazioni di cia-
scuna di esse sia per via endogena, sia per via esogena. Ogni gruppo riconosce
se stesso attraverso proprie tradizioni, e contemporaneamente attraverso lo
sguardo dei gruppi confinanti con i quali compete e coopera per I'accesso alle
risorse e alla riproduzione.

In sintesi: Puomo fa I'uvomo; cioé I'uomo si fa uomo in rapporto agli altri
womini. Gli uomini producono la loro umanita gli uni con gli altri e gli uni con-
tro gli altri. Ma I’identita del loro gruppo di appartenenza e I'alterita del loro
gruppo di opposizione hanno confini mobili, fluidi e modificabili. Per mante-
nerli provvisoriamente stabili gli uomini fingono la loro identita e il sistema di
valori che la sostiene, e per sopportare il peso inquietante di questa finzione
subito la occultano reificandola: sia in forma sublime con processi di sacraliz-
zazione, sia in forma umile attraverso processi di naturalizzazione*.

Questa descrizione rimane analiticamente valida fino a quando non occul-
ta le gerarchie di potere dalle quali la finzione parte e che col tempo un’altra
finzione reinventa. La maggior parte degli antropologi culturali usa invece il
repertorio dell’ibridazione continua delle culture — attraverso le finzioni del-

4 11 tema dell’ antropo-poiesi & stato introdotto nell’antropologia italiana da Francesco
Remotti, del quale ci limitiamo a citare le seguenti opere: Noi primitivi. Lo specchio del-
I'antropologia, Torino, Bollati-Boringhieri, 1990; Luoghi e corpi — Antropologia del pote-
re, del tempo e dello spazio, Torino, Bollati-Boringhieri, 1993; Le fucine rituali, Torino,
11 Segnalibro, 1996; (a cura di) Le antropologie degli altri, Torino, Scriptorium, 1997.
Nell’ambito del dibattito accademico italiano della fine del ventesimo secolo, prolunga-
tosi fino ai primissimi anni del nuovo millennio, meritano una citazione alcuni antropo-
logi culturali che, pur eludendo o aggirando i problemi di una convergenza della propria
disciplina con I'antropologia biologica, potrebbero essere ricuperati per elaborare una
graduale integrazione dei linguaggi delle due specializzazioni. G.R. Cardona,
Introduzione all’etnolinguistica, Bologna, Il Mulino, 1976; Id., I sei lati del mondo,
Roma-Bari, Laterza, 1985; Id., I linguaggi del sapere, Roma-Bari, Laterza, 1990. A.L.
Pichon (a cura di), Sguardi venuti da lontano, Milano, Bompiani, 1991. I. Signorini (a
cura di), I modi della cultura. Manuale di etnologia, Firenze, La Nuova Italia Scientifica,
1992. L.L. Causi, Uomo e potere. Un’introduzione all’antropologia politica, Firenze, La
Nuova Italia Scientifica, 1993. M. Kilani, L’invenzione dell’altro. Saggi sul discorso antro-
pologico, Bari, Dedalo, 1997. U. Fabietti (a cura di), Antropologi, informatori e politiche
dell'identita, Roma, Carocci, 1998. R. Gallissot, M. Dilani, A. Rivera, L’imbroglio etnico,
in quattordici parole-chiave, Bari, Dedalo, 2001.



Antropologia culturale e antropologia biologica 93

l'auto- e dell’etero- identificazione — per un obiettivo che vorrebbe essere
democratico: quello di demistificare le presunzioni di dominio delle culture
industriali e post-industriali sulle culture agricole e arcaiche. Ma demistifica-
re non significa automaticamente destituire di potere, tanto pili quando si
mette in dubbio la distinzione tra una descrizione antropomorfica e la descri-
zione non antropomorfica della realta e dell’'uomo in particolare.

Se si vanifica la distinzione tra societa «arcaiche» dominate dal sacro e
societa «moderne» dominate dalla desacralizzazione — che restituisce almeno
parzialmente 'uomo alla sua effettiva realta biologica — e si esalta nelle prime
la mancanza di strumenti utili per una descrizione non antropomorfica della
realta e dell'uomo, si confinano di fatto le societa arcaiche in un destino
immodificabile di sottomissione. In realta il sacro delle religioni istituziona-
lizzate del nostro tempo & ormai I'incarnazione di un potere intimidatorio
puramente profano che la descrizione analitica delle scienze moderne — fisi-
ca, chimica e biologia in cooperazione epistemologica con le scienze umane —
¢ in grado di smascherare fino nel cuore dei suoi processi piul segreti; mentre
invece il sacro delle origini € vissuto come un corpo intangibile di prescrizio-
ni inscritte nelle rappresentazioni fantasiose e mitologiche della realta.

Se si banalizza la conflittualita che ha portato alle gerarchie di dominio
imposte dalle societd moderne a quelle arcaiche, e si demonizza ’alienazione
delle societa moderne e postmoderne a vantaggio della genuinita di queste
ultime, si apre la strada per i vari itinerari di ritorno alla presunta innocenza
delle origini.

Purtroppo «l'ingenuita dello sguardo» & I'unica attitudine che non si impa-
ra; una volta smascherata si puo restaurare solo in modo fraudolento, verso
se stessi e verso gli altri. Di questo sguardo fraudolento esistono versioni dif-
fuse nella banalita del vivere comune che I'indagine analitica riduce a proces-
si di autoinganno, di compensazione e di razionalizzazione e verso questi &
generoso conservare I'indulgenza che merita la fatica di vivere. Ma di questo
sguardo fraudolento esiste anche una versione dotta che trova oggi larghi con-
sensi tra i letterati e gh antropologi culturali: quella proposta dall’antropolo-
gia filosofica che si € familiarizzata con i dati della biologia, ma li manipola
con ingegnose elaborazioni 1nterpretat1ve proponendo la suggestiva versione
di una natura umana biologicamente incompiuta e appunto per questo realiz-
zata soltanto dalle invenzioni culturali.

Gehlen ¢ il fondatore di questa antropologia filosofica, ripresa da Heidegger e
dai suoi seguaci, e diventata familiare a molti antropologici culturali grazie al pre-
stigio di Geertz. Un breve testo di Gehlen ne da la formulazione pit accreditata.

Dal punto di vista morfologico — a differenza di tutti i mammiferi superiori —
I'nomo é determinato in linea fondamentale da una serie di carenze, le quali di
volta in volta vanno definite nel preciso senso biologico di inadattamenti, non spe-



94 Carlo Talenti

cializzazioni, primitivismi, cioé carenze di sviluppo, e dunque in senso essenzial-
mente negativo. Manca in lui il rivestimento pilifero, e pertanto la protezione
naturale dalle intemperie; egli & privo di organi difensivi naturali, ma anche di una
struttura somatica atta alla fuga; quanto ad acutezza di sensi & superato dalla mag-
gior parte degli animali e, in una misura che é addirittura pericolosa per la sua
vita, difetta di istinti autentici e durante la primissima infanzia e 'intera infanzia
ha necessita di protezione per un tempo incomparabilmente protratto. In altre
parole: in condizioni naturali, originarie, trovandosi, lui terricolo, in mezzo ad ani-
mali valentissimi nella fuga e ai predatori piu pericolosi, I'uomo sarebbe gia da
gran tempo eliminato dalla faccia della terras.

La prolungata infanzia della nostra specie, che i biologi chiamano neotenia
viene qui interpretata come «natura incompiuta», cioé come una carenza biolo-
gica che non potrebbe venir colmata nell’abito puramente biologico. Di qui deri-
verebbe una vera e propria frattura tra il piano puramente vitale dell’animale e
quello esistenziale dell'uomo. Una frattura che porrebbe I'nomo al di fuori del-
Tordine naturale, cioé in una indeterminatezza «senza dimora (naturale)» tra-
scesa e insieme determinata soltanto dalla cultura. L'uomo, dicono i seguaci di
Heidegger, «é aperto al mondo, gli animali sono completamente immersi nel
proprio ambiente». In realt, si tratta di una contrapposizione drammatizzata,
che invece trova una sua ovvia spiegazione in termini biologici.

Anche I'uvomo moderno, quando si insedia in un circoscritto spazio sociale
finisce per naturalizzare il suoi costumi, le sue tradizioni e i suoi valori, come
se fossero inscritti nella realta quotidiana nella quale é immerso. Per contro,
i gruppi nomadi di Homo Sapiens, nel corso di alcune decine di migliaia di
anni, si sono adattati a tutti gli ambienti del pianeta e si sono lentamente ma
continuamente ibridati. A questi adattamenti si & accompagnato il consolida-
mento dell’'uso del linguaggio verbale, ormai innato come ricodificazione
audio-vocale dei messaggi visivi e tuttavia diversificato in una varieta sempre
pit ricca di lingue parlate.

A differenza degli altri tipi di linguaggio — chimico-olfattivo, gestuale, sono-
ro e grafico — il linguaggio verbale & costitutivamente auto-comunicativo, in
quanto 'uomo ¢ il primo destinatario dei propri messaggi: si ascolta quando
parla, simula e corregge in anticipo le proprie emissioni verbali, e puo simu-
lare dialoghi interiorizzati. Sottraendosi all'immersione in un unico ambiente
ha potuto comparare ambienti diversi e oggi puo simulare artifici che gli con-
sentano di immaginare abitazioni extraterrestri. Come abbiamo gia ricordato,
non solo produce artifici mediante artifici indefinitamente, ma produce astra-
zioni mediante astrazioni indefinitamente; come dimostra inequivocabilmen-
te lo sviluppo del linguaggio matematico.

5 A. Gehlen, L'uomo, la sua natura e il suo posto nel mondo, tr. it. di C. Mainoldi, Milano,
Feltrinelli, 1983.



Antropologia culturale e antropologia biologica 95

L’apertura al mondo non ha dunque nulla di misterioso e rivelativo — come
vuol far credere I'antropologia filosofica — ma & un normale adattamento sele-
zionato dall’evoluzione darwiniana. Infatti, se la nostra specie non si & estinta,
cio significa semplicemente che I'indeterminatezza contenuta nell’infanzia pro-
lungata per I'acquisizione della posizione eretta e del linguaggio verbale é risul-
tata non una mancanza, ma una potenzialita aperta alle soluzioni «emergenti»
che poi abbiamo imparato a nominare col termine «cultura»; cioé a costumi,
tecniche e rappresentazioni del mondo che non trascendono la natura, ma sem-
plicemente ne fanno parte, come uno dei repertori utili alla sopravvivenza. La
decrescente acutezza sensoriale e la maggiore esposizione alle intemperie sono
i rischi che la nostra specie ha dovuto affrontare per sviluppare la flessibilita del
proprio adattamento. Del resto, tutte le specie sono costrette ad esporre i neo-
nati ad un periodo di immaturita che implica anche la loro decimazione®.

Se consultiamo un buon manuale universitario normalmente adottato nel
corso di studi per la laurea in biologia, — come ad esempio Zoologia evolutiva
di Emilio Balletto” — ci rendiamo conto che il tema della «neotenia» non costi-
tuisce affatto un fenomeno eccezionale, dal quale far derivare ’epica subli-
matoria della progettazione culturale tratteggiata da Gehlen e diventata poi
argomento privilegiato di molti antropologi culturali e di filosofi e letterati
umanisti. La «neotenia» rientra semplicemente nella casistica accumulata
per verificare i limiti di validita euristica della cosiddetta legge biogenetica
fondamentale, secondo la quale I'ontogenesi ricapitola la filogenesi.

In realta si & potuto verificare che lo sviluppo dell’embrione nella sua esisten-
za prenatale, lascia intravedere in modi molto differenziati la sequenza evoluti-
va che collega la morfologia dell’animale esaminato con quella tipica della spe-
cie ancestrale dalla quale potrebbe derivare. Ma la «ricapitolazione» embriona-
le presenta sfasature temporali e magari omissioni rispetto agli stadi della filo-
genesi, sfasature alle quali i biologi hanno dato il nome di eterocronia; termine
derivato dal greco antico, secondo la loro normale prassi classificatoria.

Da tempo sono ormai state diffuse fotografie dello sviluppo comparato di
embrioni di mammiferi tra i quali € compreso anche quello della specie
umana, per segnalare la progressiva differenziazione degli organi corrispon-
denti. Ma la suggestione di queste informazioni generiche lascia intendere
una semplificazione comparativa che gli specialisti sono ovviamente tenuti a
correggere. Scrive Balletto:

L’eterocronia, in sintesi, rappresenta un processo abbastanza comune di varia-
zione nella velocita dello sviluppo di un certo organo o di una serie di organi.

6 Un’ampia discussione critica sul tema della presunta «natura incompiuta» dell'uvomo si
trova in R. Marchesini, Post-human, Torino, Bollati-Boringhieri, 2002 (cfr. pp. 15-41: II
mito dell'incompletezza).

7 E. Balletto, Zoologia evolutiva, Bologna, Zanichelli, 1995.




96 Carlo Talenti

Un’alternativa a questo modo di procedere pud essere invece quella di variare il
tempo di inizio o di arresto nello sviluppo dell’organo stesso. Entrambi i meccani-
smi possono essere studiati sia in rapporto all’etd, sia in rapporto alla taglia. Il
primo metodo di indagine & generalmente preferibile...5.

Questa conclusione & preceduta da una attenta analisi comparativa del feno-
meno «eterocronia» nelle varie specie viventi che si richiama ad una riparti-
zione formulata attraverso il contributo di Gould, Mc Kinney e Mc Namara. Lo
spostamento nel tempo dello sviluppo di un organo (eterocronia) si manifesta
nel mantenimento di caratteri giovanili in individui adulti (pedomorfosi), e
procede in due direzioni: la progenesi, cioé la maturita sessuale anticipata, che
offre forti vantaggi evolutivi immediati; e la neotenia, cioé lo sviluppo corporeo
rallentato in rapporto a quello delle gonadi che offre un grande potenziale
macroevolutivo. Entro questo quadro introduttivo, Balletto precisa:

Quello della neotenia & un fenomeno che & stato conosciuto molto presto dagli
zoologi, soprattutto per gli Anfibi [...] Nei ruminanti, gli arieti della pecora Bighorn
sono gia in grado di riprodursi a circa 2 anni di eta, ma il loro sviluppo corporeo con-
tinua ad aumentare fino ad almeno gli 8 anni; casi analoghi si verificano nei Cervidi,
in cui i giovani maschi con piccole corna possono restare ai margini di un branco di
un maschio territoriale e comportarsi come maschi satelliti....Un altro caso molto
noto in cui si & invocata la neotenia nella nascita o nell’evoluzione di nuove forme, €
quello della specie umana. L’adulto umano ¢ morfologicamente piti simile ad un gio-
vane scimpanzé di quanto non lo sia ad un scimpanzé adulto, soprattutto nei para-
metri facciali (fetalizzzazione del cranio). L’accorciamento della mandibola, in real-
ta ci ha causato non pochi problemi e la necessita di fare spazio peri «denti del giu-
dizio». Anche altri caratteri come la mancanza di pelo su grandi aree del corpo o il
ritardo del momento della nascita (allungamento della gestazione) sono stati consi-
derati sotto questo punto di vista. In realtd molti di questi non rappresentano veri
casi di eterocronia; ad esempio I’encefalo umano si & talmente sviluppato in rappor-
to al resto del cranio [...] da dover crescere piu velocemente®.

Concludendo: con la demolizione della teoria filosofica costruita sulla pre-
sunta «natura incompiuta» di Homo Sapiens cade il repertorio di argomen-
tazioni messe in campo per mantenere una barriera jnvalicabile tra antropo-
logia biologica e antropologia culturale. Questo tuttavia non significa ancora
che la cultura umana sia pacificamente considerata un effetto differenziale
della selezione naturale.

8 Ivi, p. 140.

9 Ivi, pp. 140-141. Un eloquente disegno comparativo della fetalizzazione del cranio nella spe-
cie umana rispetto a quella dello scimpanzé si trova a p. 564 del manuale di S.E. Luria, S.J.
Gould, S. Singer, Una visione della vita — Introduzione alla biologia, tr. it. di A. Novelletto,
Bologna, Zanichelli, 1984. Mentre i crani fetali delle due specie sono assai simili, il cranio
dello scimpanzé adulto si differenzia nettamente da quello fetale.



Antropologia culturale e antropologia biologica 97

La separazione tra natura e cultura rimane per ora lo schema dominante nel-
I'immaginario collettivo: anzitutto a livello dell'uomo comune di scarse letture,
ma anche a livello dell'uomo colto di formazione umanistico-letterararia, e per-
sino dell'uvomo colto di formazione umanistico-scientifica se proviene da una
tradizione familiare di credenti. La separazione rimane anche, a livello sofisti-
cato, nel mondo universitario, con questa differenza: nel campo degli specialisti
di discipline letterarie e artistiche prevale I'indignazione sostanziale contro il
«riduzionismo naturalistico» applicato alla letteratura, alla filosofia e alle arti.
In quello degli specialisti di scienze umane prevale la prudenza metodologica
verso «il riduzionismo metodologico» che considera fortile procedure di ricer-
ca delle scienze naturali (matematica, fisica, chimica e biologia) e deboli quelle
delle scienze umane (psicologia, psichiatria, psicoanalisi, sociologia, antropolo-
gia culturale, archeologia, linguistica e storiografia). In posizione ambigua rima-
ne la valutazione dell’economia che si presenta come la pit matematizzabile
delle scienze umane e tuttavia poco trattabile con i metodi sperimentali.

Del resto, la divisione accademica del lavoro intellettuale rimane sempre
arretrata ed equivoca rispetto agli sviluppi pitt avanzati e rilevanti della ricer-
ca; soprattutto di quella sperimentale. Ancora nel diciottesimo secolo lo stu-
dio del mondo fisico — che comprendeva ormai la teoria newtoniana della gra-
vitazione universale e i primi sviluppi della chimica e della biologia — era isti-
tuzionalizzato sotto il nome di filosofia naturale. La chimica e la biologia si
sono poi istituzionalizzate come discipline sperimentali nel diciannovesimo
secolo, mentre le cosiddette scienze umane si sono rese autonome come disci-
pline che prendono a modello il rigore analitico-descrittivo delle scienze natu-
rali solo nel ventesimo secolo; senza per altro poter disporre di procedure di
misurazione facilmente trattabili entro progetti sperimentali. Solo ai nostri
giorni la simulazione al computer consente di costruire situazioni simil-speri-
mentali anche nel campo delle scienze umane.

Ma ormai la divisione accademica del lavoro intellettuale € fortemente condi-
zionata dall’organizzazione capitalistica del mercato culturale, nella quale non
contano tanto gli statuti epistemologici delle discipline, quanto piuttosto ’autori-
ta storicamente acquisita e quindi il loro potenziale di rendimento editoriale. Cosi
le discipline teologiche, insieme a quelle letterarie, artistiche e musicali sono
omogeneizzate nel lavoro accademico, sulla base di una semplice presunzione di
rigore intellettuale e di una qualche sistematicita della ricerca. L’enorme divario
tra i saperi matematizzabili, che cambiano continuamente la nostra rappresenta-
zione del mondo, e I'equivoca filologia che sostiene la letteratura teologica non fa
problema. Sia nelle pagine culturali dei quotidiani e dei periodici, sia nell'inserto
domenicale del «Sole 24 ore» gli interventi del teologo sono presentati con pari
dignita conoscitiva di quelli degli specialisti delle scienze forti (matematica, fisi-
ca, chimica, biologia). E tra questi due poli estremi c’é posto per i contributi di
tutte le pubblicazioni che godono di una nicchia di lettori colti.



98 Carlo Talenti

Venendo poi al campo pit ristretto degli specialisti di scienze umane, occor-
re anche tener presente che, di fronte all’eventualitd di una subordinazione
epistemologica e istituzionale dell’antropologia culturale all'antropologia bio-
logica e alla costellazione di discipline che la sostengono — etologia umana,
neuroetologia, etologia comparativa, psicologia evolutiva, sociobiologia, gene-
tica del comportamento e simili — essi si sentono minacciati nella loro autono-
mia di ricerca, perché temono che tale subordinazione implichi anche una dis-
tribuzione ridotta dei finanziamenti assegnati alle proprie discipline.

In verita — specialmente in Italia — prevale la politica di finanziamenti oppo-
sta: I'antropologia biologica ¢ tenuta sotto liberta vigilata dalla istituzione acca-
demica che trova finanziamenti pit generosi per le ricerche che non mettono
in discussione la religione e la retorica della «dignitd umana». Questa conside-
razione ¢ pregiudiziale per comprendere le reticenze e le prudenze dei bioan-
tropologi evoluzionisti quando debbono confrontarsi con i risultati di certe
sublimazioni dellimmagine dell'uomo proposte dagli antropologi culturali e
dagli specialisti di scienze umane. Per sgombrare il campo da queste tensioni
latenti, occorre riprendere 1'analisi del processo di ominazione con maggiore
disponibilita interdisciplinare, riportando I'attenzione sia sulla rilevanza dei
sistemi di produzione sullo sviluppo dei processi di comunicazione — e in par-
ticolare del linguaggio verbale e del linguaggio matematico — sia sulla rilevan-
za del sacro nella instaurazione del potere.



LA STORIA, LE TRACCE, LA VITA.
IL MATERTALISMO DI DARWIN E IL «CONTINENTE STORIA»

ANDREA CAVAZZINI

1. Leggere Darwin

ha rivoluzionato il modo di concepire il mondo, 'uomo, la conoscenza

stessa. Ma l'accordo sui caratteri di tale rivoluzione ¢ molto meno assi-
curato dell'unanimita sull’ampiezza delle conseguenze. Con Darwin bisogna
fare i conti, questo € certo — ma, in fin dei conti, perché? Secondo Freud,
Darwin é il secondo anello — tra Copernico e Freud stesso — del processo di
espulsione dell'uomo dal sistema di illusioni che lo rendeva il Centro imma-
ginario di un universo armonico: la teoria dell’evoluzione manifesta il potere
demistificatore della scienza, che distrugge ogni pretesa di totalizzazione della
realtd, e lascia 'umanita confrontata ad una «realta» — un reale, in gergo laca-
niano — irriducibile. Ora, ¢ stato dimostrato! che la linea Copernico-Darwin,
con relativa metafora del doppio decentramento — della Terra dal firmamen-
to e dell'uvomo dall’'universo organico — & ripresa da Ernst Haeckel, che la uti-
lizzava per fini opposti a quelli di Freud: dove quest’ultimo aggiungeva un
terzo decentramento — quello psicanalitico, che distrugge ’'unita immaginaria
dell'io cosciente intorno a cui dovrebbe organizzarsi lo psichismo — Haeckel
faceva della propria filosofia monista la sintesi dialettica che avrebbe recupe-
rato e compiuto i decentramenti, reinstaurando 'nvomo, se non nel centro
provvidenziale, almeno al culmine teleologico, della «gran catena» della
Natura, procedente verso la maggior complessita e il maggior adattamento.
Darwin puo dunque essere invocato a sostegno di operazioni del tutto oppo-
ste: puo simboleggiare la riconciliazione dell’'Uomo con il cammino teleologi-
co della Natura — dopo l'estinzione della presenza di Dio in quest’ultima —
oppure testimoniare del fatto che la morte di Dio é irreversibile, perché con
lui muore soprattutto la plausibilita dell'uso di categorie come Centro,
Finalita, Progresso, applicate al reale?. Il fatto di questi usi opposti non deve

Il nome di Darwin € legato — tutti lo «sanno» — ad un’impresa teorica che

1 Cfr. P.-L. Assoun, Introduction a I'epistémologie freudienne, Paris, Payot, 1981.

2 Sipotrebbe citare anche un altro caso di doppia lettura di Darwin: quello che ha opposto
Marx ed Engels — Darwin come teorico di una «storia della natura» non finalistica al
socialdarwinismo spenceriano — Darwin teorico di un’Evoluzione cosmica che sancisce il
trionfo e il predominio dei pit forti all'interno di una lotta per I'esistenza concepita in ter-
mini liberal-liberisti. Su questo, si veda il saggio di D. Lecourt e il suo volume L’Amérique



100 Andrea Cavazzini

stupire, né indurre al sospetto quanto al rigore della teoria di Darwin: come
per ogni sapere, la sua apparizione nel mondo produce degli effetti sull'ideo-
logia, sulle pratiche di potere e di resistenza — e queste altre realta a loro volta
producono effetti nel campo del sapere. Per questo, in ogni sapere vi sono dei
momenti in cui 'accumulazione di conoscenze sulla base di una problematica
solida non & pid sufficiente — in cui cioé & necessaria una rilettura dell’atto di
fondazione di un sapere alfine di riscriverne la problematica e di riarticolarne
i rapporti con gli effetti extra-scientifici: Einstein ha svolto questo ruolo per la
fisica, Lacan per la psicanalisi — per la teoria dell’evoluzione questo ruolo
spetta certamente a Stephen Jay Gould. La sua rilettura — come le altre citate
— rivela il proprio statuto in cio, che essa non cerca di comprendere Darwin,
cioé di fargli dire quello che il lettore-interprete trova piti 0 meno plausibile:
fondamentale ipocrisia dell’approccio ermeneutico, cosi pio e cosi intolleran-
te! Gould legge Darwin e lo trasforma, ricostruendone la problematica scien-
tifica e riorientandone gli effetti generali per mezzo di un’interrogazione filo-
sofica. E in particolare di questa che parleremo qui. Cercheremo, detto in
breve, di sviluppare le conseguenze di ci0 che Gould ha riconosciuto in
Darwin: un’idea rivoluzionaria della storia, sufficientemente potente da
rimettere in discussione le frontiere abituali tra storia e natura, tra tutto e
parte, tra individuazione e molteplicita.

2. «Questa idea della storia»

Nella sua summa postuma, Stephen Jay Gould? inserisce un capitolo dal
titolo «Darwin come metodologo storico». Questo titolo — va notato — € gid in
sé provocatorio. Che I'evoluzione darwiniana abbia a che fare con le singola-
rita aleatorie della storia, e non gia con la sussunzione di casi particolari alla
generalita di una legge, & qualcosa che avrebbe lasciato perplessi molti darwi-
nisti della prima ora — e lo stesso Darwin cerchera di conciliare la sua teoria
con il modello nomologico newtoniano, ritenuto garanzia di oggettivita scien-
tifica. Ma che Darwin abbia qualcosa a che fare con la storia — di piu: che la
sua teoria sia una teoria della storia — & certamente difficile da pensare nel-

entre la Bible et Darwin, Paris, PUF, 1992. Si vedano le osservazioni relative a Darwin e al
darwinismo sociale nel mio saggio De la bio-politique a I'extermination. Contribution a
une archéologie du national-socialisme, contenuto in Culture nazi. La tentation létale des
intellectuels du XX¢ siécle/Cultura nazista. La tentazione letale degli intellettuali del
Novecento, «La rose de personne/La rosa di nessuno» 2 (2007).

3 Non ¢’¢ quilo spazio per un ritratto generale di Gould: rimando il lettore a due miei con-
tributi sulla rivista di divulgazione «L’Ateo» (Darwinismi. La disputa tra Dawkins e Gould
sui meccanismi dell’evoluzione, «L’Ateo» (2006), 2, e Gould rilegge Darwin. Note su «La
struttura della teoria dell’evoluzione», «L’Ateo» (2006), 2, e ai lavori di Elena Gagliasso,
Marcello Buiatti,Telmo Pievani, Carlo Alberto Redi.



La storia, le tracce, la vita 101

Porizzonte della Sintesi Moderna, in particolare dei suoi aspetti statistici e
popolazionisti. Al contrario, per Gould, il nucleo della teoria ¢ appunto que-
sto: 1) I'evoluzione ha a che fare con casi singolari non sussumibili ad alcuna
legge, 2) la teoria dell’evoluzione rende intelligibili questi casi al di fuori di
ogni sussunzione nomologica. In altre parole: I'evoluzione non ¢ una legge,
ma un processo storico, e la teoria di Darwin ¢ la teoria che rende intelligibi-
le gli andamenti di tale processo.

La natura storica dell’evoluzione ¢ affermata da Darwin e da Gould contro
la sua versione lamarckiana:

1l sistema di Lamarck [...] contrastava una forza intrinseca di progresso con una
diversiva e chiaramente secondaria capacita di adattamento ai mutevoli ambienti
locali. Il procedimento secondario agiva sull'immediatezza locale e temporale e
poteva essere impiegato empiricamente da studi sull’adattamento e sull’eredita-
rietd. Ma la forza primaria pitit importante, la fonte dell’ordine naturale [...] stava
in agguato nello scenario dell'immensita del tempo e proprio al cuore dell'inac-
cessibile natura della materia [...]. Il sistema di Lamarck si beffava virtualmente
dell’approccio empirico alla scienza e preveniva qualsiasi fiducia nell’evoluzione:
cio che & importante non & visibile e cio che é visibile non e importante+.

Darwin rispose a questa difficolta con una doppia strategia. In primo luogo,
riorganizzo la linea di separazione tra cid che ¢ importante e cio che non lo &
(aprendo cosi il campo della storia quale lo intende la teoria dell’evoluzione
da lui fondata):

Darwin [...] accettava il concetto sottinteso di Lamarck, per cui 'adattamento su
scala ridotta all’ambiente locale definisce 'oggetto dell’evoluzione. Ma respingeva
il principio [...] per cui questa modalita adattativa si riduceva a frammentare la
«vera» forza dell’evoluzione in canali collaterali [...]. Egli riesamino nel modo piu
radicale il precedente pensiero evoluzionista, negando che la «vera» forza di
Lamarck esistesse del tutto e inglobando i suoi presunti risultati quali conseguen-
ze della forza «sussidiaria» accumulata [...] grazie al semplice espediente dell’a-
zione incessante entro un sufficiente arco di tempo5.

In altri termini, se Lamarck affermava la storicita della vita all'interno di
un’idea di «storia» concepita come una forza universale, dotata di un fine e
progredente verso di esso, Darwin dovette cambiare di problematica, pensan-
do la storia come un insieme di effetti locali, di genealogie singolari, di muta-
menti particolari, senza alcuna direzionalita generale a fondarne il senso e il
valore. Se la Storia teleologica di Lamarck indicava un nesso reale — la stori-

4 S.J.Gould, La struttura della teoria dell'evoluzione, tr. it. coordinata da T. Pievani, Torino,
Codice, 2003, p. 131.
5 Ibidem.



102 Andrea Cavazzini

cita delle forme di vita — solo per recuperarlo nell’ideologia del progresso, la
storia empirica, ateleologica e localizzata di Darwin sostituisce a questo dis-
positivo ideologico una problematica scientifica capace di incorporare i risul-
tati stessi che Lamarck aveva prodotto. In secondo luogo, Darwin stabili delle
tecniche di analisi di cio che in tal modo diventava, nella nuova problematica,
la storia della vita tout court:

Darwin, io credo, cercava di costruire e di difendere un metodo di lavoro per il
particolare argomento della ricerca evoluzionista, ossia per i dati storici [...].
Darwin sapeva che I'evoluzione non avrebbe acquisito rispetto fino a quando non
fossero stati stabiliti criteri di deduzione storica [...]. Pertanto egli si impegnd a
formularne le regole. E io considero L’origine come una lunga esposizione di que-
ste regole. La deduzione storica configura il tema piti generale implicito sia nella
conferma dell’evoluzione come dato di fatto, sia nella difesa della selezione natu-
rale quale suo meccanismo. Il «lungo ragionamento» dell’Origine presenta una
strategia complessiva e un compendio di modalita per la deduzione storica®.

Ora, la deduzione storica di Darwin si presenta fin da subito dotata di una
natura duplice. Cosa si deve dimostrare infatti per mezzo di questa deduzio-
ne storica? Direi che per Darwin il metodo storico deve poter garantire essen-
zialmente due tipi di dimostrazioni: una che dimostra con un certo grado di
probabilita determinate sequenze evolutive, determinati fenomeni prodotti
dal dispositivo dell’evoluzione; I'altra che dimostra la storicita stessa della
natura, cioe il fatto che gli esseri viventi sono il prodotto di una storia contin-
gente e non di un Disegno. E cio che Gould afferma quando parla della
«approfondita conoscenza della natura derivante dal riconoscimento degli
organismi quali prodotti della storia, pit che oggetti creati nel loro stato
attuale»’, e cita Darwin stesso, in un passo a pp. 485-486 dell’Origine:
«Quando osserveremo ogni prodotto della natura come discendente da una
storia; quando contempleremo ogni struttura e istinto complessi come la
somma di molti elementi [...] quasi allo stesso modo in cui guardiamo una
grande invenzione meccanica come alla somma di lavoro, esperienza, discer-
nimento e persino errori di numerosi lavoratori; quando considereremo cosi
ogni essere vivente, quanto di gran lunga pit interessante [...] diverra lo stu-
dio della storia naturale!»8.

In altri termini, cio che Darwin vuole dimostrare & che il mondo vivente quale
noi lo vediamo e risultato di una storia; nello stesso tempo, ci si basera poi su
questa affermata storicita per operare ricostruzioni storiche attendibili — ma il
perno su cui tutto ruota ¢ la prima dimostrazione: bisogna rendere plausibile i-

6 Ivi, p.132.
7 Ivi, p.133.
8 Ibidem.



La storia, le tracce, la vita 103

dea stessa di una storia della natura vivente (e non solo) prima di utilizzare que-
sta idea come premessa e fondamento di ricostruzioni storiche determinate. La
difficolta sta nel fatto che, se I'affermazione di questa storicita non deve essere
arbitraria, 'unica via per provarla sono appunto le ricostruzioni storiche deter-
minate che dovrebbe essere quest’idea stessa, una volta stabilita e accertata, a
rendere possibili — non si pud analizzare un organismo come un prodotto della
storia se prima non si & affermata la storicita degli organismi; d’altra parte, noi
non abbiamo, per affermarla, che le prove forniteci dagli organismi stessi.
Quando Gould domanda: «Se dobbiamo materializzare la nostra fiducia nell’e-
voluzione in prove ai fini storici, in parte direttamente grazie al patrimonio fos-
sile, ma di solito indirettamente per deduzione da organismi moderni, con quali
regole razionali o canoni probatori si puo stabilire la storia?»° le sue parole
vanno nuovamente intese in un senso duplice: cio che noi dobbiamo trarre dagli
organismi moderni e dai fossili non & solo I'accertamento del tale o talaltro feno-
meno di evoluzione, ma la conferma della nostra «fiducia» nell’evoluzione come
modo di produzione del mondo organico.

Che vi sia qui una certa circolarita virtuosa ¢ gia implicito nel punto di par-
tenza documentario di Darwin — gli organismi viventi:

Darwin non era prevalentemente un paleontologo e non intendeva basare la sua
discussione sull’evoluzione con le prove fossili, particolarmente dopo essersi con-
vinto che la documentazione stratigrafica, in cui le lacune prevalevano sensibil-
mente sulle prove, costituisse pitl un ostacolo che un aiuto alla sua teoria [...] Cosi,
fra le due principali fonti di ricostruzione storica — I'informazione diretta ma
carente fornita dai fossili e gli indiretti ma copiosi dati presentati dagli organismi
moderni — Darwin preferi i secondi come fonte di documentazione. Quindi
I'Origine si focalizza sulla costituzione di una metodologia atta a ricavare dati sto-
rici da aspetti degli organismi moderni, per poi utilizzare queste deduzioni per
dimostrare sia il fatto dell’evoluzione sia la probabilita della selezione naturale
come meccanismo primario del cambiamento®.

Ancora una volta Gould ci dice che lo scopo di Darwin ¢ di dimostrare la sto-
ricitd come meccanismo produttore dei fenomeni della natura, in particolare di
quella vivente. Ma ci dice anche qualcosa in piti. Darwin deve operare questa
dimostrazione a partire dagli organismi attuali. Ora, cosa fa si che Darwin
ritenga questi ultimi delle fonti utilizzabili per la sua dimostrazione?
Evidentemente, il presupposto che questi organismi, quali noi i vediamo,
viventi e prosperanti nel loro ambiente, completi nella loro qualita di totalita
funzionale di organi e istinti, siano in realta il prodotto di una storia. Ma que-
sto & appunto cio che si tratta di dimostrare! Pero la circolarita ¢ inevitabile,

9 1Ivi, p. 134.
10 Ivi, pp. 136-137.



104 Andrea Cavazzini

perché gli organismi attuali potranno dimostrare la storicita della vita solo a
condizione di essere gia pensati come prodotti di una storia. Affinché sia pen-
sabile che un organismo sia una sorta di archivio da cui trarre elementi di
prova relativi a processi storici, & necessario aver gia visto questo organismo
come il prodotto di un processo di archiviazione. Da esso si potranno poi trar-
re tutte le prove del caso, ma in primo luogo bisogna aver cominciato a vedere
l'organismo come il luogo di queste prove — ciog, poiché & la storia che si deve
provare, come un oggetto pertinente alla storiciti. La mossa iniziale di Darwin
¢ uno spostamento nel vedere, nel veder-come: egli comincia «decidendo» di
vedere gli organismi come risultati di un processo contingente, e solo allora
essi potranno diventare gli archivi che recano testimonianza di questo proces-
so. Finché la vita non ¢ incorporata ad un senso storico-genealogico della real-
ta, finché essa non é resa pertinente al campo dei fenomeni storici, essa non
puo fornire alcun elemento di conoscenza relativo alla propria storicita. Essa
diventa fonte di conoscenze sulla storia che la produce solo a partire dall’i-
stante in cui diventa pensabile che sia stata una storia a produrla.

Naturalmente, affinché questo veder-come acquisti tutto il suo valore, biso-
gna che sia possibile un altro modo di vedere cui quello darwiniano si oppone
— e questo modo ¢ quello creazionista, o piti generalmente teleologico, per cui
un organismo non ¢ visto-come il prodotto di una storia contingente e fattua-
le, ma come il prodotto di un piano che organizza tutte le componenti (organi
ed istinti) dell’'organismo in modo da assicurarne la sopravvivenza, attraverso
la duplice armonia — dell’organismo con 'ambiente, e delle componenti all'in-
terno dell'organismo. Vedere nell'organismo la realizzazione di un piano otti-
male che garantisce una resa funzionale perfetta significa appunto impedirsi di
vederlo come il risultato di una storia che ha condotto per vie contingenti e
imprevedibili ad una coesistenza pacifica e fruttuosa, ma sempre aleatoria e
sub-ottimale, tra componenti organiche e tra organismo e ambiente. E questa
idea della storia che, per Darwin, si tratta di provare a partire dagli organismi
stessi — ma cio non & possibile che a condizione di presupporla.

3. Le tecniche della prova

Questa presupposizione non squalifica la solidita delle dimostrazioni di
Darwin — la circolarita € virtuosa perché cio che viene presupposto & che la
vita sia concepibile come archivio della propria storia. Su questa concepibili-
ta si costruiranno procedure di dimostrazione adeguate. Esse non sarebbero
state pensabili senza I'indimostrabile veder-come che & la mossa d’apertura di
Darwin — ma ci6 non significa che esse vi si riducano. Le procedure di prova
devono chiudere questo cerchio, fornendo argomenti in favore di una «fidu-
cia» che dipende unicamente da un mutamento dello sguardo, dal quale



La storia, le tracce, la vita 105

dipende la costruzione di tali procedure — inutile dire che il cerchio non si
potra veramente chiudere; ma il ritorno dimostrativo e metodico del veder-
come sui propri presupposti non dara un risultato nullo.

Gould individua quattro procedure di dimostrazione, ordinate «in base alla
decrescente densita delle informazioni disponibili»**. L’elenco e I'analisi delle
quattro procedure sono un vero tour de force da parte di Gould, uno dei punti
forti del suo grande libro, e vanno citate estesamente:

UNIFORMITA. Ovvero trarre conclusioni per estrapolazione a partire da osser-
vazioni dirette dei tassi e delle modalitd di cambiamento negli organismi moder-
ni. Chiamatelo se volete il principio del lombrico, per onorare I'ultimo libro di
Darwin (1881) che spiega i suoli e la topografia dell'Inghilterra estrapolando il
lavoro misurato dei vermi attraverso tutti gli archi temporali, dal peso dei resti
lasciati giornalmente su una zolla di terra agli ambiti storici e geologici dei mil-
lenni e dei milioni di anni»*2,

La dimostrazione per uniformita & cruciale in Darwin, perché ¢ su di essa
che si fonda I’analogia tra cio che avviene al livello delle pratiche degli alleva-
tori e il processo evolutivo dominato dalla selezione naturale:

Darwin continua ad utilizzare questa analogia e questa estrapolazione: se funzio-
na la selezione naturale su piccola scala (che conosciamo perfettamente) perché non
dovrebbe funzionare la selezione artificiale su scala pit vasta? [...] Darwin applico
poi l'intera sequenza dell’estrapolazione al mondo naturale, iniziando con le varian-
ti individuali considerate fonti delle sottospecie a specie incipienti e infine alle spe-
cie quali potenziali progenitrici di rami dell’albero della vita; una completa serie di
fasi, dalla variazione all'interno di una popolazione all'intero scenario della vita*s.

Una parte importante della ricostruzione gouldiana della teoria dell’evolu-
zione & costituita proprio dal ridimensionamento del pan-estrapolazionismo
di Darwin. Per Gould, che «recupera» i teorici saltazionisti darwiniani o anti-
darwiniani (Hugo de Vries, William Bateson, Richard Goldschmidt), 'accu-
mulazione graduale di piccole variazioni negli individui di una specie non € in
grado di spiegare la speciazione, che resta segnata da un «salto» qualitativo,
rendendo irriducibile il macro- al micro-, I'interspecifico all'intraspecifico.
All’estrapolazionismo, Gould sostituisce cosi un modello di evoluzione
costruito su pit livelli gerarchici, in cui i differenti «strati» del mondo viven-
te (geni, organismi, cladi, specie ecc.) sono governati ciascuno da dispositivi
specifici il cui rapporto reciproco & di surdeterminazione pit che di uniformi-
ta. Questo non gli impedisce tuttavia di apprezzare 'importanza della dimo-

11 Ivi, p. 137.
12 Ivi, p.138.
13 Ivi, p. 140.



106 Andrea Cavazzini

strazione per uniformita in quanto parte della fondazione darwiniana della
storicita della vita. Infatti, sebbene 1'uniformitarismo e l’estrapolazionismo
non siano abbastanza potenti come concetti scientifici per rendere ragione di
tutti i meccanismi e tempi dell’evoluzione, essi fanno abbastanza bene il loro
lavoro contro il discontinuismo ideologico dell’argomentazione creazionista —
nell’esempio mutuato da Darwin:

Spesso i molluschi marini mostrano colori pit vivi in acque calde. Notiamo que-
sto schema sia fra varieta di una singola specie che vivono in acque fredde e calde
sia fra specie imparentate. La spiegazione creazionista esige una scomoda perora-
zione speciale: a volte Dio crea una specie dai vivaci colori in acque calde, ma con-
sente ad altre specie di variare naturalmente, entro lo stesso ambito geografico,
entro un’unica specie creata. Un evoluzionista [...] riconoscera questi fenomeni
come due fasi di una singola sequenza di estrapolazione da una scala piti piccola a
una piu grande'4.

Piu in generale, I'uniformitarismo geologico di Lyell servi a Darwin per affer-
mare la continuita e I'uniformita delle leggi che presiedono alla formazione dei
fenomeni della storia naturale: in tal modo, la natura quale la vediamo oggi
puo essere pensata come un unico grande processo auto-immanente in cui
nessun intervento sovrannaturale risulta né pensabile né richiesto. Da questo
punto di vista, I'uniformitarismo coincide con I'affermazione di un processo
storico alla base della produzione di ogni fenomeno. Con un corollario: questo
uniformitarismo filosofico, relativo al senso della realti, non deve necessaria-
mente essere intangibile dal punto di vista scientifico, qualora le scienze riesca-
no a formulare in termini immanentistici e completamente naturalizzati i prin-
cipi alla base della discontinuita. 11 discontinuismo nella teoria dell’evoluzione
— da Galton a Gould, passando per Bateson e Goldschmidt — non ha pit nulla
a che fare con il discontinuismo sovrannaturalista il cui spettro ancora abitava
la teoria delle catastrofi di Cuvier — esso & una posizione entro un dibattito
totalmente differente, relativo ai ritmi temporali della speciazione, e non com-
porta nulla che vada oltre il senso immanentistico della realtd proprio alla
scienza naturale. Percio, I'uniformitarismo permane, nel suo valore anti-crea-
zionista, a titolo di affermazione dell'idea di un «piano di immanenza» su cui i
fenomeni naturali si dispongono pur nelle loro discontinuita oggettive. Si vede
dunque come, caduto in prescrizione come tesi scientifica, 'uniformitarismo
conservi il proprio ruolo di parte integrante della fondazione del «metodo sto-
rico» darwiniano, che non mira ad altro se non alla dimostrazione della stori-
cita di tutta la Natura. Possiamo vedere in questo principio un presupposto di
ogni indagine storica sul mondo vivente: in esso vi sono discontinuitd ma non
vi sono trascendenze ontologiche. Se questo ¢ vero, se il mondo vivente non &

14 Ivi, p. 141.



La storia, le tracce, la vita 107

che un «piano di immanenza» dal funzionamento discontinuo ma ontologica-
mente del tutto omogeneo, allora non puo esservi posto né per un Creatore tra-
scendente, né per un Disegno che guiderebbe la natura, e nemmeno per una
finalitd immanente del tipo dell’entelechia vitalista. Tutte queste posizioni,
infatti, presuppongono una serie di dualismi: creatore-creatura, fine-mezzo,
interno-esterno, forma-materia, spirituale-sensibile. E il principio di uniformi-
t proscrive appunto ogni genere di dualismo. Ma, se non & pit possibile pen-
sare esistenza di un Fine o un Progetto del mondo naturale, allora non reste-
ra che concepire la sua attuale configurazione come il risultato di un processo
meramente fattuale, senza fine né scopo né sensi nascosti da decifrare sotto le
parvenze materiali. In questo senso, I'uniformitarismo equivale a una tesi di
assoluta univocita dell’Essere, che permette di concepire la realta come il pro-
dotto di un gioco di forze autoimmanente, assolutamente privo di esteriorita e
di ulteriorita. E chiaro come questa tesi sia molto di pitt di un metodo di prova:
essa & uno degli assi portanti del veder-come che guida la formulazione di que-
sti metodi. In altri termini, la tesi di univocita, che & come la sublimazione
ontologica della tesi uniformitarista, & una delle condizioni implicite che con-
sentono di vedere la vita come un processo storico, e quindi di formulare dei
metodi per analizzare obiettivamente tale processo. Vedere il mondo organico
storicamente significa vederlo-come un processo auto-immanente in cui e
impensabile ravvisare I'impronta di un Fine o di un Progetto.

La seconda procedura di prova & la SEQUENZIALITA’, «o definizione e
ordinamento di varie configurazioni, antecedentemente considerate non cor-
relate e indipendenti, in stadi di un singolo processo storico»'5. Gould illustra
come segue questa procedura:

Dato che i processi storici hanno inizio in tempi diversi e procedono secondo
cadenze diverse, tutte le fasi di una sequenza possono esistere contemporanea-
mente (ad esempio fase uno nel caso A, che ¢ iniziato molto recentemente; fase
due nel caso B, -che é iniziato nello stesso periodo, ma che lo ha preceduto con
cadenza straordinariamente rapida; e la fase tre nel caso C, iniziato in tempi molto
lontani). Cosi oggi coesistono scogliere marginali, barriere coralline e atolli.
Quando riconosciamo queste forme nel loro significato di fasi sequenziali di un
unico processo, possiamo dedurne il percorso storico.

Questo procedimento richiede di trattare i dati in modo particolare. Infatti,
si tratta di dissociare in un insieme di caratteri ogni oggetto dato come com-
piuto, e di inserire ognuno di questi caratteri in serie differenti dalla sua coesi-
stenza con gli altri caratteri all'interno del fenomeno analizzato. In altri ter-

15 Ivi, p. 138.
16 Ivi, p. 141.



108 Andrea Cavazzini

mini, ognuno dei caratteri ottenuti analizzando una totalitd data empirica-
mente viene collocato in altre totalita, in altri insiemi, o serie — il che mostra
la contingenza dell’'unita funzionale di ogni ente naturale: le sue parti posso-
no essere inserite in altri sistemi di oggetti, in altri rapporti, rispetto a quelli
in virta dei quali esse cospirano a produrre la coerenza immediata del feno-
meno. E questo I'uso che Darwin fa del metodo della sequenzialita:

Alcune fra le critiche pit vivaci contro la sua idea di evoluzione [...] sosteneva-
no che i passaggi [...] fra ipotetici antenati e discendenti non potevano essere con-
cepiti, tantomeno documentati [...]. Darwin forni una duplice risposta [...] usando
[...] il secondo metodo storico della sequenzialita [...]. Obiettd che le fasi iniziali,
troppo limitate per funzionare nella maniera finale, avrebbero potuto svolgere
funzioni differenti in partenza, per essere cooptate in un secondo tempo in un
diverso stile di vita [...] questo concetto di slittamento funzionale divenne un
importante principio della teoria evoluzionista”,

In ogni caso, la sequenzialita & cruciale per comprendere il modo in cui
Darwin concepisce i fenomeni della natura. Un occhio (quello umano, ad
esempio) non sara piu definibile solo in termini funzionali, cioé come parte
di un organismo dato, e in quanto parte cooperante alla sopravvivenza del-
l'organismo in un dato ambiente: la serie organico-funzionale (cioé lorga-
nismo e le sue parti raccolte in unita atta alla sopravvivenza) non & che una
delle serie cui un organo (o un istinto, un comportamento) puo essere rite-
nuto appartenere. L'occhio umano non & in rapporto solo con il corpo del-
'nomo, ma anche con tutte le sue fasi precedenti (le cui funzioni potevano
anche essere molto differenti), e quindi anche con tutte le parti di quei
viventi che rappresentano tali fasi iniziali ma contemporanee della fase
umana. In via di principio, e per quanto sia difficile poi costruire realmen-
te tali serie, ogni parte di un organismo non & solo in rapporto con le altre
nell’'unita dell’organismo; ma anche con la serie dei predecessori sull’asse
diacronico di quella data parte, e con quella, sull’asse sincronico, delle parti
di altri organismi, contemporanei a quello cui appartiene quella parte, ma
rimasti ad una delle fasi precedenti. Lungo questi due assi, & possibile
costruire le serie degli oggetti naturali, in particolare della natura vivente,
come un reticolo di reticoli in cui i rapporti tra gli elementi delle serie sono
indifferenti alla loro esistenza funzionale in un organismo vivente. Non che
gli organismi non siano effettivamente totalita integrate in grado di soprav-
vivere — ma la loro integrazione non & che uno tra i possibili rapporti sotto
cui € possibile considerare le loro parti: queste sono ad ogni momento in
rapporto con l'organismo entro cui svolgono una funzione, e con altre parti
di altri organismi.

17 Ivi, p. 142.



La storia, le tracce, la vita 109

Torneremo in seguito su questi problemi. Per il momento, ci si puo ferma-
re a questa conclusione: la possibilita di sottrarre un organo o un istinto al
sistema delle correlazioni funzionali dell’organismo cui appartengono, per
metterli invece in relazione con altre parti comparabili € cio che permette di
sostenere una deduzione storica mediante il metodo di sequenzialita. Se 'oc-
chio non potesse venir considerato a prescindere dalla sua utilita teleonomi-
ca all'interno di un corpo vivente, per essere piuttosto combinato nella serie
dei suoi predecessori e in quella dei suoi contemporanei fermatisi a fasi di svi-
luppo anteriori, non sarebbe possibile attribuire alcuno spessore storico all’a-
nalisi di quest’organo: nel contesto dell’organismo, esso non potrebbe venir
analizzato che in termini funzionali, e quindi di piano, disegno o adattamen-
to ottimale. In questo senso, esso non sarebbe affatto pensato in termini sto-
rici, cioé in termini di processo evolutivo non-orientato ad un fine, ma risul-
terebbe concepibile solo in cio che esso serve al fine della conservazione nel-
’esistenza dell’organismo cui appartiene. Ragionare storicamente su un orga-
no presuppone che gli si possano porre altre domande rispetto a quella che
concerne il modo in cui esso «si tiene» con le altre componenti di un essere
vivente. Questo principio di de-costruzione dell’organismo tramite la de-fun-
zionalizzazione delle sue parti & quindi la condizione stessa del poter trarre da
esso informazioni sul processo storico: da un organismo visto come assoluta-
mente chiuso nella propria totalitd funzionale si potrebbero ricavare solo
informazioni relative all’ottimalita della sua costruzione. Un altro elemento
del vedere-come che condiziona la formulazione di un sistema di procedure di
indagine storica & quindi questo: 'organismo viene visto come una totalita
provvisoria, le cui parti possono essere altrettanto bene viste come membri di
serie storiche non-funzionali.

Il terzo tipo di prova storica & quella per CONFLUENZA, o CONCORDAN-
ZA di vari elementi. Con questa procedura, si entra in un orizzonte metodolo-
gico differente da quello cui appartenevano le prime due:

I metodi 1 e 2 consentono la ricostruzione di sequenze storiche, estrapolando
dai cambiamenti giornalieri pit palpabili e verificabili [...] oppure ordinando una
serie di configurazioni in fasi temporali [...]. In molti casi, tuttavia, non & possibi-
le ricostruire le sequenze e dobbiamo dedurre la storia dalla configurazione di un
singolo oggetto o di una circostanza'®.

La confluenza é una procedura adatta a praticare inferenze in questi casi in cui
ci si trova di fronte oggetti per i quali manca una serie immediata cui riferirli:
essa puo essere definita come «prova tramite coordinamento di conseguenze
disparate entro una singola spiegazione [...], al di fuori della quale non sembra

18 Ivi, p. 138.



110 Andrea Cavazzini

concepibile alcuna spiegazione alternativa»'. Essa ¢ alla base della «tattica prin-
cipale di Darwin di concentrare un grande numero di elementi probatori diver-
si su un singolo argomento, per cui la storia ottiene consenso quale spiegazione
supportata da schiaccianti conferme e da un unico coordinamento»2°. Questo
metodo consiste nel presentare una «cascata di dati» apparentemente privi di
un’unita intrinseca. In realta, si tratta appunto di trovare questa unita nel dispo-
sitivo che ciascun dato separatamente preso contribuisce a provare:

Ogni volta che introduce un argomento fondamentale, Darwin libera una scari-
ca di fatti tra i piu diversi, tutti correlati all’argomento in esame, solitamente per
dimostrare che un dato fenomeno ha avuto origine come prodotto della storia.
Questo stile organizzativo fa si che la «confluenza d’induzioni» [...] diventi il meto-
do normale dell’Origine. La grande forza intellettuale di Darwin risiede nella sua
capacita di creare connessioni e percepire reti d’implicazioni [...] Quando non
poteva citare prove dirette delle fasi effettive di una sequenza evolutiva, si affida-
va alla confluenza, affondando sufficienti radici in altrettante direzioni per corro-
borare in maniera adeguata ogni singolo robusto tronco di spiegazione?.

Come nota Gould, Darwin si serve della sequenzialita all'interno di una
strategia opposta alle tendenze metafisiche del lamarckismo — bisogna accu-
mulare dati empirici solidamente provati affinché una visione della vita possa
sostenersi. Come negli altri metodi inventati da Darwin, il materiale empirico
e le procedure di analisi e prova cui é sottoposto servono soprattutto ad attri-
buire un contenuto al modo di vedere che rende possibile I’analisi stessa e la
stessa individuazione del materiale:

Darwin inizia con i piccioni, con un fuoco di fila di argomentazioni disparate
convergenti tutte verso la conclusione che le moderne varieta di piccioni derivano
da un singolo ceppo ancestrale. Nessuno di questi fatti consente la costruzione di
un’effettiva serie temporale; ma tutti identificano i connotati di una configurazio-
ne coerente e puntano alla storia quale causa intrinseca di spiegazione»22,

Provando dei fatti empirici (la genealogia dei piccioni), Darwin corrobora in
pari tempo la visione della storia della natura che regge le sue costruzioni
genealogiche. Ma la confluenza puo essere usata anche per un’argomentazione
rivolta direttamente a dimostrare 'origine storica delle formazioni viventi:
Gould cita la discussione darwiniana sul «trasporto da fonti continentali e sus-
seguente evoluzione, per spiegare i biomi delle fonti oceaniche»23. In questo

19 Ibidem.
20 Ibidem.
21 Ivi, p. 144.

22 Ivi, pp. 144-145.
23 Ivi, p. 145.



La storia, le tracce, la vita 111

caso, la dimostrazione per confluenza dell’effettualita di questo processo di tra-
sporto ¢ immediatamente legata a quella dell'implausibilita di una creazione
divina che avrebbe stabilito sulle isole dei biomi adattati a tale habitat. Citiamo
solo alcuni degli argomenti confluenti di Darwin riportati da Gould:

1. La generale scarsita di specie endemiche sulle isole, in contrasto con aree con-
frontabili sui continenti; perché Dio avrebbe dovuto mettere meno specie sulle
isole? 2. La frequenza con cui biomi isolani vengono soppiantati da specie conti-
nentali introdotte dall’'uomo. Se Dio ha creato specie per le isole, perché con tanta
frequenza le specie destinate ai continenti si dimostrano superiori nella competi-
zione? [...] 3. La disparita tassonomica di specie endemiche all'interno dei gruppi
evidenzia la facilita di accesso e non il fatto che le specie siano state create adatte
per gli ambienti oceanici [...] 5. Nelle specie endemiche isolane, caratteristiche che
fungono da adattamenti in specie correlate sui continenti perdono spesso di utili-
ta quando le loro residenze nell’isola non presentano lo stesso ambiente [...] 7.
Spesso organismi appropriati non riescono ad avere accesso alle isole. Per quale
ragione in certe isole oceaniche mancano rane, rospi e tritoni che sembrerebbero
mirabilmente adatti per un tale ambiente?24.

Come si vede, qui la dimostrazione di un fatto empirico (il trasporto dei
biomi) & inscindibile da quella di una visione della storicita della vita il cui sta-
tuto & quello di un principio: la vita non & pensabile come risultato di una crea-
zione a causa delle incoerenze e delle imperfezioni che la popolano; dunque,
sara il risultato di un processo contingente senza fine né scopo. Ovviamente, il
«fatto empirico» non & plausibile come tale se non sulla base del presupposto
che sia vero il «principio» — la sua fattualita, la sua accettabilitd come dato del-
I’esperienza, dipende nuovamente da una certa idea della storicita della natu-
ra. A proposito di tale idea, la confluenza ci informa su un’altro suo parametro

‘essenziale: la distinzione tra i processi realmente efficaci e la visibilita. I pro-
cessi di produzione delle forme attualmente viventi non sono visibili ad occhio
nudo, il dispositivo che presiede alla formazione dei viventi ¢ una struttura
posta sotto la soglia dell’apparenza fenomenica immediata. In altri termini, le
vere forze produttrici della storia non possono essere colte nell'immediata tra-
sparenza delle formazioni viventi, negli organismi attualmente dati. Poiché si
& gia vista la refutazione del dualismo, & evidente che questo scarto tra il visi-
bile e l’efficace non rinvia ad alcun principio interno che governerebbe I'appa-
renza fenomenica. Si tratta piuttosto di uno scarto «geologico» tra due strati
ontologicamente omogenei: il visibile non & che la parte emersa di una forma-
zione la cui fisionomia complessiva resta «sotterranea», e per questo deve
essere inferita da una molteplicita di indizi visibili. Tuttavia, la coerenza reci-
proca di questi indizi non é immediatamente coglibile nella loro visibilita: essa

24 Ivi, pp. 145-146.



112 Andrea Cavazzini

e il risultato della stessa inferenza per confluenza che attribuira loro, retroatti-
vamente, la coerenza di tracce disparate di un’unica struttura nascosta. In altri
termini, la storia darwiniana comprende la distinzione tra 'immediatezza
fenomenica e il sordo lavorio sotterraneo di processi invisibili. Ma questa
distinzione — che introduce comunque uno scarto tra interno ed esterno — non
reintroduce alcun principio spirituale interiore: «sotto» o «dietro» le realta
visibili non vi € alcun principio-guida, alcuna entita spirituale, ma solo il movi-
mento cieco di un’efficacia puramente materiale.

11 quarto tipo di prova & la DISCORDANZA (DISCREPANZA DI UN ELEMENTO):

Spesso gli scienziati devono ragionare partendo da un singolo oggetto o situa-
zione, semplicemente dalla cosa in sé, non da una rete di elementi adatti a un’am-
pia confluenza. E possibile dedurre la storia da informazioni minime di questo
tipo? [...] Per ricavare la storia da un singolo oggetto, afferma [Darwin], nel corso
normale della vita dell’'organismo, si devono individuare aspetti [...] apparente-
mente illogici, o che almeno presentino vistose anomalie. Si deve poi dimostrare
che questi facevano parte di un lontano ambiente, chiaramente deducibile. In que-
sti casi, la storia, espressa dalla conservazione di vestigia del passato, fornisce 1'u-
nica spiegazione accettabile delle moderne bizzarrie, curiosita e anomalie?s.

E evidente come questo quarto metodo implichi ancora pit direttamente
una fusione tra dimostrazione empirica e dimostrazione di principio, la prima
sorreggendosi sulla seconda: le anomalie — cioé tutto quanto in un vivente &
non-armonioso, non-funzionale, disteleologico — non dimostrano solo che un
dato organismo ¢ un prodotto contingente della storia, ma anche che la storia
€ un processo contingente. Questo legame ¢ evidente nelle trattazioni di
Darwin e nella lettura di Gould:

Gli organismi rudimentali rappresentano [...] '«olotipo» del metodo 4. La defi-
nizione di Darwin [...] evidenzia questo tema: «Organi o parti in questa strana
- .condizione, che portano il marchio dellinutilita» (p. 450). La natura tenta di
" impartirci una lezione di storia, esclama Darwin con una certa frustrazione, ma
noi non accogliamo il messaggio perché discorda con il principio instillatoci del-
I'armonia naturale: «Rispetto all’opinione che ogni essere organico e ogni singolo
organo siano stati appositamente creati, quanto estremamente inesplicabile & il
fatto che parti quali i denti nell'’embrione del vitello o le ali corrugate sotto le
coperture alari lisce di certi coleotteri debbano cosi frequentemente presentare il
marchio dell'inutilita! Si potrebbe dire che la natura abbia compiuto sforzi per
rivelarci, tramite organi rudimentali e strutture omologhe, il suo schema di modi-
fica, che sembra non si voglia comprendere» (p. 480). Cos’altro possono spiegare
gli organi rudimentali salvo I'impronta della storia?26,

25 Ivi, p. 147.
26 Ibidem.



La storia, le tracce, la vita 113

Le imperfezioni dimostrano certo questa impronta, ma a condizione di
ammettere innanzitutto che la Storia non sia essa stessa il veicolo attraverso
cui la perfezione acquisisce realtd. Probabilmente, oggi nessuno chiamerebbe
effettivamente «storia» una Storia sacra di questo genere, un processo cioe
orientato verso una qualsivoglia perfezione — la storicita & divenuta (tranne
che per il papa) sinonimo di dispersione e di contingenza, non di realizzazio-
ne progressiva di un fine o di un ordine: ma se I'idea della storicita ¢ divenu-
ta incompatibile con questo tipo di perfezionismo teleologico € anche a causa
della rottura introdotta da Darwin nella concezione della natura. Ed e per
questo che tutti gli ideologi impegnati a rivalutare l'idea di una destinazione
o di un destino dell'uomo — da Hans Kiing a Giorgio Israel — devono prende-
re Darwin a bersaglio della loro crociata «antirelativistica». Non & tanto la
genealogia evolutiva proposta da Darwin ad inquietare costoro, quanto I'ef-
fetto che il darwinismo esercita sull’idea di storia.

4. Imperfezioni

Gould si & occupato a pit riprese del significato delle «imperfezioni» pre-
senti negli esseri viventi. In uno dei saggi di Natural History troviamo una
delle trattazioni piu significative dell’argomento. Gould stabilisce innanzitut-
to il significato storico del lavoro dell’evoluzionista:

Come paleontologo e biologo evoluzionista, il mio compito & ricostruire la sto-
ria. La storia & unica e complessa [...] Gli scienziati che studiano la storia, specie
una storia antica che non pud essere raccolta nelle cronache umane e neppure in
quelle geologiche, devono [...] partire dai risultati attuali dei processi storici e ten-
tare di ricostruire il cammino che ha portato le parole, gli organismi o anche le for-
mazioni geologiche dalle loro forme originarie a quelle contemporanee®’.

Questo passo contiene diverse cose notevoli. Innanzitutto, I'affermazione
per cui i processi storici da ricostruire con I'approccio evolutivo-darwiniano
sono di tre tipi: biologici, geologici e linguistici. Se i primi due sono vecchie
conoscenze, gia incontrate nel corso della discussione dei metodi di prova, il
terzo introduce una novita su cui ritorneremo in seguito. In secondo luogo,
Gould ci da un’ulteriore caratterizzazione del metodo storico che egli estrae
dal pensiero di Darwin: la storia darwiniana € una storia di cui nessuno ha
mai registrato gli eventi e il processo, una storia che si & svolta aldifuori delle
pratiche mediante cui gli uomini obiettivano il passare del tempo e i muta-
menti che lo scandiscono, attribuendo a questi ultimi un senso (il piu delle

27 S.J. Gould, «Tracce della storia che non hanno senso», in Id. II pollice del panda.
Riflessioni sulla storia naturale, tr. it. di S. Cabib, Milano, Il Saggiatore, 2001, p. 19.



114 Andrea Cavazzini

volte abusivo). La storia darwiniana e un processo che resta impensato: di
esso, non esistono documenti che abbiano gia filtrato il divenire nel sapere
umano, cioe nel linguaggio — questa storia non € mai stata inserita nello spa-
zio di un linguaggio simbolico, e quindi le tracce che essa ci fornisce per rico-
struirla non possono avere lo stesso statuto semiologico dei segni lasciati dal-
Pattivita linguistica umana. La storia darwiniana si lascia conoscere attraver-
so monumenti, piuttosto che documenti, cioé attraverso tracce materiali radi-
calmente sprovviste di cio che caratterizza gli oggetti prodotti dal linguaggio
dell'uvomo: il senso?®.

Infine, Gould ripropone il problema della fondazione di principio di questa
visione della storia:

Come sappiamo che quanto osserviamo oggi & il risultato di una trasformazio-
ne prodottasi nel corso della storia e non una parte immutabile di un universo che
non ha mai subito cambiamenti? Questo ¢ il problema che Darwin si trovd ad
affrontare poiché i suoi oppositori creazionisti sostenevano che le specie avevano
mantenuto le stesse forme dal momento della loro creazione. Come fece Darwin a
provare che le specie attuali sono un prodotto della storia?29,

La dimostrazione di Darwin € fondata su un argomento antiperfezionista:

Potremmo pensare che egli si rivolgesse ai risultati pit impressionanti dell’evo-
luzione, ai complessi organismi che si sono perfettamente adattati ai loro ambien-
ti [...] Paradossalmente egli fece esattamente 'opposto. Cerco le stranezze e le
imperfezioni [...] Non & con la perfezione che possiamo dimostrare I’evoluzione,
perché la perfezione non ha bisogno di storia. Dopotutto, la perfezione degli orga-
nismi & stata per lungo tempo ’argomento preferito dei creazionisti, che vedevano
nelle ardite soluzioni ingegneristiche la mano di un architetto divino3°.

Come si vede, per opporre «storia» e «perfezione» occorre innanzitutto
presupporre che la storia non sia guidata da alcuna tendenza al perfeziona-
mento, che i due termini si escludano cioe a vicenda. Torneremo piu avan-
ti sul problema della «perfezione». Per il momento, limitiamoci ad osserva-
re come Gould individui un altro aspetto della strategia storicizzante di
Darwin:

Darwin penso che, se gli organismi avevano una storia, gli stadi pit antichi
avrebbero dovuto lasciare dietro di sé delle vestigia. Le vestigia del passato che
non hanno senso in termini attuali, quanto ¢’¢ di inutile, strano, peculiare e assur-

28 Per la distinzione documenti/monumenti rinvio a A. Cavazzini, voce «Archeologia», in
Enciclopedia filosofica, Milano, Bompiani, 2006, vol. 1.

29 S.J. Gould, «Tracce della storia che non hanno senso» cit., p. 19.

30 Ivi, pp. 19-20.



La storia, le tracce, la vita 115

do, sono le tracce della storia. Esse ci offrono la prova che il mondo non & nato
nella sua forma attuale. Quando la storia si perfeziona, copre le sue stesse tracce3!.

Dunque, 'oggetto storico € concepito come il risultato di una stratificazio-
ne: gli organismi e le formazioni geologiche sono percio dotate di una pro-
fondita e di uno spessore storico-temporali. Non & possibile comprendere
questi oggetti limitandosi alla superficie della loro esistenza attuale, imme-
diata. La loro intelligibilita € condizionata dal legame della loro struttura con
un passato remotissimo che si prolunga, attraverso innumerevoli variazioni
e sovrapposizioni, fino alla forma data nel presente. Il parametro tempo &
essenziale alla conoscenza di questi oggetti, e cid € dovuto al fatto che la loro
formazione altro non e che un frutto dell’efficacia del tempo. Gli oggetti della
storia non sono che incisioni della temporalita sulla materia, e il lavorio
sordo che li produce silenziosamente nelle profondita oscure della storia € il
lavorio del tempo stesso. Ma il prodotto finito copre e nasconde la realta di
questo processo perpetuo di stratificazione, di queste variazioni in cui gli
strati precedenti vengono ripetuti in nuovi contesti e incorporati in nuove
forme e nuove configurazioni. Forme e configurazioni che si offrono nella
coerenza immediata della loro esistenza attuale, della convenienza apparen-
temente calcolata delle loro parti, del’adattamento apparentemente pianifi-
cato che le collega ad un ambiente in cui vivere e prosperare. Il lavoro stori-
co consistera dunque nel dissociare queste totalita attuali e risolverne le
componenti nelle profondita temporale del processo di ripetizione-variazio-
ne che ha condotto alle configurazioni presenti. Questo ci conduce ad un’ul-
teriore trattazione gouldiana del «metodo storico», in cui possiamo vedere
nientemeno che il concetto centrale della teoria dell’evoluzione proposta dal-
lautore — I'esattazione.

5. Mutamenti bizzarri

Gould ha elaborato indipendentemente la propria teoria dell’esattazione,
ma, alla fine della sua vita, ha sentito il bisogno di riferirsi a Nietzsche per cir-
coscriverne la portata. Questo & evidentemente sintomo di una comprensione
acuta delle poste in gioco implicite nella teoria dell’evoluzione: lungi dal
ridursi ad una teoria particolare entro il sapere biologico, essa coinvolge I'idea
stessa della storia e della civiltd umana che é razionalmente possibile elabo-
rare dopo Darwin. Da qui il riferimento a Nietzsche — non solo perché que-
st’ultimo ha attribuito ad una nozione di storicita molto simile a quella dar-
winiana il valore di una critica delle costruzioni morali ed intellettuali su cui

31 Ivi, p. 20.



116 Andrea Cavazzini

la civilta fa poggiare il proprio auto-misconoscimento costitutivo, ma anche
perché é in Nietzsche che questi «principi di metodo storico» da Darwin fon-
dati e utilizzati al livello dello studio della natura diventano la chiave di com-
prensione dei fenomeni sociali e culturali.

L’esattazione ¢ un’idea fondata sul principio della «discordanza tra origine
storica e funzione attuale» di un carattere qualsivoglia32. In quanto tale, essa
ha a che fare con lo «slittamento» storico degli organi postulato dal metodo
di sequenzialita. L’esattazione richiede di pensare gli organismi come insiemi
di tratti e caratteri che si ripetono con variazioni lungo una serie storica — da
cui la possibilita di riferire ciascun carattere a serie differenti indipendenti
dalla sua esistenza all’interno di un organismo. Nella rifondazione gouldiana
del darwinismo, ’esattazione si oppone al panadattazionismo — le esattazioni
sono le rifunzionalizzazioni, nelle forme organiche piti recenti, di organi dota-
ti di funzioni differenti nelle configurazioni pit antiche, o anche privi di qua-
lunque funzionalita. Cio implica una critica della «inferenza diretta dalla con-
dizione moderna al significato iniziale»33. Quindi, un organismo non ¢ deter-
minato solo dalle esigenze funzionali del proprio adattamento attuale ad un
ambiente, ma anche dai vincoli strutturali impostigli dalla sua storia evoluti-
va, dalla profondita temporale che ha lasciato le proprie tracce nella sua strut-
tura presente, in cui si ripetono, con variazioni, molteplici strati storici. Le
esigenze funzionali della sopravvivenza attuale non possono che innestarsi sul
materiale fornito da questa continuazione del passato cui 'organismo conti-
nua ad essere legato fin nel presente in cui deve far fronte a dei compiti attua-
li; un passato che canalizza le soluzioni adattative a tali problemi e impone al
presente dell’adattamento dei vincoli strutturali inaggirabili. L’esattazione &
appunto l'acquisizione di una funzione adattativa da parte di un carattere
dotato in precedenza di funzioni differenti o da nessuna funzione.

11 principio esattativo viene teorizzato innanzitutto da Darwin allo scopo di

-rispondere all’obiezione mossa da St. George Mivart a riguardo dell’assenza di
utilita adattativa degli stadi incipienti di cio che si presenta come adattazione
nelle forme moderne:

Il 5% di un’ala non offre un beneficio aerodinamico plausibile e pertanto non
potrebbe né essere formato né essere convertito in un’ala intera, in un regime uni-
forme della selezione naturale, per il volo. Ma le sequenze modellate dalla selezio-
ne naturale presuppongono la continuita solo per il successo riproduttivo diffe-
renziale e non la continuita in una singola funzione. Cosi, gli stadi incipienti pos-
sono avere svolto una funzione diversa, per la quale il loro 5% di un’ala offriva
benefici. Infine, la proto-ala, crescendo di dimensioni, entré nell’ambito di un
beneficio di tipo aerodinamico e la funzione originaria si modificd nell’utilita pri-

32 S.J. Gould, La struttura della teoria dell’evoluzione cit. p. 1526.
33 Ivi, p. 1529.



La storia, le tracce, la vita 117

maria oggi sfruttata dalla maggioranza degli uccelli. La funzione attuale non puo
essere equiparata ai motivi della sua origine storica34,

Gli organismi risultano dotati di profondita storica, nella misura in cui sono
composti da ripetizioni variate di elementi ancestrali. L’intelligibilitd di un
organismo non puo essere garantita dall’apparente evidenza del suo adatta-
mento attuale, ma deve prendere in conto il modo in cui le esigenze di que-
st’ultimo si sono combinate con la stratificazione storica dell’essere vivente.
Darwin ha anche teorizzato esplicitamente un ulteriore principio che rende
concepibile questo gioco di variazioni e rifunzionalizzazioni — la ridondanza:

la capacita intrinseca (in base a una struttura intrinseca piuttosto che alla fun-
zione corrente) della maggior parte degli organi di funzionare in pitt di un modo
(o offrendo un beneficio duplice, oppure presentando un’utilita chiaramente sfrut-
tata dalla selezione naturale, mentre I’altra resta latente e offre una flessibilitd non
selezionata per il cambiamento futuro). Darwin formula il suo ragionamento [...]
accoppiando due fatti apparentemente opposti: il fatto che una singola funzione
possa essere espletata da pitt di un organo; e quello che un singolo organo possa
svolgere pitt di una funzione. Cosi, non vi & bisogno che un organo si inventi una
funzione completamente nuova in un qualche modo misterioso, ma puo evolversi
intensificando un uso che prima era secondario, o addirittura reclutando un
potenziale intrinseco ma inespresso. Al tempo stesso, 'organo modificato puo
abbandonare la funzione principale precedentemente svolta perché aliri organi
possono continuare (o intensificare) la loro azione precedente a servizio dello stes-
50 compito necessarioss.

I viventi sono caratterizzati da un potere intrinseco di variazione, da una
variabilita che rende ciascuno dei loro componenti sottodeterminato rispetto
ad ogni funzione di volta in volta eseguita, e quindi suscettibile di essere sur-
determinato dai differenti contesti in cui ogni carattere viene ripetuto. Questa
potenza di de- e ri-funzionalizzazione spiega la possibilita per un organo di
poter mutare ripetutamente di funzione. Nella teoria darwiniana, il cambia-
mento funzionale e la sua costitutiva imprevedibilita, giocano due ruoli fon-
damentali: innanzitutto,

COME FONDAMENTO DELLA CONTINGENZA PER LA STORIA DELLA
VITA [la teoria darwiniana] per forza di cose non fornisce una previsione suffi-
ciente dei reali percorsi della storia della vita e [...] le spiegazioni delle vie secon-
darie delle linee di discendenza individuali (e i principali aspetti delle vie princi-
pali) possono solamente essere situate nella registrazione fattuale dei particolari®.

34 Ivi, p. 1526.
35 Ivi, pp. 1526-1527.
36 Ivi, p.1528.



118 Andrea Cavazzini

Il cambiamento funzionale imprevedibile (o «bizzarro») rende appunto
impossibile prevedere la traiettoria di una «linea di vita» — poiché nessuna
«legge invariabile e atemporale»37 garantisce la permanenza della funzione,
né una qualche regolarita del suo mutamento, solo la ricostruzione storica
puod condurre alla conoscenza degli slittamenti funzionali. La possibilita del
cambiamento funzionale € quindi un principio strutturale dell’idea darwinia-
na di storia come processo contingente.

Il secondo ruolo giocato dal cambiamento funzionale € quello di fonte di
«INFLUSSO STRUTTURALISTA SULLA BASE PRIMARIAMENTE FUN-
ZIONALISTA DELLA TEORIA DARWINIANA»38, Si tratta qui di nuovo della
dipendenza dell’organismo attuale dallo spessore del proprio percorso stori-
co; il principio del vincolo storico-strutturale posto all’adattamento rientra
nella polemica di Gould contro il panadattazionismo:

11 ruolo svolto dal vincolo storico nel cambiamento funzionale bizzarro si situa
implicitamente nell’ambito della precedente discussione sulla contingenza [...]. Se
una capacita per un utilizzo in modi segnatamente diversi non si collocasse all'in-
terno della struttura intrinseca e formale della maggior parte degli adattamenti
primari, I’evoluzione non sarebbe mai in grado di raggiungere un nuovo «la» dal
suo attuale «qui»: e la storia della vita stagnerebbe in una perfezione effimera (per
poi morire quando gli ambienti circostanti subiscono le proprie cospicue e occa-
sionali modificazioni)39.

In altri termini, un organismo non ¢ mai riducibile ai propri adattamenti
attuali (tanto piu che gli adattazionisti hard tendono a vedere come adattati-
ve delle proprieta che sono solo vestigia contingenti del processo storico), cioée
al proprio rapporto attuale con un ambiente — esso non e altro che il risulta-
to provvisorio di una serie infinita di ripetizioni di caratteri e proprieta sedi-
mentate in una sovrapposizione di strati di differente origine ed eta. Ogni
ulteriore mutamento non puo che essere vincolato e canalizzato dalle pro-
prieta strutturali accumulate in questa stratificazione complessa:

L’adattabilitd o [...] I'«evolvibilita» di ogni fenotipo deve dipendere [...] da una
flessibilitad per un cambiamento futuro che [...] non puo sorgere mediante la sele-
zione naturale [...]. Pertanto, un’ampia componente dell’evolvibilita deve essere
attribuita alle proprieta strutturali intrinseche dei caratteri che si sono originati
per selezione naturale per un motivo, ma che manifestano anche una capacita per
un reclutamento successivo (con un minimo cambiamento) per funzioni sostan-
zialmente diverse e nuove4°.

37 Ivi, p. 1531

38 Ivi, p. 1532,

39 Ibidem.

40  Ivi, pp. 1532-1533.



La storia, le tracce, la vita 119

L'organismo & quindi un’organizzazione di strutture che si ripetono varian-
do, ma secondo le regole immanenti alla stratificazione di queste strutture. La
storia &€ quindi contingente ma non arbitraria, imprevedibile ma non irrazio-
nale — essa unisce la mancanza di una direzionalita aprioristica e di leggi revi-
sionali cogenti con la forza canalizzante delle condizioni puramente materia-
1li del mutamento: «La storia [...] continua [...] con un costante accoppiamen-
to di contingenza e potenzialita strutturale»4'.

6. Da Darwin a Nietzsche e ritorno

Possiamo ritornare dunque a Nietzsche. Gould gli attribuisce la formula-
zione generale del principio del cambiamento funzionale:

Durante la sua carriera, Nietzsche [...] si sforzo di identificare e di definire i
motivi alla radice delle nostre credenze convenzionali sulla moralita, la filosofia e
la religione [...]. Egli considerd queste credenze come espressioni secondarie e
funzionali di una fonte primaria, generativa: «I’essenza della vita, la sua volonta di
potenza» [...] E riconobbe che non comprenderemmo mai la natura e il carattere
di questa fonte primaria se analizzassimo solamente l'utilita attuale delle sue
manifestazioni secondarie42.

La «volonta di potenza» della vita viene dunque reinterpretata implicita-
mente da Gould come potenza di dispersione intrinseca alle forme viventi —
la «volonta di potenza» non é che la deviazione originaria, I’erranza costituti-
va in virtu della quale il vivente & sempre-gia preso in un movimento che lo
conduce a scivolare via dal contesto della propria origine. Ma Gould va anche
oltre — il principio della «separazione logica» tra fonti originarie e utilita
attuale#3 diventa un principio generale dell'intelligenza della storia:

Non metterei in evidenza in modo cosi marcato [...] questa disamina precisa di
un problema [...] centrale nella biologia evoluzionista — la distinzione tra origine
storica e utilitd attuale — se Nietzsche non I'avesse generalizzato come tema cen-
trale di ogni studio storico [...]. Nietzsche definisce la necessita di distinguere I'o-
rigine storica dall’utilita attuale come «il punto di vista principale della metodolo-
gia storica». «Per ogni tipo di storia non esiste alcun principio piti importante»
aggiunge, poco prima di presentare la sua dichiarazione piu esplicita sul problema
generale: «II principio, ciog, che la causa genetica di una cosa e la sua finale utili-
ta, nonché la sua effettiva utilizzazione e inserimento in un sistema di fini, sono
fatti toto coelo disgiunti 'uno dall’altro; che qualche cosa d’esistente, venuta in

41 Ivi, p. 1533.
42 1Ivi, p. 1516.
43 Cfr. ivi, p. 1517.



120 Andrea Cavazzini

qualche modo a realizzarsi, &€ sempre nuovamente interpretata da una potenza ad
essa superiore in vista di nuovi propositi, nuovamente sequestrata, manipolata»e
adattata a nuove utilita44.

Gould attribuisce a Nietzsche una «somiglianza quasi sovrannaturale con la
concezione di Darwin»45 per quanto riguarda innanzitutto I'idea di una storia
contingente:

Egli riconosce che svincolare 1'utilitd attuale dall’origine storica determina il
campo della contingenza e dell'imprevedibilita nella storia: infatti se qualche orga-
no, durante la sua storia, subisce una serie di singolari cambiamenti nella sua fun-
zione, allora non possiamo né predirne il prossimo utilizzo a partire da un valore
corrente né lavorare comodamente a ritroso per chiarire le ragioni sottostanti
all’origine di quel tratto [Nietzsche riconosce chiaramente] il significato di questo
principio per fugare ogni speranza di poter interpretare una storia filetica come
«Progresso verso una meta»4%;

in secondo luogo, la tesi di Nietzsche converge con la virata «strutturalista»
impressa da Gould alla logica macroevolutiva:

1l punto di vista di Nietzsche [...] puo essere tradotto in termini evoluzionistici
come fonte originaria di vincolo. La ragione originaria continua a esercitare una
presa sulla storia mediante il vincolo strutturale che incanala gli utilizzi posterio-
ri. Allorché le piume si sono originate allo scopo della termoregolazione, la forma
di ogni successiva utilitd per il volo sara influenzata da caratteri costruiti per il
contesto originario#7.

Affermando contemporaneamente la contingenza e l'intelligibilita del pro-
cesso storico, Nietzsche diventa una sorta di controfigura di Darwin (e di
Gould). Questa deviazione attraverso Nietzsche puo sembrare meramente sti-
listica, poiché Gould ha argomentato la propria concezione darwiniana della
storia, come pure la tesi esattazionista, in numerose occasioni senza riferirsi
all’autore della Genealogia della- morale. Ma ¢& piu proficuo attribuire una
razionalitd a questo détour, e anche una sorta di necessita: Nietzsche garanti-
sce una sorta di iperbolizzazione dell’idea darwiniana della storia. Riferendosi
a lui, & possibile concepire che ogni processo storico sia caratterizzato dai trat-
ti di questa «idea della storia» il cui contorno abbiamo cercato di delineare
attraverso l’analisi delle trattazioni gouldiane. Nietzsche permette insomma
di estendere i principi della storia darwiniana al di la dei processi di forma-

44 Ivi., p. 1518. Le citazioni di Nietzsche sono tratte da Genealogia della morale.
45 Ivi, p. 1519.

46 Ibidem.

47 Ivi, p. 1520.



La storia, le tracce, la vita 121

zione biologici e geologici, e di rendere tali principi le fondamenta di una rivo-
luzione nel senso stesso della realtd. Diventa allora possibile capire 'analogia
— gia vista in Gould ma ricorrente anche in Darwin — tra i processi bio-geolo-
gici e la storia delle lingue.

7. La storia, la linguistica e le scienze umane

Possiamo ora vedere piti da vicino la portata del riferimento analogico dar-
winiano alla storia delle lingue. Da cio ci aspettiamo due risultati: innanzitut-
to, di comprendere meglio il significato dell’idea darwiniana della storia e la
rottura che essa introduce (o di cui partecipa) nel campo dei saperi e del senso
della realta; in secondo luogo, di capire la portata della rivoluzione darwinia-
na nel campo biologico, cio che essa rende impensabile, e quali vie del sapere
al contrario essa apre. Evidentemente, il secondo risultato presuppone il
primo; e il primo presuppone che si tengano a mente i caratteri costitutivi di
questa «idea della storia» messi in evidenza in cio che precede.

L’analogia linguistica di Darwin e Gould concerne innanzitutto le anomalie
e le irregolarita nelle formazioni della vita e del linguaggio:

Le parole offrono utili indicazioni sulla loro storia quando la loro etimologia non
ha nulla a che vedere con il loro significato attuale. Cosi riteniamo che una volta la
parola inglese emolument indicasse le tasse pagate dal mugnaio (miller dal latino
molere cioé macinare) [...]. Gli evoluzionisti hanno sempre considerato le trasfor-
mazioni linguistiche come fertile terreno di analogie significative. Charles Darwin,
nel portare argomenti a sostegno di interpretazioni evoluzioniste per strutture rudi-
mentali [...] ha scritto: «Gli organi rudimentali possono essere paragonati a quelle
lettere di una parola che pur mantenute nello scritto non hanno ragione di essere
nella pronuncia e servono come indizi per dedurre 'etimologia della parola»4®.

La conclusione di Gould é radicale: «Sia gli organismi che il linguaggio
sono soggetti ad evoluzione»49. Si tratta di quell’estensione dell’idea darwi-
niana di storia a dei campi extra-biologici o extra-geologici di cui Gould ha
cercato la cauzione in Nietzsche. Ma la scelta del linguaggio come analogia-
guida non & casuale. Perché il rapporto nuovo alla storia aperto da Darwin
dipende da un mutamento nel modo di vedere i fenomeni storici che € appar-
so dapprima nel campo linguistico: ¢ la linguistica ad aver fornito il primo
esempio di quel vedere-come che struttura I'approccio di Darwin alla storia
delle realta naturali. E ’analogia proposta da Darwin e da Gould presuppo-

48 S.J. Gould, «Tracce della storia che non hanno senso» cit., p. 18.
49 Ibidem.



122 Andrea Cavazzini

ne un particolare sguardo sul linguaggio, un modo di vedere e pensare la
realta del linguaggio che, oltre ad essere la base implicita della linguistica
sorta nel XIX secolo, puo costituire anche un filo conduttore per operare tra-
sformazioni in altri campi del sapere.

In che modo dunque Darwin e Gould parlano del linguaggio, e in che modo
lo vedono? Qual é lo spazio di problematizzazione entro cui il linguaggio
diventa accessibile per i due naturalisti? Evidentemente, & dall’identificazio-
ne di tale modo di vedere e comprendere il linguaggio che si potra capire il
significato dell’analogia tra quest’ultimo e gli organismi: da cio si potra com-
prendere anche qualcosa in piu sullo spazio di intelligibilita che caratterizza
la comprensione del vivente.

E sufficiente prestare attenzione alla trattazione di Gould e Darwin per
accorgersi che essi partono entrambi dalla pura materialita del linguaggio. Sia
nel caso delle etimologie prive di legami di senso, sia in quello delle lettere
residuali nelle parole, la lingua ¢ interrogata a partire dal suo corpo, cioé da
cio che in essa vi & di materiale, di dipendente da una grammaticalita assolu-
ta, coincidente da ultimo con un’esteriorita pura sottomessa a trasformazioni
e processi indifferenti al senso. Per comprendere meglio cosa significhi que-
sto sguardo materiale sul linguaggio, € sufficiente mettere a confronto la con-
siderazione ermeneutica della lingua, elaborata da Dilthey, con quella che ha
sorretto la pratica della linguistica comparata, riassunta da Paul Veyne. Per
Dilthey, la lingua & per definizione accessibile alla «comprensione», definita
come segue: «Quel processo, mediante il quale noi conosciamo un interno per
mezzo di segni colti esteriormente dai nostri sensi, noi lo chiamiamo: com-
prensione [...] Chiamiamo comprensione il processo, mediante il quale cono-
sciamo qualcosa di psichico per mezzo di segni sensibili che lo manifesta-
no»°°. La comprensione ha, per Dilthey, una portata universale, tale da diven-
tare la chiave di ogni considerazione di tutti gli aspetti della civiltd umana:
«Questa comprensione si estende dalla apprensione dei suoni infantili sino
all'intelligenza di Amleto o della Ragion pura. Nelle pietre, marmo, note
musicali, gesti, parole e scrittura, nelle azioni, sistemi economici e costituzio-
ni, ci parla il medesimo spirito umano e chiede di essere interpretato»>5.
Come si vede, tra gli oggetti della comprensione, il linguaggio ha un ruolo
d’eccezione. Dilthey ne teorizza esplicitamente la paradigmaticita: «Solo nel

50 W. Dilthey, Le origini dell'ermeneutica, in 1d. Ermeneutica e religione, a cura di G. Morra,
Milano, Rusconi, 1992, p. 77.

51 Ibidem. La comprensione & per Dilthey I’'organo universale delle scienze dello spirito; 1’er-
meneutica che su di essa si fonda costituira quindi I'unico approccio adeguato alle forme
della civilta e della cultura. Il «metodo storico» nel senso darwiniano e nietzscheano si
oppone diametralmente all’approccio ermeneutico; come vedremo, la ragione di questa
opposizione risiede in una divergenza sul processo di produzione degli oggetti offerti all’a-
nalisi (e che, in certi casi, sono le forme stesse dell’esistenza umana).



La storia, le tracce, la vita 123

linguaggio I'interiorita dell'uomo trova la sua espressione completa, esaurien-
te e oggettivamente comprensibile. Per questo I'arte della comprensione ha il
suo punto di gravita nella [...] interpretazione delle testimonianze dell’esi-
stenza umana conservate dallo scritto»52. Per Dilthey dunque I'interpretazio-
ne di un oggetto significa trascenderne la materialita, 'aspetto esteriore, per
coglierne il senso spirituale — si tratta dunque di oltrepassare il «corpo» per
accedere all’«anima». Come si sa, il corpo é il carcere dell’anima, ma ne e
anche il segno — la nasconde alla visibilita immediata, ma al tempo stesso la
manifesta: la materialita dell’oggetto culturale consente dunque all’ermeneu-
ta di trascenderla in direzione del senso invisibile. Dilthey ritiene che tale sia
il solo procedimento adeguato allo studio degli oggetti culturali poiché é per-
suaso che il loro processo di produzione implichi un analogo dualismo, ben-
ché orientato in senso inverso rispetto alla comprensione:

La nostra attivita presuppone generalmente il riconoscimento di altre persone;
una gran parte della felicita umana deriva dallo sperimentare stati d’animo degli
altri [...] La coscienza storica consente cosi all'uomo moderno di avere presente in
sé tutto il passato dell’'umanita: egli guarda in tal modo oltre tutti i limiti del suo
tempo nelle civilta passate; egli assume in sé la loro forma e ritrova il loro incan-
to: e grande aumento di felicita gliene derivaS3.

Un prodotto della cultura nasce allorché un senso € incarnato in forme
materiali; la comprensione segue allora il senso inverso, risolvendo la mate-
ria esteriore nell'intenzionalita significante, nel voler-fare-senso originaria-
mente trasposto nella corporeita dei documenti. E chiaro che questo dualismo
é anche immediatamente teleologico: la comprensione dovrebbe permettere
di cogliere il messaggio che gli uomini del passato hanno consegnato alle
vestigia materiali affinché un giorno venisse interpretato. La comprensione
risponde dunque ad una domanda e ad un appello, I'appello del senso che ci
fa-segno dalla corporeita provvisoriamente inerte, ma che l'interpretazione
animera, delle vestigia del passato. L’interpretazione realizza dunque il fine di
comunicazione universale di cui vivono e per cui sono nati gli oggetti della
cultura: il che significa presupporre che il processo storico sia orientato dalle
finalita — trasformate per i posteri in messaggi da comprendere — dei sogget-
ti che vi agiscono.

Esistono tuttavia discipline afferenti alle «scienze umane» o «storico-socia-
li» per le quali il processo storico non comporta né soggetti né fini, ma solo
trasformazioni materiali regolate. La linguistica comparata, ad esempio, fa a
meno di ogni riferimento ad un senso «interiore» per studiare le trasforma-
zioni e gli spostamenti che riguardano il corpo della lingua:

52 Ivi, p.79.
53 Ivi, p. 75.



124 Andrea Cavazzini

Per creare la grammatica comparata dell’indoeuropeo o delle lingue romanze,
non era sufficiente constatare che il latino mater e I'indo-iraniano matar si asso-
migliano parecchio, era necessario attribuire importanza alla materia stessa delle
parole, ammettere che esse non si riducano al loro senso, alla loro funzione di
designare le cose, di rifletterle in un mondo composto di cose e di parole che fun-
gono da loro specchio. E stato necessario che ormai I’etimologia consistesse nello
spiegare quali leggi avessero trasformato la carne di una parola sanscrita in quel-
la di una parola greca il cui senso poteva essere alquanto differente; non é pit
bastato trovare quale parola latina avesse dato luogo al vocabolo francese che desi-
gnava lo stesso oggetto. Il nome dell’acqua (greco wudor, inglese water, russo
voda, ittita watar) non consisteva pil soltanto nel suo significato, ma possedeva un
materiale sonoro che non era piti un mero dettaglio [...]: era una realta di cui biso-
gnava trovare il perché. Dato che il materiale delle parole aveva cessato di essere
invisibile a causa della luce troppo vivida del loro significato, bisognava poter dire
perché il russo presenta un o dove l'ittita presenta un a. Divengono allora ridicole
le etimologie avanzate con superba noncuranza nel Cratilo. Un progresso scienti-
fico quale la nascita della grammatica comparata non consiste unicamente in una
miglior conoscenza del proprio oggetto: implica piuttosto che non si parli, in ulti-
ma istanza, dello stesso oggetto che in precedenza, e non si riduce ad accorgersi di
dettagli che prima erano sfuggiti54.

Cio che Paul Veyne descrive non ¢ forse 'avvento di un veder-come I'ogget-
to linguistico con il quale il veder-come darwiniano presenta precise analo-
gie? Per Darwin, la vita non & piu pensabile a partire dal senso che essa & sup-
posta realizzare, ma a partire dall’autonomia della sua materialita, dalle
traiettorie storiche che le leggi di tale materiale consentono ed impongono.
Darwin tratterebbe quindi le formazioni viventi come come oggetti gramma-
ticali, come una scrittura il cui senso & sempre condizionato dalla materialita
del corpo esteriore dell’oggetto.

Questo modo di vedere la realta della lingua é stato trasposto da Georges
Dumézil allo studio dell’«ideologia indoeuropea», e quindi all’ambito genera-
le delle scienze della cultura:

Non ¢é dall'interno di una societa indo-europea particolare che & possibile deter-
minare con verisimiglianza cio che, in essa, nel suo stato di maturita, proviene da
un’innovazione pit 0 meno recente e cio che é stato mantenuto dell’erdita ance-
strale; non ¢ lo storico di una societa indo-europea particolare che, seguendo cié
che gli insegna la sola storia, puo congetturare la preistoria: negli equilibri che egli
constata, gli elementi pit antichi sono spesso ridotti a ben poca cosa e deviati dalla
loro funzione originaria (détournés de leur fonction premiére) [...]. Il comparati-
vista al contrario dispone di un mezzo obiettivo di valutazione: I'identificazione
delle coincidenze tra due societa apparentate, e delle coincidenze in gruppo piut-

54 P.Veyne, «Un archéologue sceptique», in L’infréquentable Michel Foucault, sous la direc-
tion de D. Eribon, Paris, EPEL, 2000, pp. 21-22.



La storia, le tracce, Ia vita 125

tosto che isolate. Se si riconosce, incastonata in un equilibrio specificamente
indiano ed in un equilibrio specificamente romano ad esempio, un’identica serie,
sufficientemente originale, di elementi che intrattengono relazioni reciproche di
omologia, si puo presumere I'antichita di tali elementi, la loro ereditarieta a parti-
re dalla preistoria comune [...]. In fondo, il metodo comparativo in materia reli-
giosa non differisce dallo stesso metodo in materia linguistica: esso solo permette
di risalire con sicurezza e obiettivita alla preistoria grazie all’utilizzazione simulta-
nea degli arcaismi, delle bizzarrie (delle «irregolarita» dicono i grammatici), di
tutte le tracce che, qui e 13, in seno a ciascun equilibrio particolare sostituitosi all’e-
quilibrio preistorico comune, testimoniano di questo lontano passato, ma alla sola
condizione di essere recuperate, confermate, interpretate e talvolta restaurate da
un punto di vista esterno5s.

Con la mossa teorica di Dumézil, assistiamo esattamente all’'operazione che
Gould cercava in Nietzsche: I'idea darwiniana della storia finisce per diventa-
re un principio valido per lo studio generale di tutti i fenomeni culturali. Ora,
questa idea pud essere compresa in cio che ha di pitu essenziale proprio a par-
tire dalla sua apparizione nel campo della linguistica, e dall’opposizione al
modo di vedere ermeneutico. La storia € il movimento — regolato da determi-
nazioni e vincoli ma non prevedibile — di una pura materialita priva di senso,
e quindi senza fini interiori da realizzare. Nel’ambito delle scienze umane, cid
significa che il senso non potra venir invocato che come effetto di processi
attivi al livello della materialita dei fenomeni; nel campo biologico, cid impli-
ca che la vita e la sua storia non realizzino alcun senso, non tendano ad alcun
fine, né siano guidati da alcun progetto.

8. Freud e l'interpretazione

Da quanto precede segue un differente statuto dell'interpretazione: non si
tratta pitt di comprendere un senso interiore che si rivolge a noi dalla prigio-
ne della materia tendendo alla propria ri-spiritualizzazione nel libero dialogo
tra coscienze. Interpretare significa ricostruire dei processi di trasformazione
che sono rigorosamente determinati pur restando vuoti di senso. Questa
determinazione che prescinde dal senso é trasponibile dall’'universo naturale

55 G. Dumézil, Mythes et dieux des Indo-européens, textes réunis et présentés par H.
Coutau-Bégarie, Paris, Flammarion, 1992, pp. 235-236. Si notera ’analogia precisa tra
linvocazione di Dumézil e quella di Darwin alle irregolarita come tracce di una storia
occultata nel «corpo» stesso dei fenomeni che si presentano a noi actu. Un’ulteriore varia-
zione su questo tema si trovera in Freud: applicando qui questo principio di decifrazione
allo studio del principio stesso, potremo dire che tutte queste occorrenze del tema sono
tracce di un unico paradigma — di un unico modo di vedere le realta dette «storiche» — che
unisce in una struttura nascosta e non-tematica ambiti del sapere molto distanti tra loro.



126 Andrea Cavazzini

alla totalita delle obiettivazioni culturali a condizione di poterla riferire a cio
che é per eccellenza il luogo del senso: lo «spirito». La possibilita di dare dei
fenomeni psichici una lettura che faccia a meno del dualismo esterno-interno
e di ogni connessa teleologia € la condizione di pensabilita di una razionalita
interpretativa radicalmente non-ermeneutica. Non stupira nessuno che sia la
psicoanalisi il banco di prova di tale razionalita.

Freud ha elaborato un’«arte dell’interpretazione» i cui principi e metodi
hanno significativi punti in comune con quelli darwiniani. Vediamo come
Freud stesso li enuncia:

L’intento del lavoro analitico € notoriamente quello di far si che il paziente rinun-
ci alle rimozioni — nel pitt ampio senso intese — che risalgono al suo pil antico svi-
luppo [...]. A tal fine egli deve ripristinare il ricordo di determinati episodi, nonché dei
moti affettivi da essi suscitati, che al momento risultano in lui dimenticati. Noi sap-
piamo che i suoi sintomi e le sue inibizioni attuali sono la conseguenza di tali rimo-
zioni, e che dunque sono il sostituto di quello che ha dimenticato. Che tipo di mate-
riale ci mette egli a disposizione, il cui utilizzo ci consenta di portarlo sulla strada del
recupero dei ricordi perduti? Molteplici e svariate cose: frammenti di questi stessi
ricordi nei suoi sogni, in sé di valore incomparabile, ma di norma gravemente defor-
mati ad opera di tutti quei fattori che concorrono alla formazione onirica; idee
improvvise che egli produce quando si abbandona alla «libera associazione», nelle
quali possiamo rintracciare alcune allusioni agli episodi rimossi e alcune propaggini
dei moti affettivi repressi nonché delle reazioni contro di essi; infine, indizi di ripeti-
zioni degli affetti relativi al rimosso si riscontrano nelle azioni ora importanti, ora
insignificanti che il paziente compie, sia all'interno sia all’esterno della situazione
analitica [...]. Da questo materiale grezzo — se cosi possiamo chiamarlo — dobbiamo
tirar fuori cio che ci interessa. Cio che ci interessa & un quadro, attendibile e comple-
to, in tutti i suoi elementi essenziali, degli anni dimenticati della vita del paziente3®.

Su questo materiale, I'analista dovra esercitare il suo lavoro interpretativo:

L’analista deve scoprire, o per essere piul esatti costruire il materiale dimenticato a
partire dalle tracce che questultimo ha lasciato dietro di sé [....] Il suo lavoro di costru-
zione o, se si preferisce, di ricostruzione, rivela un’ampia concordanza con quello del-
I'archeologo che dissotterra una citta distrutta e sepolta o un antico edificio [...] come
I'archeologo ricostruisce i muri dell’edificio dai ruderi che si sono conservati, deter-
mina il numero e la posizione delle colonne dalla cavita del terreno, e ristabilisce le
decorazioni e i dipinti murali di un tempo dai resti trovati tra le rovine, cosi procede
l'analista quando trae le sue conclusioni dai frammenti di ricordi, dalle associazioni e
dalle attive manifestazioni dell’analizzato. A entrambi resta il diritto di ricostruire
mediante integrazioni e ricomposizioni del materiale che si & preservato57.

56 S. Freud, «Costruzioni nell’analisi», in Id., Analisi terminabile e interminabile- Costruzioni
nell'analisi, tr. it. di R. Colorni, Torino, Bollati-Boringhieri, 1999, pp. 72-73.
57 Ivi, pp. 73-74.



Le strade, le tracce, la vita 127

Le tracce di cui parla Freud sono componenti di una struttura piu antica
che si presentano all'interprete rifunzionalizzati allinterno di totalita piu
recenti — di nuovi «equilibri» per usare il termine di Dumézil. Tanto la strut-
tura costituita dall'infanzia del paziente, che quella costituita dall’ideologia
indoeuropea, risultano accessibili solo in virti del fatto che dei loro fram-
menti hanno potuto ricevere nuove funzioni, differenti da quelle originarie,
all’interno di formazioni storiche successive, che ora si presentano all'inter-
prete — la distinzione darwiniana e nietzscheana tra origine e funzione attua-
le & quindi alla base di questi fenomeni e della loro interpretabilita. Gli ogget-
ti storici (biologici, geologici, linguistici, culturali o psichici) sono sottoposti,
in virtu di tale distinzione, ad un perpetuo slittamento, ad un’erranza costitu-
tiva che li incorpora a sempre nuove totalita — questo slittamento, da un lato,
ne muta la funzione e in tal senso li deforma, dall’altro permette di ritrovare
nel presente, inserito in equilibri recenti, cio che appartiene a tempi piu remo-
ti, e che, senza questa capacita di sfuggire alla propria funzione e al proprio
contesto originari, sarebbe andato perduto. Naturalmente, affinché un tale
processo di erranza costitutiva sia pensabile, & necessario escludere ogni fina-
lita prefissata che animerebbe il divenire di questi oggetti: privi di fini e di
progetti a guidarne le traiettorie, essi si conservano e si modificano solo in
virtu della capacita di variare e ripetersi inerente alla loro costituzione mate-
riale e alle potenzialita di transfunzionalizzazione che essa racchiude.

E chiaro allora come il modello diltheyano del «messaggio» e dell’appello
sia del tutto inadeguato a render conto dell’interpretabilita di tali oggetti.
Cosa fanno, in realtd, interpreti come Freud o Dumézil? Essi dissociano la
coerenza di un oggetto immediatamente dato e riferiscono gli oggetti che ne
risultano ad altre serie, altre totalitd, altri equilibri (esattamente come avvie-
ne nell’ «interpretazione» darwiniana degli organismi). Da nessuna parte, in
questa pratica interpretativa, & necessario ricorrere ad un senso interiore, ad
un’intenzionalitd comunicativa il cui appello si tratterebbe di risvegliare dallo
sprofondamento nella materia5®. Si tratta solo di far variare gli oggetti, sfrut-
tandone le virtualita di rifunzionalizzazione, per inserirli in un contesto non
immediatamente dato, ma supposto e ricostruito — una totalita che non ha

58 Naturalmente, & sempre possibile ridurre l'inconscio freudiano ad una sorta di «messag-
gio» occulto che si tratterebbe di esplicitare e reintegrare nella coscienza intenzionale
desta. Questa lettura ermeneutica di Freud va perd contro la convinzione freudiana di star
indagando una realtd misteriosa e irriducibile dentro di noi, cosi come le scienze naturali
indagano una realta irriducibile fuori di noi. Il che significa: I'inconscio perde la sua speci-
ficita freudiana a venir visto come un’intenzionalitd momentaneamente alienata nel misco-
noscimento — Freud fa di tutto per pensarlo nei termini della rigorosa determinazione che
compete ai «processi di storia naturale», per usare un’espressione di Marx, cio¢ come un
gioco di forze non animato da alcun «senso profondo». Invocare un’entita di questo gene-
re, infatti, significherebbe cadere nell'idea romantica e pre-freudiana dell'inconscio.



128 Andrea Cavazzini

nulla a che vedere con un «interno» spirituale, perché & della stessa natura
delle tracce che permettono di dedurla. 11 processo che conduce dalle tracce
presenti all’'oggetto ricostruito non fa intervenire alcun dualismo tra il
«corpo» dell’interpretandum e I'intentio che lo animerebbe: le tracce mate-
riali che si tratta di interpretare indicano una totalita cui esse appartengono
solo in ragione delle virtualita immanenti alla loro «materia». In proposito,
uno dei «casi» freudiani piu istruttivi € quello dell’«Uomo dei lupi»: parlan-
do dei suoi sogni, Freud osserva che «questi sogni suscitavano l'impressione
che venisse rielaborato in varie guise sempre lo stesso materiale»59. E infatti,
le fantasie del paziente risultano essere la rielaborazione-deformazione di una
rappresentazione piu antica ripetuta in un contesto differente — questa defor-
mazione ha lo scopo di rifunzionalizzare la rappresentazione rendendola
accettabile, cancellandone la significazione angosciosa e umiliante:

[Tali fantasie] erano intese a cancellare il ricordo di un avvenimento che in
seguito era parso intollerabile alla considerazione che il paziente aveva della pro-
pria virilita, e tale scopo avevano raggiunto sostituendo alla realta storica 'imma-
ginazione ottativa di una situazione opposta®°;

cio che ovviamente presuppone una certa plasticita della forma materiale
della rappresentazione originaria, tale da renderla virtualmente capace di
ripetersi deformata in diversi «equilibri». Ancora piu significativo & il celebre
sogno dei lupi — il suo contenuto manifesto & un insieme di esattazioni di ele-
menti provenienti dai piu diversi contesti (immagini di libri di fiabe, episodi
diversi — la visita al gregge di pecore spiega il colore bianco dei lupi! — svaria-
te favole che contengono lupi, ecc.), il tutto deformato e rifuso nella forma del
sogno®. Ma non € tutto: il contenuto manifesto del sogno «ripete» tutti que-
sti elementi disparati allo scopo di «ripetere» qualcos’altro al livello del con-
tenuto latente — la scena formata da elementi «esattati» & essa stessa la defor-
mazione di una scena precedente che viene «ripetuta» con delle variazioni-
deformazioni tali da consentirle di sfuggire all’oblio®2. Questa scena riemerge
nel contesto di desideri risvegliati dalla scadenza natalizia, che riattiva il desi-
derio del paziente di ottenere soddisfazione sessuale dal padre®3. Questo
nuovo «equilibrio», questa nuova situazione del paziente, fa riemergere la
scena traumatica (il coito a tergo dei genitori) in cui al soddisfacimento da

59 8. Freud, «Dalla storia di una nevrosi infantile. Caso clinico dell’'Uomo dei lupi», tr. it. di
M. Lucentini e R. Colorni, in Id. Opere, t. 7, Totem e tabu e altri scritti 1912-1914, Torino,
Bollati Boringhieri, 1975, p. 497.

60 Ivi, p. 498.

61 Ivi, pp. 507-510

62 Ivi, p.511.

63 Ivi, p. 513.



Le strade, le tracce, la vita 129

parte del padre é associata la castrazione, ma la fa riapparire imponendole
una deformazione che la renda suscettibile di rappresentazione. Come si vede,
I'interpretazione del sogno non & che la ricostruzione di un gioco di slitta-
menti, ripetizioni e deformazioni di frammenti e tracce che ¢ il loro stesso
«aspetto» esteriore e «materiale» a rendere suscettibili di entrare in diverse
configurazioni, in svariate costellazioni di rappresentazioni psichiche. Le
Vorstellungreprasentanzen posseggono un’intrinseca virtualita che consente
loro di essere spostate e variate dal gioco di forze dell’apparato psichico; al
tempo stesso, questa virtualita immanente incanala e determina la traiettoria
di ciascuna rappresentazione, impone dei vincoli alle deformazioni che essa
subira ad opera delll’efficacia delle pulsioni e delle istanze. Come i caratteri
«esattati» di Darwin-Gould, i frammenti ideologici e psichici di cui parlano
Dumézil e Freud seguono un percorso determinato dai giochi di forze in cui si
trovano inseriti, e da cui la loro materia costitutiva puo essere affetta — nes-
sun progetto, messaggio o scopo li guida verso alcuni esiti a scapito di altri,
ma solo le virtualitd immanenti alle loro proprieta strutturali e i contesti dif-
ferenti in cui essi vengono ripetuti, variati e ricombinati. Si comprende allora
come questo stile di interpretazione possa riprendere in termini del tutto dif-
ferenti il progetto diltheyano di fondazione della storia come «comprensione
oggettiva del singolare»%4. Naturalmente, parlare di «comprensione» nel
senso di Dilthey & qui fuori luogo: ma il problema della conoscenza oggettiva
del singolare come minimo denominatore delle discipline storiche resta. Per
Dilthey, questo problema coincide con la fondazione delle scienze dello spiri-
to: «Le scienze dello spirito hanno questo vantaggio sulle scienze della natu-
ra, che il loro oggetto non & qualcosa che si mostri attraverso i sensi [...] ma e
la realta stessa interna e immediata, qualcosa che sperimentiamo dentro di
noi»%. E naturalmente questa interiorita spirituale costituirebbe appunto la
singolarita di cui solo la comprensione ermeneutica ci darebbe la chiave. La
costellazione che abbiamo voluto ricostruire, tra la linguistica indoeuropea,
Darwin, Nietzsche, Freud e Dumézil, dissocia il problema della singolarita da
quello delle presunte «scienze dello spirito». La storia € certamente il campo
delle singolarita, come ricorda lo stesso Gould, ma qui «singolarita» vuol dire
formazione determinata di un oggetto attraverso un percorso imprevedibile,
e non individualitd espressiva la cui intima essenza non sarebbe coglibile
attraverso delle categorie di determinazione oggettiva ma solo attraverso I'in-
tuizione della sua interiorita dotata di senso. Si tratta invece di concepire un
processo imprevedibile ma intelligibile in termini oggettivi, e di costruire una
nozione materialistica di singolarita, che riconosca i diritti tanto della contin-
genza che del determinismo. In questo senso, Freud é di nuovo l'autore chia-

64 W. Dilthey, Le origini dell'ermeneutica cit., p. 75.
65 Ivi, p. 76.



130 Andrea Cavazzini

ve; Paul-Laurent Assoun ha efficacemente esposto la concezione freudiana
della singolarita. I contesto in cui tale concezione pud essere affrontata
riguarda nuovamente un procedimento di lettura o decifrazione — la clinica
psicanalitica si trova di fronte un «reale massiccio, schiacciante», che si trat-
ta di non «ridurre»®. Questo reale & quello del sintomo «con il qual termine
noi intenderemo [...] cid che designa un turbamento del reale, qualche cosa
che capita e che, soprattutto, ‘cade male’»%’. Il sintomo é dunque nuovamen-
te un’«irregolarita», un’increspatura in un funzionamento apparentemente
«normale», che indica, in virtu dell’asperita stessa del suo «cader male», la
singolarita di una formazione psichica, resa cio che ¢ — e quale il sintomo la
rivela — dall’irriducibilita di un divenire contingente.

Ora, questa irriducibilita € manifestata dall’esigenza di pensare il sintomo:
a) come un caso singolare; b) a partire dall’esteriorita della sua forma, del suo
presentarsi allo «sguardo» (ma sarebbe meglio dire: all’ascolto) clinico. Cosi,
quando 'Uomo dei topi ricorre ad un esempio apparentemente qualunque, ma
contenente la morte del padre, Freud prende 'esempio «alla lettera, cioé alla
lettera della cosa [ ...] Si tratta della cosa stessa che era da dire, e con «cosa»,
non bisogna intendere altra cosa che lo stretto contenuto dell’enunciato [...]
Freud restituisce tutto il suo contenuto di positivita all’enunciato»%®, come
Darwin restituisce alla singolarita di una formazione geologica o vivente la
positivita del suo esser-cosi. L'interprete — freudiano o darwiniano — non deve
trattare il sintomo — I'enunciato o il carattere — come un segno esteriore della
cosa stessa: «gli & sufficiente prelevare I’esempio della parola del locatore e di
imporgli un coefficiente supplementare: questo esempio éla cosa stessa»%9.

Darwin non fa la stessa cosa con le formazioni viventi? L'unica conoscenza
a cui ci introduce la decifrazione della vita non ¢ un senso che trascenda la vita
stessa, ma appunto la singolarita di ogni vivente preso nella tautologicita del
suo reale. Affinché pero tale reale divenga un possibile oggetto di interpreta-
zione, é necessario imporre alla vita il coefficiente d'immanenza formulato da
Assoun per Freud: il significato del vivente ¢ il vivente medesimo. Che il caso
singolo, I'’esempio, la singolarita, non sia il segno di altro-da-sé ma al contra-
rio coincida gia con la Cosa stessa che si sta cercando di decifrare, questa
«congruenza» dell’esempio e della cosa che fa si che «la cosa non sia nulla pit
che 'altro nome dell’esempio»7°, non € nulla che si possa trarre dal semplice
studio del caso singolare — & necessario che un dato veder-come, che una pro-
spettiva immanentistica sulla realta, venga a rendere pensabile la coinciden-

66 P.-L. Assoun, Introduction a la métapsychologie freudienne, Paris, PUF, 1993, p. 33.
67 Ivi, p. 34.

68 Ivi, p. 37.

69 Ibidem.

70 lvi, p. 40.



Le strade, le tracce, la vita 131

za tra la singolarita stessa e l'oggetto della conoscenza. Una volta attribuita
autonoma consistenza alla materialita di una costituzione singolare, per 'in-
terprete pensare la singolarita diventa identico a

pensare la cosa stessa, fenomenalizzata [...] nella rete di fenomeni e di relazioni in
cui essa si «esemphﬁca» [...] pensare una sorta di movimento spontaneo dell’ og-
getto[...]. L'esempio & qu1 il riverberarsi della cosa [...] Cio & cosi vero che Freud si
trova talvolta nella posizione di [...] ripetere I’esempio fornito dal proprio materia-
le ma-questa volta a mo’ di spiegazione: Posizione ironica e rivelatrice, certificato-di
autenticita del contenuto stesso [...]. Questo € cio che conferisce una forma tauto-
logica rivelatrice allo stile dell’interpretazione analitico. Ma l'interpretazione intro-
duce al tempo stesso una sorta di dissimmetria in questa ripetizione apparente [...].
La si trova il momento propriamente detto dell’interpretazione: meno scoperta di
un senso che riappropriazione dell’esempio come la cosa stessa. Nell'effettuazione
dell'identita stessa si opera il lavoro dell’interpretazione?.

Leggere — entro la pratica interpretativa — 'esempio come la cosa stessa
significa pensare la cosa a partire dal veder-come che rende pensabile la con-
gruenza tra la cosa e I'esempio, la singolarita e 'oggetto di conoscenza. La tau-
tologicita di questo movimento € al tempo stesso effettiva e apparente — affin-
ché la lettura della singolarita dia luogo ad un’interpretazione tautologica ¢
necessario che un veder-come identifichi la materialita tautologica della cosa
come un contenuto possibile della sua decifrazione: e questo veder-come,
questo coefficiente di immanenza, non € ovviamente in sé tautologico. Ma puo
diventarlo aprés coup: perché, una volta che il coefficiente di immanenza
abbia reso possibile il fatto di ricavare dalla decifrazione della singolarita
nient’altro che il suo reale tautologico, ogni decifrazione di questo tipo diven-
ta una sorta di dimostrazione del coefficiente d'immanenza come principio
interpretativo valido e fecondo.

9. Oltre I'ermeneutica

La riappropriazione della cosa come movimento circolare di decifrazione di
un’autofenomenalizzazione coincide quindi con la trasformazione del veder-
come anonimo e presupposto in principio e terminus ad quem di un metodo di
lettura: questo moto circolare di apertura della storicita delle cose &€ comune
alla pratica clinica freudiana e al metodo storico di Darwin; e, come si é visto,
a molte altre imprese teoriche di cui e urgente fare una cartografia. Infatti, da
qui si puo partire per riaprire il problema del significato di un’«ermeneutica».
Seguendo la riformulazione che Enzo Melandri ha tentato di questo (oggi abu-

71 Ivi, p. 41.



132 Andrea Cavazzini

satissimo) termine, possiamo distinguere 1'ermeneutica — «teoria dell'inter-
pretazione [...] che cerca di rendere gia esplicite le regole gia in uso nella pras-
si»72 — dalla semiologia — «studio delle modalita d’uso dei segni»73. Ora,

semiologia ed ermeneutica sono concetti correlativi. Da una parte, non c’e
ermeneutica senza semiologia: come potremmo rendere espliciti i canoni inter-
pretativi se non disponessimo di un veicolo segnico, relativamente ai «significan-
ti» del quale si definisca il criterio di lettura? D’altra parte, & vera anche la con-
versa: non ¢’ semiologia senza ermeneutica. Come potremmo fare di una cosa il
segno significante di un’altra [...] o, ancor peggio, di un fenomeno il «sintomo» di
qualcosa di trans-fenomenico se non disponessimo di un codice relativamente al
quale si definisca I'interpretazione’.

Chiaramente, le «formazioni» decifrate da Darwin, Freud e Dumézil sono
oggetti semiologici — segni usati in una specifica maniera. Invece, il «vedere-
come» & un problema ermeneutico: si tratta del codice prestabilito attraverso
cui i messaggi, cioé gli oggetti semiologici, diventano significanti. Nel caso che
ci interessa, il codice ¢& il coefficiente di immanenza: attraverso di esso, i mes-
saggi significano la loro immanenza radicale a se stessi, cioe diventano segni di
null’altro che del proprio reale (o, se si preferisce, di sé stessi in quanto realia
autoimmanenti). Il che ha conseguenze sullo statuto dell’ermeneutica — infat-
ti, I'autonomizzazione dei codici operata da quest’ultima rischia sempre di
cadere in una forma di idealismo, nella misura in cui, infine, il codice risulta
null’altro che un «punto di vista» sul messaggio rispetto al quale quest’ultimo
non puo opporre alcuna resistenza:

Prefissato il codice, non ¢’¢ pitt un problema di interpretazione. Tutti i fenome-
ni diventano egualmente significanti e nello stesso tempo insignificanti [...]. E il
codice che crea il messaggio e non, viceversa, il bisogno di capire il mondo?.

Materialisticamente, Melandri definisce «falsa e ripugnante» la concezione
che deriva dal primato del codice sul messaggio — una posizione materialistica
non pud che affermare il primato contrario. Ma questo primato non puo essere
assoluto, perché cio condurrebbe ad un’altra posizione idealistica, cioe alla tra-
sparenza presunta del messaggio rispetto al senso. Il messaggio € sempre opaco,
Iinterpretazione non & mai senza residui, ed & percio che sorge 'autonomizza-
zione ermeneutica dello studio dei codici — sintomo del fatto che un codice ¢
sempre parzialmente esterno e trascendente al messaggio. Questa trascendenza

72 E.Melandri, La linea e il circolo. Studio logico-filosofico sull'analogia, Bologna, Il Mulino,
1968, p. 59.

73 Ivi, p.73.

74 Ivi, p.79.

75 Ivi, p. 89.



Le strade, le tracce, la vita 133

deve perd essere limitata, ed & questo l’esito del codice che abbiamo visto all’'o-
pera come coefficiente di immanenza. Interpretare un messaggio — cioe un
fenomeno — in base a questo codice significa attribuire al fenomeno la capacita
di significare il proprio reale, cioé la propria materialita irriducibile e «positi-
va». Percio, questo codice autodistrugge la propria trascendenza poiché grazie
ad esso il fenomeno non significa altro che se stesso: il codice trascende il mes-
saggio solo per rinviare di nuovo ad esso come punto di partenza e punto di arri-

vo dell’'operazione esegetica. Al tempo stesso, un tale codice ¢ immediatamente
inducibile dal messaggio-fenomeno che il codice dell'immanenza rende signifi-
cante-sé-stesso. Infatti, il codice non ¢, nel suo contenuto logico, altro che la tau-
tologicita del messaggio: e questa tautologicita del messaggio — cioe il fatto che
il significato del fenomeno non & altro che il fenomeno stesso — & il risultato del-
l'atto interpretativo. O meglio: ne ¢ il risultato e il presupposto, in quanto ¢ il
codice ad attribuire al messaggio-fenomeno la tautologicita del significare-sé-
stesso in quanto reale-immanente. L'esser-reale-immanente, o I’esser-autoim-
manente, del fenomeno & appunto il codice attraverso cui il fenomeno puo signi-
ficare se stesso in quanto reale autoimmanente, ma € anche un risultato di que-
sta significazione. Cid comporta una circolarita tra messaggio e codice: una cir-
colarita che unisce un’identita di codice e messaggio rispetto ai contenuti (che
coincidono sempre col messaggio stesso in quanto reale-immanente) e uno
scarto rispetto alle posizioni (il codice puo esser ricavato dal messaggio, cioé
significato da esso, solo se il codice stesso ha stabilito che il messaggio non signi-
fica null’altro che se stesso — ogni altro tipo di codice introdurrebbe una propria
trascendenza rispetto al messaggio e quindi non sarebbe ricavabile da esso); il
che spiega perché il materialismo puo senza contraddizioni aspirare ad essere
una «descrizione del mondo come esso si presenta, senza aggiunte esteriori», e
presentarsi contemporaneamente come una posizione da sostenere polemica-
mente contro altre contrarie. Il fatto & che il «mondo» non puo essere letto come
un reale che si presenta da se stesso senza aggiunte trascendentistiche senza
prima passare per la trascendenza di un codice che lo renda leggibile appunto in
tal modo: il coefficiente di immanenza € un codice che realizza la propria conti-
nua autosoppressione nel rinvio al reale del messaggio, e il fatto che Darwin
abbia appunto tenuto questa posizione nei confronti dei fenomeni della vita
spiega a sufficienza gli attacchi incessanti alla sua teoria’.

76 Ho cercato di ricostruire la genealogia del coefficiente di immanenza a partire dall’emer-
genza del pensiero scientifico moderno nei saggi introduttivi preposti ai seguenti volumi
curati dal sottoscritto: A. Koyré, Filosofia e storia della scienza, Milano, Mimesis, 2003;
1d., Scritti su Spinoza e I'averroismo, Milano, Ghibli, 2002; G. Canguilhem, Scritti filoso-
fici, Milano, Mimesis, 2004; e inoltre nel saggio Razionalita e storia nell’'opera di Auguste
Comte. Per un’archeologia dell’epistemologia francese, in A. Cavazzini e A. Gualandi (a
cura di), L’epistemologia francese e il problema del trascendentale storico, «Discipline
filosofiche» 16 (2006), 2.



134 Andrea Cavazzini

10. Organismo ed evoluzione

A questo punto, dobbiamo tornare alle scienze della vita, per vedere i muta-
menti introdotti dalla rivoluzione darwiniana nel modo di concepire I'evolu-
zione e 'organismo. I due termini sono oggi strettamente collegati, come
noto, grazie alle ricerche sui rapporti tra sviluppo ed evoluzione — per ripren-
dere i termini di Elena Gagliasso, si tratta di

un particolare settore di ricerca, quello della post-genomica e dell’epigenetica
contemporanea, che rinnovano, con strumentazioni inedite, la centralit dei mec-
canismi dello sviluppo all'interno dei meccanismi dell’evoluzione. Questa attuale
prospettiva di ricerca biologica, definita negli Stati Uniti come evo-devo theory,
include quindi la nuova attenzione ai processi di epigenesi e di modulazione indi-
viduale del genotipo, inserendo le teorie evoluzioniste della selezione direttamen-
te a livello somatico e cellulare, ovvero proprio all'interno dello sviluppo. Una sele-
zione «interna», affiancata e delimitata dai vincoli di tipo citoarchitettonico del
genoma e dell’'embrione, vincoli che sono peraltro il prodotto nel corso del tempo
profondo, del processo evolutivo nel suo complesso?.

Questa ricongiunzione concettuale tra sviluppo ed evoluzione, e quindi tra
formazione dell’organismo e processo di formazione delle specie, &, nella con-
giuntura scientifica attuale, un’opzione direttamente opposta al riduzionismo
genetico: «Dalla linguistica alle neuroscienze, oggi ’attenzione dei ricercatori
si divide tra un riduzionismo genetico forte e una ricerca di connessioni con i
modelli dell’epigenetica»”®. Ma queste connessioni — gia al centro della ricer-
ca di un Waddington”? — hanno dovuto essere riscoperte risalendo al di qua di
scoperte che funsero per anni da ostacolo epistemologico alla loro efficacia nel
campo scientifico:

77 E. Gagliasso Luoni, «La sfida epigenetica: ripensare sviluppo ed evoluzione», in G.
Canguihem, G. Lapassade, J. Piquemal, J. Ullmann, Dallo sviluppo all’evoluzione nel XIX
secolo, tr. it. di A. Cavazzini, Milano, Mimesis, 2006, pp. 9-10.

78 1Ivi, p. 15.

79 Conrad Waddington é il massimo esponente dell’epigenetica degli anni ’30 e 40, offusca-
ta dalla rivoluzione genica (e rispetto alla quale I'attuale epigenetica post-genomica non
riconosce alcun debito): «Con Waddington 'analisi delle cause e delle modalita del pas-
saggio dal genotipo al fenotipo aveva trovato una dimensione tecnico-teorica e diventava
I'epigenetica sperimentale. Waddington si interrogava sulla «canalizzazione dello svilup-
po», mediante la quale si suppongono «vie» preferenziali dello sviluppo embrionale che
rispondono a vincoli strutturali stratificati nelle fasi precoci dello sviluppo, attraverso una
interazione attiva tra gene e ambiente citoplasmatico circostante: la cosiddetta «epigene-
tica». Le possibili vie epigenetiche si articolano entro i confini di una data specie e cosi le
molteplici potenzialitd del genotipo si canalizzano in un numero circoscritto di forme in
cui cooperano selezione e conservazione delle strutture vincolate» (ivi, p. 16). Waddington
ha esteso queste tesi fino a prendere in considerazione il problema dell'individuazione
dell’organismo e delle specie, su cui torneremo in seguito: «L’omeostasi dell’organismo,



Le strade, le tracce, la vita 135

La rivoluzione della decodifica del DNA del 1953 e il suo potente apparato con-
cettuale tolsero terreno alle ricerche della genetica dello sviluppo e all’apparato
assai speculativo dell’epigenetica di allora. Ma sarebbe stato proprio 'accumular-
si di una massa critica di «anomalie» nel proseguimento della ricerca della gene-
tica molecolare e del suo impiano di base a generare lo sgretolarsi del Dogma cen-
trale di Crick [...]. Senza quella fase di silenziamento, dovuto al primato della let-
tura informatica, a scapito degli studi strutturali del gene e dei materiali citopla-
smatici (privi totalmente d’interesse nel paradigma della replica del codice), non
ci sarebbero state le condizioni che, nello sviluppo successivo delle ricerche geni-
che conformazionali, nell’analisi dei processi interni al gene [...] danno origine al
nuovo campo di studi®.

Da questi riferimenti al paradigma «replicazionista» canonizzato da Crick si

comprendera agevolmente che quanto scompare nel determinismo genetico
forte & 'imprevedibilita relativa dei processi biologici, dunque la storia stessa:

La smaterializzazione, da un lato, del DNA in un codice, il primato, per cosi dire,
del software, faceva di colpo invecchiare gli studi chimico-fisici del gene come
macromolecola; ovvero tutta la ricerca che trattava il gene in senso microstrutturale
[...] e che collegava le sue variazioni alle funzioni del microambiente cellulare. Nella
nuova ottica informazionale, ogni aspetto evolutivo di tipo epigenetico doveva pas-
sare in second’ordine, dal momento che non esisteva pit alcuna possibilita di giusti-
ficare una «retroazione» degli effetti dello sviluppo o del fenotipo sul pool genico®'.

Percio, il paradigma ortodosso di Crick puo essere interpretato come una

forma raffinata di preformismo, con tutte le conseguenze che ne derivano sul
piano di un determinismo genetico rigido — e i seguaci, in buona fede o interes-
sati, di questa visione non hanno indietreggiato, e non indietreggiano tuttora, di
fronte alle cauzioni fornite da tale paradigma a politiche razziste ed eugenetiche.

Un ulteriore ostacolo epistemologico ¢ costituito dalla Sintesi Moderna tra

darwinismo e genetica mendeliana, operante a partire dagli anni 30 del seco-

lo

SCOTSO:

Sul versante complementare, la costituzione del paradigma ortodosso della Teoria
Sintetica dell’Evoluzione proiettava un’analoga ombra su qualsiasi esplorazione non
fosse assimilabile ai suoi pilastri teorici (selezione, adattamentismo e gradualismo)

80
81

teorizzata in senso fisiologico nel 1932 da W. B. Cannon, veniva ripresa da Waddington
come analogia di un processo stabilizzante sia dello sviluppo che dell’evoluzione. Per con-
nettere embriogenesi ed evoluzione [...] egli scriveva che occorre « cominciare ad esami-
nare non la stabilizzazione di uno stato stazionario, ma il percorso di una modificazione
nel tempo»: da concetto statico, 'omeostasi, esportata nell’evoluzione, era diventata dina-
mica, analizzando un processo in atto, la «omeorresi»» (ibidem).

Ivi, p. 17.

Ivi, p. 19.



136 Andrea Cavazzini

[...] Sotto tiro, in particolare, le ipotesi non condivise e non gradualiste sulla muta-
genesi, o peggio le forme di «canalizzazione» o di «assimilazione genetica» dei gene-
tisti dello sviluppo, deformate e bollate come para-lamarckiane82.

Si notera che il gradualismo della Sintesi & lo strumento teorico ideale per
ridurre ancora una volta 'imprevedibilita della storia della vita — la macroe-
voluzione non ¢ che estrapolazione della microevoluzione per accumulazione
graduale di mutazioni infinitesimale; inoltre, la logica della selezione e dell’a-

dattamento domina uniformemente tutto il processo evolutivo, risultando 1’u-
nico fattore di direzionalita in un quadro di variazioni isotropiche, non-cana-
lizzate e cui quindi solo I'azione eliminativi dell’'ambiente pud imprimere una
tendenza. Di nuovo, cio che viene sacrificato & la possibilita di pensare la sto-
ria della vita come sperimentazione di nuove norme impreviste.

L’alleanza tra questi due potenti ostacoli epistemologici & stato spezzata solo
recentemente, secondo linee che lasciamo descrivere ancora a Elena Gagliasso:

Le «norme di reazione», i fenomeni di «autoregolazione», la «selezione stabi-
lizzante», I’«assimilazione genica»; una intera linea di ricerca che si situava tra
genetica ed embriologia, dopo aver assunto significati deformanti lontani dall’in-
tenzione dei suoi ideatori, viene oggi osservata con interesse. Altrettanto & acca-
duto con la teoria evoluzionista: sono altre ricerche, antigradualiste, che hanno
sottolineato I'esistenza di fattori non solo selettivi, hanno confermato e saldato il
piano dell’ontogenesi con quello della filogenesi in modi nuovi e inaspettati®s.

Di questo processo di oltrepassamento degli ostacoli, Stephen Gould é stato
un indiscusso protagonista: da Ontogeny and philogeny del 1977 fino alla
recente summa, Gould ha contribuito enormemente alla decostruzione dei due
paradigmi dominanti: facendo valere concetti quali il «vincolo» che canalizza
le variazioni, la gerarchia di livelli nel processo evolutivo, il ritmo ciclico e pun-
teggiato del tempo macroevolutivo, la storicitd singolare delle formazioni
viventi di ogni livello (organismo, deme, specie, ecc.) che impone vincoli preci-
si all’efficacia del determinismo genico, 'insufficienza della selezione e dell’a-
dattamento come «motori della storia» indistiguibili da una legge invariabile
(ma che, potendo solo scimmiottare la validita di tali leggi nelle scienze fisico-
matematiche, si riducono ad un’argomentazione panglossiana non molto
diversa da quella della teologia naturale). Come abbiamo visto, Gould ha anche
tratto le conseguenze filosofiche della sua impresa scientifica: risalendo a
monte degli ostacoli epistemologici dominanti, ha riscoperto un Darwin «sto-
ricista», teorico di una storia animata dalla tensione tra determinazioni strut-
turali e imprevedibilita delle attualizzazioni delle virtualitd immanenti alla

82 Ivi, pp. 19-20.
83 Ivi, p. 20.



Le strade, le tracce, la vita 137

struttura. Ma un Darwin molto simile a quello di Gould era gia stato intravisto,
alla fine degli anni ’50, e precisamente dal gruppo animato da Canguilhem che
scrivera Dallo sviluppo all’evoluzione. In quel libro, Darwin viene letto alla luce
della problematica relativa al rapporto tra sviluppo dell'organismo ed evolu-
zione delle specie — si tratta gia del tema che oggi viene riscoperto, dell'insepa-
rabilita di organismo e evoluzione, entrambi parti di un processo storico di cui
bisogna innanzitutto comprendere le regole di svolgimento. Ci soffermeremo
quindi sulla lettura canguilhemiana di Darwin per proseguire la nostra ricerca

sul significato possibile di una storia «darwiniana» — cui possiamo ora inte-
grare la consapevolezza esplicita dell’esigenza che essa ricomprenda ad un
tempo la storicita dell’organismo e della macroevoluzione.

11. Darwin tra evoluzione e organismo.

Canguilhem parte dalla constatazione che

nessuna speculazione sulle affinita tra le Forme viventi puo condurre a un trasfor-
mismo radicale, tanto che queste Forme (specie, tipi ideali) sono ancora concepi-
te come una sorta di realtd trascendente, senza la quale I'individuo non avrebbe
esistenza biologica definita. Anche 'epigenesi degli embriologi delle prime decadi
del XIX secolo [...] non cancella il principio che I'«evoluzione» sia una possibilita
riservata all’individuo. Da un lato, questa «evoluzione» viene interpretata come
I'illustrazione parziale, su scala embrionale, della «serie animale» e dei suoi gradi
di perfezione. Dall’altro, gli stati transitori, gli amalgami tra le Forme [...] appaio-
no come delle mostruosita o delle anomalie, incapaci di costituire strutture distin-
te e trasmissibili. Non vi si riconosce una sorta di alchimia delle specie, ma una
teratologia sperimentale che suscita ipo- e para-evoluzioni®.

La rivoluzione darwiniana interviene in questo quadro da cui la storicita
delle specie (intesa come trasformazione reale e produzione di novita) & esclu-
~sa e quella dell'organismo sottomessa alla teleologia di una rigida gerarchia di
gradi ontologici di perfezione:

La variante pill caratteristica [di questa rappresentazione] ¢ quella relativa alla
serie delle specie, con il suo piano unico di composizione e la sua gerarchia, dove
la perfezione dell'uomo segna il limite superiore. E anche se si cancella il principio
di una scala unica o di una messa in serie delle specie, resta il postulato di un siste-
ma delle Forme, al quale fa allusione ogni vita, persino embrionale, € i cui termi-
ni sono dei gradi di compimento: tale sistema ha in sé — nella sua unita armonio-
sa — la sua ragion d’essere, e tutto il possibile biologico vi & incluso®.

84 G. Canguilhem, G. Lapassade, J. Piquemal, J. Ullmann, Dallo sviluppo all’evoluzione cit.,

p- 67.
85 Ivi, pp. 67-68.



138 Andrea Cavazzini

Darwin opera appunto la distruzione di questo sistema:

Solo se si inverte la subordinazione dell’individuo al tipo la circolarita di questi
concetti viene infranta. A questo punto la specie non mantiene pil che un’esisten-
za nominale; ma attraverso la filiazione degli individui diventa concepibile una
genesi reale delle Forme, e con lei un’estensione dell’idea di evoluzione®s.

Le rotture introdotte da Darwin nel modo di vedere i fenomeni della vita
riguardano sempre, e congiuntamente, 'organismo e le specie, secondo una
logica che, liberando i due termini da ogni presupposto armonicistico, li uni-
sce tuttavia I'uno all’altro al cuore di una «idea della vita» profondamente rin-
novata. In primo luogo,

un vivente ¢ per Darwin innanzitutto un essere la cui realta totale eccede la strut-
tura, nella quale non ci si puo riflettere pienamente; una specie si definisce anche
per funzioni vegetative o di relazione, legate a un certo modo di vita che implica un
ambiente particolare e che si esprime negli animali con le abitudini e gli istinti®”.

Tanto l'organismo che le specie non sono esauriti dagli aspetti strutturali,
dai piani di composizione, quindi dalle Forme, e dalle loro analogie e diffe-
renze che fondano la classificazione anatomica. Il vivente & definito dalla fun-
zione e dall’utilizzazione degli organi, cioé dal modo in cui questi si rapporta-
no al compito di rispondere ai compiti posti al vivente dal suo ambiente. In
altri termini, cid che definisce un vivente & l’attivitd in cui consiste la sua
sopravvivenza in un ambiente dato — in tal modo, la nozione di «ambiente»
diventa un correlato quasi tautologico di quella di «vita», tanto al livello del-
Porganismo che della specie®. Ed ¢ questo nuovo statuto della vita, pensata
nel riferimento attivo all'ambiente, a costituire una rottura epistemologica —
intanto, perché il vivente non viene pensato come realizzazione dell’unita
sostanziale delle Forme, ma come sistema di forze in attivita che interagisce
con il gioco di forze attive nel contesto ambientale. E poi in quanto

il riferimento all’ambiente rivela anche I'inconsistenza di qualsiasi scala univer-
sale di perfezione o di «compimento» in biologia. Nella sua accezione pitl precisa,
la perfezione era una proprieta intrinseca della Forma, dedotta dal suo grado di
somiglianza con 'uvomo. Il criterio di adattamento all’'ambiente non pud invece
coesistere in alcun modo con questo [...]; in quanto gli sottrae ogni significato, se
e vero che la struttura di un vivente & quella di un essere che deve vivere®9.

86 Ivi, p. 68.

87 Ibidem.

88 Questa correlazione & gia stata teorizzata, in ambito decisamente pre-darwiniano, da
Auguste Comte. Mi permetto di rimandare a A. Cavazzini, Razionalita e storia nell’opera
di Auguste Comte cit.

89 G. Canguilhem, G. Lapassade, J. Piquemal, J. Ullmann, Dallo sviluppo all'evoluzione cit., p. 69.



Le strade, le tracce, la vita 139

In altri termini, se vivere & pensato come un compito da svolgere in riferi-
mento ad un ambiente dato, non & pensabile alcuna armonia prestabilita tra
quest’ultimo e organismo che vi deve far fronte a compiti differenti — I'am-
biente diventa tautologicamente inerente alla nozione di vivente, ma il loro
rapporto resta segnato da uno scarto irriducibile:

La tradizione parlava gia di adattamento, ma in generale per meravigliarsi di quan-
to fosse preciso [...]. I principali trasformisti del XIX secolo meditano al contrario sul-

l'inadattamento relativo degli esseri e sui cambiamenti piti 0 meno costosi che posso-
no ridurlo. Questo dualismo fra le esigenze delle condizioni di vita e le strutture pro-
fonde del vivente, gia notata in precedenza, conferma un principio che ¢ fondamenta-
le [...] in Darwin [...]: fra la vita e il suo ambiente non c’¢ accordo prestabilito®°.

In questo quadro non si deve dimenticare lo statuto locale e particolare
degli ambienti — le condizioni di vita imposte ai viventi non potrebbero esse-
re generalizzate, e cio impedisce di considerare I'adattamento come domina-
to da una norma unica:

La concezione stessa che Darwin si fa dell’'ambiente e dell’adeguamento all’am-
biente, relativizzando al massimo I'adattamento, pone la sua dottrina esattamen-
te all’opposto delle filosofie biologiche fondate sull'idea di perfezione®.

La localita dell’adattamento & una tesi che, investendo la concezione del-
lorganismo, investe immediatamente I'idea che ci si puo fare dei rapporti tra
le specie, che diventa impossibile da ordinare in una scala di perfezione:

Non potra esistere in generale un essere in sé adattato o meno. E possibile consta-
tare solo 'adattamento di un essere a certi luoghi, in rapporto a certi ambienti circo-
stanti e in certe condizioni. Nessuno, uomo forse compreso, ¢ biologicamente adatta-
to a tutto. E degli esseri rudimentali possono essere perfettamente adeguati a certe
configurazioni d’esistenza. L’adattamento allambiente di riferimento non ha senza
dubbio nessun optimum (velocit o forza non hanno limiti biologici concepibili) e non
pud mai essere considerato come definitivo. La sua precarieta ¢ legata all'instabilita
virtuale del’ambiente darwiniano, dove i viventi e i loro anche minimi spostamenti
possono, per un complesso gioco di interdipendenze, rimetterlo repentinamente®?.

12. Evoluzione senza soggetto

Torneremo pill avanti su questa rete di interdipendenze che allude ad una
sorta di microfisica dei rapporti tra specie, anzi dei rapporti reciproci tra vir-

90 Ibidem.
91 Ibidem.
92 Ivi, p. 70.



140 Andrea Cavazzini

tualita dei caratteri degli organismi e delle specie, e virtualita dell’ambiente.
Limitiamoci ora alle conseguenze pit ovvie della localita dell’adattamento:

Quando si astrae dall'azione eliminatoria dell’ambiente, non ci sono pil ragioni
biologiche perché le forme evolvano in tale direzione piuttosto che in talaltra e si arre-
stino o si biforchino qui piuttosto che 13. Questa contingenza, che distingue la dottri-
na di Darwin da ogni altro trasformismo, era necessaria affinché sparisse ogni giusti-
ficazione a priori delle strutture o delle specie: la Vita non ha né piano, né preferen-
ze; non «tende» a niente, neppure alla propria conservazione. Sono le casualita del-
I'ambiente che 'orientano, negativamente, e che in certi momenti la stabilizzano. In
questo modo I'apparenza della predeterminazione, cosi difficile da eliminare comple-
tamente dall'embriologia, & radicalmente escluso dal divenire delle specie. Solo la tri-
plice negazione della loro irriducibilita, della loro indivisibilita e della loro predeter-
minazione [...] doveva permettere di interpretarle interamente in termini di evolu-
zione estendendo cosi definitivamente al di 1a dell'individuo il concetto di sviluppo%.

Cio che diviene impossibile dopo Darwin ¢ «vedere nella storia delle specie
la semplice trasposizione di un’epigenesi in stile embriologico sulla scala delle
generazioni e dei secoli»%4. Cio che manca, & innanzitutto un substrato la cui
permanenza a priori garantisca la possibilita di parlare di uno sviluppo pre-
determinato, orientato da una sorta di progetto inscritto nel substrato inizia-
le: «Un tale sviluppo ¢ inteso innanzitutto per un individuo unico e qualifica-
to»%. Certamente, il problema di distinguere il soggetto dello sviluppo, cio
che si sviluppa, nel XIX secolo resta arduo anche sul piano embriologico:

Questo invariante delle trasformazioni embriologiche non pud essere né assi-
milato alla superficie e al volume (come in un dispiegamento), né alla struttura
adulta (come in una crescita)9e.

Cio significa che anche sul piano embriologico I'individuazione non puo
essere ridotta ad una predeterminazione; ad ogni modo, sul piano embriologi-
co € possibile stabilire «facendo riferimento ai genitori e anticipando la fine del
processo, se cio che si sta sviluppando & un piccione o un lupo»97. Al contrario,

sul piano dell’evoluzione universale, tutti i registri di questo genere sono impos-
sibili [...]. Il mondo vivente non si sviluppa come un solo essere collettivo.
L’insieme delle Forme viventi in un momento dato smette, in Darwin, di avere
un’architettura provvista di unita interna. Fra due tipi coesistenti, il rapporto &
soprattutto di compatibilita, la quale fra l'altro non é neppure assoluta ma solo

93 Ivi, p.72.
94 Ibidem.
95 Ibidem.
96 Ivi, p. 73.
97 Ibidem.



Le strade, le tracce, la vita 141

locale. La vita sulla terra si presenta come una somma di faune e di flore relativa-
mente indipendenti fra loro, dalle frontiere talvolta mobili o permeabili. Le aree
geografiche non possono albergare che una specie di caos o, nel migliore dei casi,
armonie estrinseche di ordine ecologico, equilibri provvisori fra popolazioni%s.

La Vita é quindi una rete di rapporti «microfisici» in continua ristruttura-
zione, i cui equilibri sono sempre provvisori — il «soggetto», I'entita sostan-
ziale, qui non € che un effetto (illusorio) del processo di formazione e trasfor-
mazione del reticolo di relazioni soggiacenti. L'unita del mondo vivente non
ha alcuna sostanza, essa € solo cid che appare alla superficie di un gioco di
forze senza identitd permanenti:

Al di fuori di questa pseudo-unita nell’istantaneita, nell’'universo di Darwin non
sussiste che un’unita nel successivo, ridotta quasi ad un minimum: quella di una
filiazione continua in un senso al tempo stesso genealoglco (tutte le specie deriva-
no da uno stesso ceppo) e semi-matematico (piccole variazioni elementan) E gra-
zie ad essa che si spiega la relativa persistenza dei tipi e dei piani di organizzazio-
ne: non é il sostrato o il fondamento della storia, ma ne é solo la conseguenza®.

Se I'unita nell’istantaneita non € che I'effetto — apparentemente sostanzia-
listico — di un sistema instabile di relazioni, la continuita nella successione
non é che 'effetto — di nuovo apparentemente sostanzialistico — della ripeti-
zione-con-variazione che governa l’evoluzione. In entrambi i casi, lo scarto e
la differenza producono come proprio effetto I'identico — il pensiero delle
Forme é completamente rovesciato: queste non sono piu che la stabilizzazio-
ne momentanea di un gioco infinito di relazioni di coesistenza e di variazioni
successive. Lo sviluppo embrionale e I'evoluzione cessano di riflettersi analo-
gicamente l'una nell’altro, e iniziano ad appartenere ad ordini processuali
distinti (il che poi permettera di cercare i meccanismi profondi della loro
unita, aldila di ogni metaforismo delle scale di perfezione):

E facile allora intuire che il processo di cambiamento non puo essere lo stesso
per I'individuo in via di formazione e per la sua specie. La durata di un divenire
embrionale ha una sorta di pienezza e necessita interne, rivelate dalla sua costan-
za a una Forma data. Ma la storia delle specie non € quella di un sistema isolato in
evoluzione. Essa s’iscrive apparentemente in un tempo pit realmente creatore di
quello dell’embrlologla perché si tratta di un’avventura imprevedibile dove la via
seguita da una specie si crea grazie alla sua stessa progressione'°°.

Da qui, possiamo capire come nella storia darwiniana non vi sia, a stretto
rigore, alcun posto per la nozione di progresso:

98 Ibidem.
99 Ibidem.
100 Ibidem.



142 Andrea Cavazzini

Lo sviluppo embrionale era infine ancora concepito come un progresso [...].
L’evoluzione suggerita dal darwinismo non ha un termine prevedibile e non cono-
sce quindi compimento. Se fosse progresso, in che senso lo sarebbe? 1l criterio
della superiorita & cambiato: &€ ormai la crescita della capacita di sopravvivenza.
Ne deriva soprattutto 'impossibilita di gerarchizzare le Forme coesistenti quando
la loro rispettiva sopravvivenza sembri durevole. Non si da «progresso» dalla for-
mica alla rondine; e 'occhio del salmone o del corvo non € adattivamente inferio-
re a quello dello scimpanzé*©t.

Infine, la disgiunzione tra evoluzione e sviluppo embrionale comporta
un’ulteriore conseguenza:

In questo universo frammentario [il mondo darwiniano delle specie A. C.] e per
questi sistemi aperti ad altri sistemi dove tutti i cambiamenti sopraggiungono e
finiscono per caso, il tempo non ha un valore proprio e non ne costituisce né la
fonte né la misura del cambiamento. L'idea di un ritmo interno all’evoluzione in
generale & estranea al darwinismo autentico [...]. Per delle specie che abbiano tro-
vato localmente un genere di esistenza appropriato alla loro sopravvivenza, il
tempo avra solo un ruolo conservatore, fintanto che le circostanze non cambino*°2.

Per la verita, né la nozione di progresso, né l'idea di un ritmo «naturale»
dell’evoluzione che scandirebbe I'accrescimento del progresso stesso, sono del
tutto estranee a Darwin — in particolar modo al Darwin gradualista che sara
I'unico riconosciuto dalla Sintesi Moderna. Le osservazioni di Canguilhem
valgono per una teoria darwiniana gia passata per la formulazione gouldiana
degli equilibri punteggiati: in questo senso, ci troviamo di fronte ad una rara
anticipazione filosofica di uno sviluppo scientifico. In qualche modo,
Canguilhem comprende che la cancellazione del «progresso» dalla storia
della vita e la natura ciclica (inerzia punteggiata da mutamenti relativamente
rapidi) del processo di speciazione sono conseguenze virtuali della teoria di
Darwin, immanenti alla sua struttura concettuale anche quando subordinate
alle tesi opposte. '

13. Tempo e progresso secondo Gould

Stephen Gould ha a piu riprese affrontato il problema dei ritmi immanenti
all’evoluzione e quello, strettamente correlato al primo, della sua eventuale
direzionalita. Dobbiamo esporre le sue vedute — singolarmente concordanti
con l'interpretazione canguilhemiana di Darwin — al fine di concludere la
caratterizzazione della storicita propria all’evoluzione.

101 Ivi, p. 74.
102 Ivi, pp. 73-74.



Le strade, le tracce, la vita 143

Gould ha analizzato la nota «metafora del cuneo» di Darwin:

Si potrebbe dire che c’é una forza simile a centomila cunei la quale cerca di for-
zare ogni struttura adattata nei vuoti dell'economia della natura, o piuttosto di for-
mare vuoti spingendo fuori le strutture pitt deboli. Darwin [...] si fermo sull’'im-
magine di una superficie assolutamente zeppa di cunei [...] in un’economia della
natura che esibiva un’insegna con la scritta: TUTTO OCCUPATO. Il mutamento
evoluzionistico puo verificarsi solo quando una specie riesce a insinuarsi in questa
superficie tutta occupata espellendone un’altra*®.

Questo dispositivo — che reintroduce una sorta di progresso, poiché specie
«peggiori» vengono soppiantate da altre ritenute «migliori» in base ad un’i-
dentica norma vitale — & dovuto alla riluttanza di Darwin di fronte alle conse-
guenze antiteleologiche della sua teoria:

Darwin capi chiaramente che il meccanismo di base della selezione naturale
non implicava alcuna affermazione sul progresso, poiché la teoria parla solo di
adattamento locale ad ambienti in mutamento; ma, essendo lui stesso un eminen-
te vittoriano, anche se critico, non poteva rinunciare al progresso [...]. Egli desi-
derava legittimare la prevedibilita del progresso'+.

In realtd, secondo Gould, «la stragrande maggioranza delle tendenze
paleontologiche non ci narra alcuna storia ovvia di conquiste realizzate in una
competizione di specie», ma piuttosto «un «cambio della guardia» attraverso
episodi di estinzioni di massa»'°5. L’estinzione di massa dovuta ad eventi
catastrofici non si limita ad eliminare le specie «peggiori», ma cambia le stes-
se condizioni locali che definiscono il maggior o minor adattamento di una
data norma vitale:

Conosco almeno due modelli di causalita nell’estinzione di massa che possono
mettere in discussione la metafora del cuneo e il conseguente progresso come vet-
tore importante della vita. Nel modello casuale, la vita o la morte delle specie [...]
viene a dipendere pit 0 meno dal trovarsi nel posto giusto al tempo giusto quan-
do precipitano sulla terra comete, infuriano incendi, la terra si oscura e gli oceani
sono avvelenati. Nel modello delle regole diverse [...] le cause del successo sono
[...] fortuite rispetto alle ragioni iniziali per evolvere i caratteri che assicurano la
sopravvivenza [...]. Gli organismi evolvono caratteri per accrescere il successo
nella continua lotta ecologica. A un certo punto colpisce [...] la causa dell’estinzio-
ne di massa. Taluni caratteri sono determinanti per la sopravvivenza [...]. Questi
caratteri devono perd essersi evoluti in tempi normali [...] e devono [...] avere

103 S.J. Gould, «La ruota della fortuna e il cuneo del progresso», in Id., Otto piccoli porcelli-
ni, tr. it. di L. Sosio, Milano, EST, 2000, p. 344.

104 Ivi, p. 345.

105 Ivi, p. 347.



144 Andrea Cavazzini

avuto origine per ragioni non connesse al loro uso posteriore (e fortunato) nell’e-
vitare ai loro possessori la sconfitta imprevista dell’estinzione di massat®®.

In questa tesi, il «cambiamento funzionale bizzarro» & utilizzato come arma
contro il progresso — il successo delle specie significa spesso I’esplorazione di
nuove possibilita, nuove norme vitali in condizioni ambientali che pongono
dei compiti (e stabiliscono quindi dei rapporti organismo-ambiente) radical-
mente mutati:

Questi mutamenti bizzarri [...] eliminarono gruppi di grande successo, e tra-
smisero [...] un potenziale testimone a creature non annunciate, in attesa dietro le
quinte: gruppi che avevano per fortuna un biglietto vincente, comprato molto
tempo prima per una ragione diversa in circostanze diverse?7.

Questo modello discontinuista e ciclico completa con un principio di «regiona-
lita» temporale la «localita» spaziale degli ambienti; in tal modo, non c’¢ piti alcun
parametro normativo esteriore all'immanenza del legame organismo-ambiente da
cui giudicare di un progresso nell’adattamento.

14. L’individuazione dell’'organismo

Come abbiamo detto, la teoria darwiniana esercita effetti congiunti sulla
nozione di evoluzione e su quella di organismo. Una volta disgiunta la prima
dal riferimento analogico allo sviluppo embrionale del secondo, anche 'idea
che ¢ possibile farsi di quest’ultimo muta, e in un modo conforme al nuovo
concetto di evoluzione liberato dalla metafora embrionale. Come abbiamo
visto, nell'universo darwiniano le specie sono individuate dalla rete di rap-
porti che costituiscono dei sistemi aperti e instabili — non esistono sostanze o
essenze, individuate e definite prima delle relazioni cui appartengono. Il gioco
di interdipendenze dell’ambiente darwiniano rende le specie suscettibili di
modificazioni che dipendono da minimi spostamenti, i quali possono decide-
re quali tipi di caratteri, istinti ecc., potranno prevalere e quali soccombere:

106 Ivi, pp. 350-351. Si noti l'osservazione seguente di Gould: «a meno che le nostre conce-
zioni fondamentali sulla causalita siano gravemente sbagliate e il futuro possa controllare
il presente, gli organismi non possono sviluppare un carattere per l'utilita che esso potra
avere vari milioni di anni dopo» (ivi, p. 351). Come vedremo pitt avanti, il primato della
funzione sulla struttura nell’esistenza organica implica un certo futurocentrismo: un
carattere € conosciuto in base al compito che deve assolvere rispetto alla vita dell’organi-
smo. Ma un futurocentrismo materialista deve affermare che i compiti non si assolvono se
non con quello che gia ¢’é (per non ottimale che sia) — in questo senso, la struttura prece-
de sempre le proprie funzionalizzazioni.

107 Ivi, p. 356.



Le strade, le tracce, la vita 145

Che i gatti scompaiano o appaiano in un villaggio pu¢ influire sulla sopravvi-
venza del trifoglio rosso (i gatti mangiano i topi campagnoli, i quali distruggono i
nidi dei bombi che contribuiscono all'impollinazione del trifoglio rosso)!°8.

Con il che, le specie perdono la propria identita sostanziale per ridursi a serie
di caratteri in rapporti reciproci — non & una Specie ad avere un dato rapporto
con Pambiente, ma sempre un dato carattere specifico con altri tratti ambien-
tali determinati. Allo stesso modo, ogni organismo viene scomposto in «fram-

menti» ciascuno dei quali si trova in una relazione determinata e per cosi dire
parcellare con i frammenti dell’ambiente:

Darwin pone al principio della sua dottrina alcune variazioni frammentarie [...]
Questa tendenza alla decomposizione dei tipi in tratti poco solidali si ritrova d’al-
tronde nella sua concezione dell’ereditarietd. Sfuma cosi un aspetto classico delle
forme viventi: la loro indivisibilitd. L’epigenesi sintroduce nel concetto di specie:
dall’una all’altra specie il passaggio avviene per modificazioni parcellizzate relati-
vamente indipendenti'®®.

L’organismo & un sistema — evidentemente instabile — di rapporti parcella-
ri tra alcuni tratti e i dati ambientali corrispondenti. Ogni essere vivente ¢ un
equilibrio non-ottimale ma «viabile» realizzato tra le differenti relazioni
(Gilles Deleuze parlerebbe di «linee di forza») che ogni carattere o organo
«parcellare» instaura con una «parcella» di ambiente. L'esempio piu signifi-
cativo & fornito da Gould trattando del modo di vita del Panda, un animale
enormemente handicappato, poiché, erbivoro, possiede uno stomaco i cui
tratti ancestrali carnivori costringe I'organismo ad ingerire enormi quantita di
nutrimento vegetale di cui solo una piccola parte verra digerita (cosicché il
panda passa il 60% del suo tempo a nutrirsi, e gran parte del restante 40 a
digerire e espellere...). Tuttavia, il panda possiede anche dei tratti singolar-
mente in sintonia con il proprio ambiente (o con quella parte del’ambiente
che gli fa da fonte di cibo), che, per il resto, gli rimane notevolmente ostile: il
. famoso «pollice del panda» di cui Gould tratta di frequente € in realta un osso
" del polso sovradimensionato, «esattato» o cooptato dalla funzione di afferra-

re i bamb di cui il panda si nutre. Il panda come organismo € quindi un equi-
librio tra le «linee di forza» — indipendenti 'una dall’altra — stabilite con una
certa fonte di cibo dal suo sistema digerente e dai suoi arti. Laddove il siste-
ma digerente ha un rapporto con I'ambiente di profondo inadattamento, tale
da limitare seriamente le possibilita vitali del panda costretto a ingurgitare
enormi quantita di cibo, il «pollice» gli facilita quantomeno la ricerca di que-
sto nutrimento esorbitante: 'organismo nella sua totalitd non & altro che il

108 G. Canguilhem, G. Lapassade, J. Piquemal, J. Ullmann, Dallo sviluppo all’evoluzione cit., p. 70.
109 Ivi, pp. 71-72.



146 Andrea Cavazzini

rapporto di compensazione (relativa) tra queste due differenti relazioni «par-
cellari» con i dati ambientali. Questo rapporto definisce lo «stile di vita» del
panda, il suo andamento vitale rispetto ai compiti imposti dall’esigenza di
conservarsi nell’esistenza — insomma, la normativita specifica del panda:

I panda [...] mostrano alcuni adattamenti secondari rispetto al loro dilemma
insormontabile e capitale: nutrirsi di bambu con un apparato digestivo da carnivo-
ri. Essi raccolgono, «preparano» e masticano il bambu con un’efficacia che testi-
monia di un’autentica evoluzione; hanno perfino inventato un celebre falso «polli-
ce» affinché 1i aiuti nella loro lotta. Ma [...] il tema essenziale della vita del panda
deve essere compreso come una modificazione di funzioni vitali mediocremente
realizzate a partire da trasformazioni minori dell’apparato digestivo. Quando le
strutture anatomiche sono cooptate per nuove funzioni, a partire da utilizzazioni
anteriori in un contesto differente, non possiamo parlare di adattamenti*°.

Cio che Gould chiama «tema essenziale della vita del panda» ¢ I’equilibrio
tra le «linee di forze» che costituiscono il rapporto del panda al suo ambien-
te, un equilibrio considerato sotto la specie della norma vitale che esso impo-
ne all’'organismo. L'organismo non & quindi governato da un’armonia pre-
stabilita, da una sorta di «unita interiore» che ne assicurerebbe la coerenza
intima e I'ottimalita rispetto alle necessita vitali. Il vivente & una totalitd, ma
una totalita che va compresa come il risultato precario di un gioco di forze
non necessariamente coerenti — un risultato non prestabilito a priori da
alcuna esigenza finalistica, ma, al contrario, tale da condizionare post festum
lo svolgimento dei compiti vitali. L'organismo € un tutto che si mantiene in
essere a partire dalle condizioni fattuali della sua storicita; e il rapporto di
rapporti che costituisce tale tutto & un vincolo strutturale che condiziona
I'andamento di una forma singolare di vita senza essere sottomesso ad alcu-
na armonia prestabilita. Nella tradizione filosofica, la nozione di totalita pit
adeguata a pensare lo statuto darwiniano dell’organismo vivente & quella ela-
borata da Spinoza:

Unindividuo ¢ [...] un’essenza singolare, vale a dire un grado di potenza. A que-
sta essenza corrisponde un rapporto caratteristico; a questo grado di potenza cor-
risponde una certa capacita di essere affetto. Questo rapporto infine sussume delle
parti; questo potere di essere affetto viene necessariamente soddisfatto da certe
affezioni. Cosi, gli animali vengono definiti [...] in base a un potere di essere affet-
ti, secondo le affezioni di cui sono «capaci», secondo le eccitazioni a cui reagisco-
no nei limiti della loro potenza,

110 S.J. Gould, «La vie du panda», in Id. Un hérisson dans la tempéte, Paris, Grasset, 1994,
p. 22 (tr. fr. di An urchin in the storm, New York, Norton & C., 1987).
111 G. Deleuze, Spinoza. Filosofia pratica, tr. it di M. Senaldi, Milano, Guerini e Associati,

1991, pp. 38-39.



Le strade, le tracce, la vita 147

In altri termini, un organismo individuale € una composizione, un rappor-
to costante tra le diverse «affezioni» — non necessariamente reciprocamente
armoniche o cooperanti — che legano ciascuna delle sue «parti» all’ambiente.
11 «grado di potenza» singolare, cioé la norma di vita, che definisce un orga-
nismo, dipende da — o in ultima analisi coincide con — il modo in cui queste
affezioni interagiscono, si combinano, si oppongono o rinforzano reciproca-
mente. La norma di vita, cioé I'«essenza» di un vivente non e quindi definibi-
le a priori, in modo da poter giudicare della maggior o minore adeguatezza del
vivente stesso a tale norma: essa & piuttosto ricavata direttamente dalla costi-
tuzione fattuale dell’organismo, dal rapporto di forze che esso é esclusiva-
mente in virtu della propria storicita contingente. Per usare i termini di un
altro commentatore di Spinoza:

Il tutto spinoziano non & pan, cioé somma delle parti, né holon, cioé primato del
tutto sulle parti, ma relazione necessaria del comporsi, decomporsi e ricomporsi
delle parti all'infinito sia in termini estensivi che intensivi [...]: relazione aleatoria,
cioé non predeterminata da un Senso originario, ma intelligibile in ogni minimo
dettaglio in virti della sua necessita'2.

Questa idea di totalita mi sembra quella piti adeguata a concettualizzare non
solo I'idea darwiniana di un organismo «a mosaico», ma anche I'idea darwi-
niana di unita sovraorganismica (le specie, i demi, fino a comprendere tutto
I'universo della vita organica) in quanto sistema definito da un sistema di
«affezioni» determinate in ultima istanza dalla storicita di tale unita, dal gioco
aleatorio delle ripetizioni-variazioni. Come la specie, infatti, 'organismo ¢ pur
sempre un’unita, ma nel senso di un rapporto costante che si mantiene stabile
nel mutamento:

L’individuo [...] non & un atomo originario, ossia un’unita data prima di ogni
incontro con altri individui, ma un processo di unificazione. Le parti non sono nor-
mate dalla forma-totalita dell’individuo inteso come fine rispetto ad esse intese
come mezzi (organi), ma ¢ invece dall'incostante equilibrio di forze tra di esse che
si produce ’effetto forma [...]. Questa unificazione & un processo sempre aperto €
aleatorio ed ¢ per il solo fatto del perdurare di alcune proporzioni date tra le parti
che si costituisce la forma- individuo*3.

Seguendo questo schema ontologico derivato da Spinoza é possibile com-
prendere l'operazione di distruzione di ogni teleologia obiettiva ritenuta
governare come norma preesistente I'insieme della natura vivente e dei suoi
fenomeni:

112 V. Morfino, Substantia sive organismus, Milano, Guerini e Associati, 1997, p. 157.
113 Ivi, p. 160.



148 Andrea Cavazzini

In una tale concezione I'individuo non & momento dello sviluppo della totalita,
in cui trova tempo e senso, ma durata reale della molteplicita di relazioni che lo
costituiscono [...]. Per questo la conoscenza di ogni individuo e della sua tempora-
litd non puo essere aprioristicamente inserita in una grande narrazione totaliz-
zante, ma deve passare attraverso la ricostruzione della fattivita e dell’aleatorieta
della sua struttura variabile4,

Sarebbe tuttavia frettoloso negare la pertinenza di qualunque riferimento,
non si dira teleologico o finalistico, ma semplicemente funzionale, a petto di
questo primato della attualita del vincolo strutturale. Nell'universo del vivente
non c’e una teleologia obiettiva che assegni una funzione «cosmica» ad ogni
struttura: il che equivale ad ammettere un primato delle considerazioni struttu-
rali su quelle funzionali. In termini «analitici»: la conoscenza di un fenomeno si
basa sempre in prima istanza sullo is, cioé su una descrizione di fatto, e solo
secondariamente sullo is for, cioé sulla funzione cui assolve il fenomeno stesso.
Esplicitando ulteriormente: le funzioni dei fenomeni, cioé il ruolo che essi svol-
gono nel contesto dell’andamento vitale di un organismo o di una specie, sono
sempre subordinate alla struttura, cioe al vincolo imposto da ci6 che un proces-
so storico contingente e delle proprieta intrinseche hanno offerto come mate-
riale in aggirabile alla funzionalizzazione. Tuttavia, questa funzionalizzazione
della struttura — cioé questa sottomissione del vincolo ad usi che lo presuppon-
gono e che esso stesso rende possibili — presuppone comunque 'adozione di un
punto di vista funzionale non integralmente risolvibile nel fatto strutturale. Cio
emerge anche dal punto di vista dello spinozismo pil rigoroso, per cui si tratta
di affermare «una concezione acentrica e asistematica della natura in cui ogni
forma e l'effetto dellistantaneo rapporto tra I'infinita variazione cui & soggetto
ogni individuo e lo sforzo di persistere di questo una volta venuto all’esisten-
za»15, In altre parole, il «tutto» si sforza di persistere, cioé¢ di mantenere costan-
te il rapporto di forze che lo costituisce — e tutte le «affezioni», cioé tutti i dati
strutturali, che compongono le forze in gioco nell’esistenza di questo «tutto»,
sono in funzione del compimento di questo sforzo.

C’¢ quindi una sorta di inversione della logica strutturale: le funzioni sono
sempre rese possibili da un’obiettivita ateleologica della struttura; ma la
struttura é sempre data nell’atto di svolgere una qualche funzione non dedu-
cibile interamente dalle sue proprieta obiettive: in ultima analisi, sebbene sia
la plasticita obiettiva della struttura a consentire le rifunzionalizzazioni dei
fenomeni in contesti diversi, non e possibile individuare questa plasticita se
non attraverso le sue attualizzazioni in contesti funzionali determinati. Le
possibilita strutturali dei fenomeni viventi sono quindi la condizione di possi-
bilita del loro svolgere funzioni diverse, ma il loro presentarsi come sempre-

114 Ivi, p. 165.
115 Ibidem.



Le strade, le tracce, la vita 149

gid prese in una funzione attuale, cioé asservite ad una norma di vita deter-
minata, & la condizione stessa del riconoscerle come possibilita obiettivamen-
te ma virtualmente presenti nel vincolo materiale.

A ben vedere, & cido che possiamo trovare anche in Freud: le possibilita
significanti di una rappresentazione appartengono virtualmente alla sua
struttura materiale, ma noi non possiamo rendercene conto che aprés coup,
cioé dopo aver ritrovato questa rappresentazione integrata al contesto funzio-
nale di una formazione psichica, della storicita singolare di un desiderio
umano. In sé la virtualita della struttura precede le sue possibili funzionaliz-
zazioni; ma per noi solo le funzioni attuali possono garantire l'accesso — tra-
mite la ricostruzione metodica di variazioni storiche o ipotetiche — alla matri-
ce strutturale che contiene le variazioni come propria virtualita. I due punti di
vista sono complementari e reciprocamente irriducibili: ridurre la struttura
alla funzione significherebbe attribuire ad una norma di vita il potere di crea-
re liberamente le proprie condizioni materiali, e cid ci ricondurrebbe — oltre-
ché all’assurditd — ad una teleologia insita nel sistema totale dei viventi (cioé
ad un Disegno Intelligente); ridurre la funzione alla struttura significherebbe
invece ridurre la singolarita delle formazioni biologiche (o psichiche, o stori-
che, se si vuole proseguire il parallelismo tra Darwin, Freud e Dumézil) a casi
particolari prevedibili di leggi generali soggiacenti ai percorsi contingenti
delle «linee di vita», il che equivale ad un idealismo meccanicista, un ideali-
smo della struttura altrettanto ideologico e inoperativo di quello teleologico
della funzione. In entrambi i casi, bisogna postulare un’Essenza ontologica-
mente distinta dall'immanenza reale dei fenomeni, il che é escluso dal codice
ermeneutico cui, per ipotesi, abbiamo affidato una prospettiva non-idealisti-
ca sulle scienze storiche. Non ¢’¢ quindi altra soluzione: la pre-datita vinco-
lante della struttura virtuale non é mai data se non come effetto di
Nachtriglichkeit ottenuto a partire dall’attualita di una funzione indeducibi-
le. E poiché questa funzione non € altro che la normativita vitale di un viven-
te, ne deduciamo che, in ultima analisi, la struttura in quanto matrice e vin-
colo delle proprie variazioni funzionali non ¢ mai data se non rifratta nell’ir-
riducibile pluralita di queste ultime.

15. Conclusione. «Through the looking-glass»

Né T'anatomia, né il reticolo dei rapporti con 'ambiente, né il genotipo, né
nient’altro, ¢ mai dato nel vivente come struttura obiettiva se non come sempre-
gia preso in una funzione — nella conoscenza della vita una struttura non € mai
altro che vincolo e supporto dellindividuazione di un essere vivente. La fattua-
lita della struttura non & accessibile se non attraverso il suo valore per il viven-
te se ammettiamo, con Canguilhem, Nietzsche e Spinoza, che per un vivente esi-



150 Andrea Cavazzini

stere sia immediatamente valutare, cioe che persistere nell’essere sia immedia-
tamente porre una norma di giudizio. Senza alcun dubbio, solo con Darwin que-
sta normativita originaria e irriducibile del vivente puo essere messa al centro di
una considerazione scientifica della vita: infatti, Darwin & perfettamente con-
vinto che il vivente non possa essere interrogato se non a partire dal suo rap-
porto con 'ambiente, cioe dall’'andamento vitale che ne definisce le prestazioni
(abbiamo gia osservato, con Canguilhem e la sua equipe di ricerca, che la teoria
di Darwin si fonda sull’attivita di un vivente preso nel rapporto dialettico che lo
lega allambiente). D’altra parte, Darwin sottrae questo primato dell’aspetto
funzionale su quello strutturale ad ogni visione teleologica della vita nel suo
insieme — se un vivente € sempre una norma vitale, non & pero possibile stabi-
lire una scala di perfezione delle norme: in altri termini, non c’¢ norma della
norma. L’evoluzione darwiniana non ¢ guidata da una norma prestabilita; anzi,
essa puo essere compresa correttamente come invenzione ed esplorazione di
nuove norme vitali, tanto a livello dell'organismo che delle specie.

Questo primato non-teleologico del punto di vista funzionale ¢ qualcosa che
solo Darwin rende possibile. Infatti, raramente le teorie pre- o non-darwinia-
ne dell'individuazione vitale riescono a non cadere nella trappola della teleo-
logia e della scala delle perfezioni. L’individuazione & stata infatti compresa —
da una tradizione biologica sviluppatasi al di fuori delle preoccupazioni
immediatamente riconoscibili come darwiniane, e i cui «<nomi» rappresenta-
tivi sono piuttosto quelli di Rudolf Virchow, Auguste Comte, Claude Bernard,
Wilhelm Roux e... Friedrich Nietzsche® — come una dialettica tra ’eccitazio-
ne esercitata sull’organismo dagli stimoli ambientali e I'assimilazione attiva
che 'organismo esercita su tali stimoli per farli cooperare alla produzione ed
alla conservazione della sua forma.

L’individuazione € quindi un processo di costruzione e conservazione dell’i-
dentico nel differente, dell’ordine nel flusso caotico: 'organismo riceve passi-
vamente delle eccitazioni esterne, ma riesce a trasformarle, mediante un pro-
cesso attivo, nelle condizioni della sua identita. In tutta evidenza, questa tradi-
zione ha compreso il vivente a partire da un punto di vista funzionale: i dati
ambientali e le strutture del vivente sono considerati strettamente dal punto di
vista della loro funzionalizzazione alla normativitd dell’organismo. Cio che
conta ¢ come il vivente mantiene la forma della propria identita, cioé come esso
si individua sfruttando — cioé funzionalizzando — le condizioni cui & passiva-
mente sottoposto. Questo dispositivo dell'individuazione & peraltro identico a
quello che Deleuze ritrova in Spinoza, e che ci & sembrato poter essere un
modello della comprensione darwiniana dell’organismo: costruzione di un’i-
dentita a partire dall'invarianza di un rapporto tra eterogenei. Il problema &
che questo stesso dispositivo si associa in genere ad una scala di perfezione che

116 Siveda il libro di B. Stiegler, Nietzsche et la biologie, Paris, PUF, 2001, pp. 30-43.



Le strade, le tracce, la vita 151

pretende basarsi su di una misura assoluta del valore del rapporto all'ambien-
te. Secondo Wilhelm Roux, «poiché I'assimilazione non ¢ che una risposta
all’eccitazione, pill un essere vivente sara aperto alle eccitazioni estranee, piu
la sua forza d’assimilazione dovra accrescersi»7. In altri termini, «non € nella
capacita a chiudersi su se stessi, ma nella massima apertura possibile [...], nella
piu grande attitudine a sopportare I'altro, il nuovo o I'estraneo in quanto tali
[...], che bisogna cercare il criterio di una vita superiore»*8. Da cui la conclu-
sione ovvia, che sara tratta da Nietzsche: «La vita alta, la vita superiore [...] poi-
ché & la piu eccitabile tra tutte [...] & anche la pit forte»9. In altri termini,
quanto pill un organismo & atto ad essere affetto passivamente, cioe a ricevere
eccitazioni estranee, tanto pit la sua attivita di assimilazione sara ricca e mul-
tiforme, e la sua forma di individuazione (cioé come abbiamo visto la sua
norma singolare di vita) sara potente, complessa e polivalente.

Difficilmente queste vedute possono evitare di riproporre una scala degli
esseri e dei loro gradi di perfezione — e infatti Barbara Stiegler la riafferma,
certo parafrasando Nietzsche, ma anche senza osservare come quest’idea sia
stata espulsa da Darwin dalla considerazione del mondo vivente: «Piu si sale
nella scala degli organismi, piu gli esseri si complessificano»*2°. Al vertice
della scala degli organismi, si colloca ovviamente I'uomo: 'organismo umano
¢ infatti atto ad essere affetto da un’infinita virtuale di eccitazioni ambientali
differenti (cioé pud vivere in ambienti molto diversi tra loro), ed al tempo
stesso la sua individuazione ¢ di una plasticita insolita, comprendendo nelle
sue forme anche le componenti non-somatiche cui diamo il nome collettivo di
«civilizzazione» (il linguaggio, le tecniche, le istituzioni, ecc.).

Ora, se fenomenologicamente questa maggior plasticita e complessita del-
I'individuazione nell'uomo ¢ innegabile, bisogna perd ammettere che essa €
integrabile nell'idea darwiniana di storia (della vita) solo a condizione di sepa-
rare questa condizione di fatto del vivente umano da qualsivoglia scala di per-
fezione: i caratteri peculiari dell'individuazione umana (tali da far si che essa
si prolunghi oltre I'universo biologico e si compia in un’identitad specifica-
mente culturale e sociale della specie e dell'individuo) devono poter essere
spiegati a partire da quel movimento privo di fine e direzionalita che ¢ la sto-
ria evolutiva secondo Darwin. In questa direzione si sono mossi autori come
lo stesso Gould e 'embriologo Alain Prochiantz. La peculiarita della norma di
vita umana deve essere compresa senza ricorrere surrettiziamente ad una
teleologia immanente alla vita, e cioé riaprendo il rapporto tra struttura e fun-
zione, tra il vincolo della storia e delle correlazioni strutturali e le sue funzio-
nalizzazioni nel contesto di un andamento vitale peculiare e «viabile».

117 Ivi, p. 41.
118 Ivi, p. 40.
119 Ivi, p. 42.
120 Ivi, p. 36.



152 Andrea Cavazzini

Gould ha quindi ricondotto la complessita dell'individuazione umana, 'apertu-
ra dell'uomo ad una serie pressoché illimitata di ambienti, e la dimensione meta-
biologica della sua identita organismica e specifica, all’enorme rallentamento dei
tempi di sviluppo dell’'organismo umano, il quale pud essere assimilato ad un
embrione nato prematuramente (rispetto allo sviluppo degli altri mammiferi): si
tratta della tesi classica della neotenia, resa celebre da autori antidarwiniani,
sostenitori di una finalita intrinseca alla Vita, come Lodewijk Bolk e Adolf
Portmann. Gould ha resuscitato questa tesi integrandola al divenire aleatorio del-
l'evoluzione darwiniana e al carattere «parcellare» dell’organismo vivente: I'in-
sufficienza dell’argomentazione di Bolk risiede nel suo basarsi su una mera enu-
merazione di caratteri neotenici dell'uomo, che, nell’ottica di un olismo di marca
vitalista, dovrebbe essere sufficiente a caratterizzare 'organismo umano come
una Gestalt complessivamente «ritardata». Ora, se Gould ricorda che «gli organi
evolvono separatamente, reagendo a necessita adattative differenti: & cio che
chiamiamo evoluzione a mosaico»'*, egli € in ogni caso convinto che la teoria di
Bolk «metta in luce un tema essenziale, addirittura determinante, dell’evoluzione
umana»*?2, Questo tema é il rallentamento dello sviluppo:

Mi sembra innegabile che il rallentamento sia uno degli elementi basilari del-
I'evoluzione umana. Innanzitutto, i primati si sviluppano in genere piti lentamen-
te degli altri mammiferi [...] vivono pitl a lungo e giungono a maturita piu tardi di
altri mammiferi di taglia comparabile [...]. Il corso e il ritmo della nostra vita
hanno subito un rallentamento ancora piu spettacolare. Il nostro periodo di gesta-
zione ¢ appena piti lungo di quello delle scimmie, ma i nostri bebé sono molto pit
goffi alla nascita [...]. Ho gia parlato della nostra ossificazione rallentata. I nostri
denti spuntano piu tardi, diventiamo adulti piu tardi e viviamo piti a lungo. I nostri
organi proseguono la loro crescita molto dopo che questa & cessata nei primati
[...]. Negli scimpanzé e nei gorilla il cervello ¢ formato per il 70% all'inizio del
primo anno; 'uomo non raggiunge questa percentuale prima del terzo anno3.

In altri termini, 'individuazione biologica dell’organismo umano ¢ tale per
cui quest’ultimo, alla nascita, si ritrova ad essere una forma largamente incom-
piuta, e pertanto maggiormente «aperta» e plastica di quella degli altri animali.
L’'uomo nasce in stato di inconclusione — e cio significa che la sua forma singo-
lare, cioé la norma vitale che definira i suoi rapporti con ’'ambiente, sara larga-
mente determinata dai rapporti in cui il vivente entrera dopo la nascita, rapporti
che non sono pit unicamente biologici ma culturali:

121 S.J. Gould, «Le véritable pére de 'homme est I’enfant», in Id. Darwin et les grands
énigmes de la vie. Réflexions sur I'histoire naturelle, Paris, Seuil, 1997, p. 67, tr. fr. di D.
Lemoine et G. Blanc di Ever since Darwin (Reflections on natural history), New York,
Norton & C., 1977.

122 Ivi, p. 68.

123 Ivi, p. 69.



Le strade, le tracce, la vita 153

Cosa significa il rallentamento dello sviluppo in rapporto all’adattamento? La
risposta a tale domanda & certamente legata alla nostra evoluzione sociale. Il sape-
re ha in noi un’importanza determinante. Noi non siamo particolarmente forti,
agili o robusti; non ci riproduciamo rapidamente. Ma siamo avvantaggiati dal
nostro cervello, che ci conferisce la capacita di apprendere dall’esperienza’24.

«Apprendere dall’esperienza» qui significa: non essere determinati dalla
nostra individuazione biologica nei nostri rapporti con 'ambiente. Il rappor-
to eccitazione-assimilazione nell’'uomo non € mai interamente determinato —
esso dipende da cio che le strutture sociali, culturali, tecniche, ecc., consento-
no all’organismo in termini di apertura agli ambienti pit vari e capacita di
assimilarli funzionalmente. Ma & questo rapporto a definire I'individuazione
del vivente, la sua normativita originale. Dire che tale rapporto dipende, per
l'uomo, dalle sue condizioni extra-biologiche di esistenza significa dire che
I'individuazione umana non pud avvenire senza le strutture sociali extra-bio-
logiche. Il vivente umano non acquista una forma unicamente in virtu della
determinazione biologica — la forma in cui si individua questo vivente, e che
definisce 'andamento normativo della sua esistenza, € sempre-gia surdeter-
minata dalle strutture sociali, culturali, ecc.

Alain Prochiantz ha ripreso questi temi — prolungando esplicitamente la
rivalutazione gouldiana di Bolk — e ha fornito una teoria evolutiva strutturale
del rallentamento dello sviluppo. Questo fenomeno sarebbe l'effetto di un’e-
spressione dei geni regolatori dei ritmi di sviluppo prolungata nel corso della
vita dell'individuo — in altri termini, cio che fa la specificita dei geni di svilup-
po umani non e tanto la loro struttura quanto:

la durata e il sito di espressione di questi geni. E un vero piacere potere soste-
nere la tesi resuscitata da Stephen Jay Gould per cui un punto decisivo della nostra
evoluzione risiederebbe nel rallentamento dello sviluppo di certi organi. Questa
tesi della neotenia si applica particolarmente bene al cervello dei vertebrati, che &
oggetto di una ricostruzione permanente permessa dal rinnovamento dei neuroni,
dalla modificazione della loro arborizzazione e dalla nascita e morte delle sinapsi.
Tutte queste operazioni di plasticita morfologica sono legate all’espressione, che si
continua nell’adulto, dei geni di sviluppo e, pertanto, alla conservazione di pro-
prietd embrionali in regioni cerebrali di importanza cruciale'>s.

124 Ivi, p. 70.

125 A. Prochiantz, Machine-esprit, Paris, Odile Jacob, 2001, p. 176. Secondo Prochiantz, que-
sta plasticita conservata dall’adulto «permette che 'esperienza storica degli individui si
inscriva, fino alla morte, in una creazione morfologica permanente della sostanza cere-
brale» (p. 177). Questa individuazione permanente, che sfugge al determinismo genetico,
e financo all’ordine biologico propriamente detto, dipende comunque da un meccanismo
genetico la cui azione consiste nel cancellare la propria efficacia costrittiva: «l'individua-
zione, che deve prendere in conto la componente genetica, poiché sono dei geni a per-
mettere questa plasticita, si inscrive epigeneticamente e in modo continuo nella struttura



154 Andrea Cavazzini

Ora, questo fatto apre una serie di prospettive vertiginose che qui potremo
solo accennare. Infatti, se I'individuazione umana ¢ biologicamente incom-
piuta, ed ha bisogno di quella socio-culturale per chiudersi in una «forma», &
necessario ricordare che la societa e la cultura non contengono alcun pro-
gramma naturale mediante cui individuare stabilmente tale forma. Le strut-
ture extra-biologiche non prolungano semplicemente 1'individuazione biolo-
giche, piuttosto la sottomettono ad una logica peculiare: infatti, se nell’indivi-
duazione biologica la normativitd del vivente & comunque gia data con il
vivente stesso, nell’atto stesso della sua esistenza rispetto cui la stabilita della
forma & sempre secondaria, in un’individuazione extra-biologica tale norma-
tivitd non puo essere data in anticipo — essa & piuttosto il luogo di una pro-
blematizzazione e di un interrogativo, dunque della possibilita di un conflitto.
Nessuno lo ha compreso meglio di Georges Canguilhem:

Un organismo ¢ un modo di essere del tutto eccezionale perché tra la sua esi-
stenza e il suo ideale, tra la sua esistenza e 1 sua regola o norma, non vi é differen-
za[...]. Apartire dal momento in cui un organismo ¢, dal momento in cui vive, esso
¢ possibile, cioé risponde ad un ideale d’organismo; la norma o la regola della sua
esistenza ¢ data nella sua stessa esistenza [...] I'ideale dell’'organismo [...] & 'orga-
nismo stesso?,

Qui ¢ dell'individuazione nel senso che abbiamo gia discusso che parla
Canguilhem: «L’organismo stesso, in virti del solo fatto della sua esistenza,
risolve una specie di contraddizione [...] tra la stabilita e la modificazione»27.
Questa «contraddizione» non ¢ altro che I'individuazione stessa, in quanto
mantenimento di una forma nell’apertura alle eccitazioni, cioé in quanto fun-
zionalizzazione di un reticolo di rapporti e strutture alla conservazione di un
andamento vitale singolare. Questo andamento non ¢ altro che la norma-

del cervello» (ibidem). Questa apertura alla storia permessa dalla genetica rimanda all’ef-
ficacia «evanescente» di una sorta di barratura dell’ordine naturale in quanto origine della
specie umana (cid per cui Prochiantz propone il termine anatura): 'auto-cancellazione
continuata dell’ordine biologico consente I'efficacia di un ordine ad esso sustruito, stori-
co, culturale, sociale. Al di 1a del punto di vista embriologico e genetico da cui Prochiantz
affronta questo tema, mi sembra che qui stia il nodo della concezione darwiniana del
mondo vivente e del suo rapporto alla cultura umana: la vita dopo Darwin & un’origine che
non cessa di barrarsi e cancellarsi nei suoi propri effetti imprevedibili — la produzione
cieca di nuove norme rende ragione in modo paradossale dell’apparizione di forme di esi-
stenza in cuii dispositivi stessi della vita sono rifunzionalizzati in una logica a-naturale, a-
biologica. Darwin, riconducendo I'ordine vivente all’immanenza tautologica del proprio
divenire, ha reso impossibile pensare la Vita come fonte diretta di una Norma trascen-
dente, come fondamento di un Senso.

126 G. Canguilhem, «Le probléme des régulations», in Id., Ecrits sur la médecine, Paris, Seuil,
2001, pp. 106-107.

127 Ivi, p. 112.



Le strade, le tracce, la vita 155

forma dell’organismo, e, per cio che e dell’«ordine organico», esso € gia dato
con l’esistenza dell’organismo stesso — in altri termini, 'organismo nasce gia
portatore di una forma di cui i «dispositivi e meccanismi di regolazione»*28
garantiranno la persistenza nel divenire!9.

Ma prendiamo il caso di un vivente la cui forma non sia gia data intera-
mente nella dimensione biologica, di un vivente la cui individuazione sia sem-
pre anche transorganica, culturale. Ebbene, questo vivente, che dovrebbe in
certo modo ricevere dalle strutture sociali la compiutezza della propria forma
normativa, si troverebbe invece affatto privo di tale forma, poiché la societa
non contiene alcuna forma o norma «spontanee», ma & piuttosto il luogo della
problematizzazione delle norme e del conflitto tra differenti possibilita nor-
mative paritetiche in cui solo le rimozioni e le estraniazioni storiche possono
introdurre i fantasmi della «natura» e della «contro-natura»:

Per cid che ¢ della societd, cid su cui si discute, & sapere quale sia [...] la sua
norma [...] 1a norma della sociabilitd umana non & chiusa [...]. Bergson mostra che
la specie umana ¢ alla ricerca della sua sociabilita specifica [...] ci si potrebbe chie-
dere se lo stato normale di una societa non potrebbero essere il disordine e la crisi
anziché I'ordine e 'armonia3°.

La societa non contiene alcuna norma per «tappare il buco» dell’irriducibi-
le plasticitd umana: se 'uomo non puo che individuarsi socialmente, allora
questa individuazione & pit una posta in gioco che un compito di cui i fini e i
criteri ultimi sarebbero gia dati in anticipo. Lo «stato normale» di una societa,
é che i fini non sono dati, che vi sono conflitti sulle finalita ultime, di cui fa
parte anche la norma e la forma che si ritiene adeguata al vivente umano — per
questo, nelle societd umane non pud non esistere una bio-politica; o meglio,
nessuna grosse Politik, come hanno compreso tanto Nietzsche che Heidegger
che Foucault, non pud non essere una bio-politica, non puo cioé non compor-
tare una decisione riguardo all’essere dell'uomo, alla norma che definisce la
sua esistenza. Se nel vivente la struttura € sempre subordinata alla funzione,
nel vivente umano sono le funzioni stesse a diventare oggetto di conflitti e di
decisioni, in ogni caso di interrogazioni e «discorsi». Anche questa consapevo-
lezza & una conseguenza dell'idea darwiniana di storia: pensando I'evoluzione
come un processo senza soggetto né fine né norma intrinseca, Darwin permet-
te di pensare che la civilta umana, in virtu della mutazione casuale che I'ha sot-
tratta alla determinazione rigida di un ordine organico, possa diventare il luogo
geometrico di una problematizzazione della vita in quanto tale.

128 Ivi, p. 110.

129 Il riferimento di Canguilhem ¢ a Claude Bernard, uno dei massimi teorici della dialettica
eccitazione-assimilazione.

130 Ivi, p. 108 e pp. 121-122,



156 Andrea Cavazzini

Cio richiede la consapevolezza che il processo della vita, inventore infatica-
bile di norme singolari, non contenga alcuna Norma — richiede cioé di farla
finita con il fantasma pre-moderno del Valore della Vita. La vita non contiene
valori che non siano quelli di un’autoconservazione tautologica; e, laddove
essa consente l'interrogazione sul valore dei valori — cioé nella societa umana
— scompare anche il programma regolativo intrinseco al conatus di autocon-
servazione della norma. Non é infatti detto che la civilta umana decida in
favore della conservazione della propria forma attuale, la quale in fin dei conti
non é piu spontanea o legittima di un’altra. Di questa possibilita non biso-
gnerebbe aver paura, non solo perché 'attuale norma di vita & a dir poco
insoddisfacente e tale da condurre ad un’autodistruzione forse non catastro-
fica ma per avvilimento, ma anche e soprattutto perché non ¢’é¢ maggior avvi-
limento della perdita del senso conflittuale delle norme umane in favore di
un’unica norma, insensata come tutte le altre. Una cosa ¢ certa: occorre ali-
mentare la consapevolezza che nessuna normativita puo attendersi dall’ester-
no di questo conflitto tra valori — la civilta non beneficia di alcun alibi al rifiu-
to di decidere da se stessa la forma in cui deve poter esistere la specie umana.
Per un filosofo come Enzo Melandri la pratica politica capace di assumersi
questa decisione significava un salto qualitativo nell’autocontrollo esplicito
della specie — e chiamando tale pratica comunismo, egli intendeva escludere
che questo autocontrollo creatore di norme potesse ridursi a un controllo tec-
nico esclusivo della dimensione conflittuale di ogni normazione:

1l limite [del comunismo], questo non si deve tacere, sta nel non poter predire
fino a che punto il programma della «umanizzazione dell'uomo», per dirla con
Husserl, possa essere attuato senza condurre alla distruzione della civilta dell’uo-
mo, cosi come noi la conosciamo. Ma una cosa & chiara. Il destino dell’'uomo sta
nell'incremento dell’autocontrollo e non nella desublimazione repressivals!,

Nozione paradossale di «destino», resa possibile da una natura e da una sto-
ria da cui la morte di Dio ha eclissato definitivamente ogni traccia di finalita.

131 E. Melandri, La linea e il circolo cit., p. 1002.



SCIENZA E PRODUZIONE IDEOLZ(I)EICA (SPONTANEA?) DEGLI SCIEN-
TI:
IL CASO DELL'ORGASMO FEMMINILE

RANIERI SALVADORINI

va del grande «paleontologo» Stephen Jay Gould, mostra in modo

convincente nel suo lavoro recentemente uscito, Il caso dell’'orgasmo
femminile. Pregiudizio nella scienza dell’evoluzione*, che I'orgasmo femmini-
le non ha una funzione evolutiva, o almeno che quest’idea € insostenibile sulla
base delle prove attualmente disponibili. Al tempo stesso promuove l'ipotesi
di interpretare la risposta fisiologica della femmina umana come «donazione
embriologica casuale», una «potenzialiti»? che puo attivarsi in determinate
circostanze. L’idea che l'orgasmo femminile sia il risultato delle pressioni
selettive ha un prezzo sociale troppo alto, oltre ad essere scientificamente pit
fragile, poiché implica la riduzione della sessualitd femminile, in qualche
modo, alla funzione riproduttiva.

11 tentativo di slegare in modo scientifico la sessualita femminile dalla funzio-
ne riproduttiva & condotto affrontando la complessita del dibattito evoluzioni-
sta, rileggendone in modo critico le categorie alla luce degli studi, sempre nuovi,
di biologia, genetica, fisiologia e primatologia. L’aspetto davvero significativo e
interessante di questo grosso lavoro di ricostruzione storico-logica-critica ¢ la
radicalita della critica che muove al modo di produzione scientifico, in questo
caso circoscrivendo il campo allo studio di caso dell’orgasmo femminile.

Infatti, il lavoro della Lloyd fa il punto sullo stato dell’arte della ricerca sul-
l’orgasmo femminile. Tanto pit la sua tesi risulta convincente, documentata,
solida e rigorosa, quanto pitt emerge in che misura I'ideologia sia penetrata, al
di 1a delle intenzioni e/o della consapevolezza degli scienziati stessi, nella
comunita scientifica internazionale nel corso del Novecento.

11 lavoro mostra I'elemento ideologico nel momento stesso in cui penetra il
processo di produzione scientifica, condizionandone in modo determinante lo
sviluppo storico. Di li in poi, le tracce del condizionamento sono ben visibili, e
innescano una dialettica tra posizioni scientifiche avverse solo in apparenza,
ma in realta speculari: la logica che posizioni scientifiche (e politiche) loro mal-
grado diverse si ritrovano a mantenere, «tiene in vita» l'idea che 'orgasmo

La biologa dell’evoluzione e filosofa della scienza Elizabeth Lloyd, allie-

1 E.A. Lloyd, II caso dell'orgasmo femminile. Pregiudizio nella scienza dell’evoluzione, tr. it.
di E. Faravelli, Torino, Codice edizioni, 2006.

2 Ivi, p. 89. Si tratta delle due definizioni chiave su cui & centrato il lavoro della Lloyd. La
prima fa riferimento a Gould, la seconda alla «teoria del sottoprodotto» di Symons.



158 Ranieri Salvadorini

femminile una funzione evolutiva ce ’abbia, per giustificare cosi il primato del
sesso riproduttivo. Tale logica € sbagliata, e nei suoi tratti teorici essenziali
lascia ben poco spazio al caso, centrando viceversa il resoconto evolutivo
secondo uno schema rigidamente meccanicistico: se un determinato tratto esi-
ste, una funzione dovra avercela, e se non ¢ stata trovata, sicuramente un erro-
re € stato commesso. Questa istanza necessitante € una forma di determinismo
che nella storia della scienza puo rivelarsi paradossalmente molto produttiva:
non va rigettata a priori, al contrario, ma € necessaria una vigilanza rigorosa
per intervenire qualora si ritenga che il confine tra determinismo rigido e dog-
matismo pernicioso sia stato superato. In questo lavoro € ben documentato il
«percorso del pregiudizio» da potenzialmente positivo a pericolosamente
distruttivo — vedremo per quale parte della comunita scientifica si puo espri-
mere un giudizio tanto severo.

Il malinteso radicale che ha generato il falso dibattito sull’orgasmo femmi-
nile affonda quindi le sue radici in «visioni del mondo» che trascendono il
dibattito stesso. Un dibattito in larga misura «falso» perché, come abbiamo
visto, la vera posta in gioco ¢ I'idea che il sesso sia «legittimo» solo se, in qual-
che modo, finalizzato alla riproduzione. Quest’idea (pregiudizio), si concretiz-
za cosl in un diffuso atteggiamento intimidatorio e delegittimante, produttivo
di effetti teorici e psicologici distorsivi. Questi entrano in risonanza con la per-
cezione sociale della sessualita femminile, rinforzando la credenza ideologica
che il sesso riproduttivo abbia un «valore aggiunto».

La dialettica tra scienza e pregiudizio nello studio di caso dell’orgasmo fem-
minile fa violenza alla funzione epistemologica potenzialmente positiva del-
Perrore nella pratica scientifica. L’errore, portato allo stato cronico, si perver-
te in patologia, e il fatto che la maggioranza della comunita scientifica consi-
deri, ad oggi, «normale» questo stato patologico da il segno di quanto pro-
fondo sia 'effetto prodotto dall'ideologia (il riferimento, qui, € allo studio di
caso di cui si sta per trattare).

Le prove messe in campo nella ricerca da Elizabeth Lloyd, in primis i
~ rilievi sul «gioco sporco» condotto da certi avversari, portano tali e tante
argomentazioni a sostegno della sua tesi da poter mettere un punto alla
questione, almeno sulla base delle molte prove oggi disponibili: dopo que-
sto lavoro, i termini del dibattito dovrebbero essere ridefiniti in modo radi-
calmente diverso.

Quanto alle premesse teoriche e metodologiche di Lloyd la filiazione con
Gould & impegnativa, considerando che la forza del pensiero di questo
«paleontologo» e tale da imposi autonomamente a chiunque, oggi, sia seria-
mente intenzionato ad affacciarsi sul complesso dibattito evoluzionista.

Lo stesso Gould, in effetti, aveva difeso strenuamente la tesi sull’orgasmo
femminile avanzata e articolata da Elizabeth Lloyd (che a sua volta riprende,
nella sostanza, la «teoria del sottoprodotto» di Symons del 1979). Il richiamo



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 159

a Gould si scopre cosi affatto «tattico», tale € la qualita, sia di contenuto sia di
metodo, che struttura questa solida e avvincente sfida scientifica, teorica e
infine politica che & «II caso dell’'orgasmo femminile. Pregiudizio nella scien-
za dell’evoluzione».

La Lloyd analizza i resoconti evolutivi (adattativi e non), che nel tempo
hanno tentato di rispondere alla domanda «se l'orgasmo femminile possa
considerarsi, o meno, un tratto adattattivo», e, di fronte alle incoerenze (e/o
alle omissioni) che via via emergono dalle varie «risposte», si comporta con
un’insistenza per il dettaglio che a tratti puo sembrare maniacale.

In realtd, ogni volta riesce a sgombrare il campo con la frase significativa:
«ma allora la vera domanda é...», che prelude ad una nuova e piu corretta
definizione della prospettiva entro cui rileggere la domanda di partenza sulla
presunta funzione evolutiva dell’orgasmo femminile.

In altre parole, I'autrice ridefinisce «in progress» la struttura del campo
problematico entro cui & stato trattato lo studio dell’orgasmo femminile: il
confronto serrato delle teorie adattazioniste con le evidenze empiriche fa
emergere forzature categoriali, incongruenze logiche ed omissioni.

Le teorie prese in esame vengono valutate secondo un complessivo grado di
«validita probatoria», ma il costante lavoro di smantellamento delle loro cat-
tive fondamenta ha un altro potente effetto: retroagisce sulla prospettiva
complessiva che le ha «generate».

In forza del proprio rigore di indagine la Lloyd & in grado di interrogare cia-
scun singolo resoconto in due momenti distinti. In primo luogo ricerca quale
sia I’errore che, al cospetto dell’evidenza empirica, indebolisce il «resoconto»;
poi, indaga la natura stessa dell’errore. E questo secondo esame che consente
alla studiosa di leggere 'intero dibattito come strutturalmente deformato da
assunti di fondo discutibili, operativi in quasi tutte le teorie.

Nella pratica scientifica I’errore & spesso un «passaggio obbligato»; in talu-
ni casi, addirittura, un determinato presupposto (per quanto possa essere
inficiato da un pregiudizio), puo risultare potenzialmente positivo se critica-
mente «integrato» dalla comunita scientifica nel suo complesso. Ma che suc-
cede, o meglio, «di che si tratta» (sembra chiedersi la Lloyd), se I'intero
campo problematico entro cui si muove I'indagine specifica & viziato alla radi-
ce da un errore che, per sua natura, sembra capace solo di autoalimentarsi?

Anticipiamo la risposta della studiosa ai due quesiti essenziali: I'orgasmo
femminile non ha, attualmente, una funzione evolutiva, ma costituirebbe una
«potenzialitd»; in secondo luogo, la storia dello studio dell’orgasmo femmini-
le é la storia sotterranea di «una vera e propria disfunzione scientifica»3, che,
in certi casi, puo portare a forme perniciose e distruttive di dogmatismo.

3 Ivi, p. 212.



160 Ranieri Salvadorini

La Lloyd procede quindi all’analisi dei resoconti sull'orgasmo femminile
con iraggi x di criteri scientifici rigorosi. I «requisiti di evidenza» che secon-
do la biologa consentono di determinare se un tratto costituisca un adatta-
mento vero e proprio sarebbero quattro. Primo: si dovrebbe dimostrare che le
variazioni in un tratto hanno una base genetica; secondo: il tratto in esame
dovrebbe essere in correlazione positiva con il successo riproduttivo; terzo: &
necessario «identificare il meccanismo attraverso cui una particolare varian-
te di un tratto riesce effettivamente a contribuire al successo riproduttivo dif-
ferenziale dei suoi portatori»4; quarto: l'ipotesi che la variazione di un tratto
sia adattativa dovrebbe essere dimostrata in via indipendente, «xmanipolando
in via sperimentale I’ambiente selettivo o il carattere stesso»5.

La Lloyd stessa informa dell'impossibilita, specie per il caso dell’orgasmo
femminile, di vedere verificati simultaneamente tutti i criteri: il test della forza
probatoria dei resoconti diventa allora, nonostante lo snodo cruciale della
dimostrazione dell’aumentato successo riproduttivo, la risultante di risultati
parziali: se il resoconto ¢ nel complesso «convincente» dipende certo in misu-
ra determinante dal confronto con le evidenze empiriche, ma anche dall’orga-
nicita con cui i vari risultati si integrano in un resoconto complesso d’insieme.

Rispetto ai criteri utilizzati nessuno di questi resoconti passa 'esame eccetto
uno, quello di Symons: la cosiddetta «teoria del sottoprodotto», rivisitata da
Gould e dalla Lloyd stessa. Ma quest’unico che la Lloyd ritiene adeguato (un reso-
conto non adattativo), € osteggiato sostanzialmente da tutti. La teoria di Symons
considera l'orgasmo femminile una «potenzialita», che, dal punto di vista fisiolo-
gico e genetico, costituisce un «sottoprodotto» embriologico maschile.

Come descritto dalla Lloyd, «nei primi stadi dello sviluppo embrionale
umano, gli embrioni sia maschili che femminili hanno le medesime caratteristi-
che fisiche; a parte il fatto di avere cromosomi diversi, essi non sono differen-
ziati da alcuna caratteristica sessuale esterna. Questo stadio si protrae fino a che
I'embrione maschile sperimenta un rilascio di ormoni all’interno del suo corpo,
momento in cui inizia a svﬂuppare un apparato sessuale differente dalla forma
femminile di base. Se non compaiono nuovi ormoni in circolo, allora 'embrio-
ne si sviluppa in una femmina [...]. In altre parole, il pene e la clitoride hanno le
medesime origini embriologiche e sono pertanto chiamati ‘omologhi’».

In altre parole, si tratta (al pari dei capezzoli maschili — cfr. Gould,
«Capezzoli maschili e glande clitorideo»®), di una «donazione embriologica»,
che puo essere attivata o meno e che «é presente in tutti i mammiferi, ma pud
essere attivata solo nelle femmine di un numero limitato di specie»”. Il tratto,

4 ¥, pp. XVII-XVIIL

5 Ibidem.

6 Saggio contenuto in S.J. Gould, Bravo brontosauro, tr. it. di L. Sosio, Milano, Feltrinelli, 2002.

7 D. Symons, L'evoluzione della sessualita umana, tr. it. di P. La Malfa, Roma, Armando,
1983, citato in E. Lloyd, II caso dell’orgasmo femminile cit., p. 89.



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 161

letto nella prospettiva storica di Gould (che prevede la possibilita di scindere
T'utilita stessa del tratto dalla sua funzione evolutiva), mantiene cosi la sua fon-
damentale importanza nella regolazione dei rapporti di specie. Al contrario,
all'interno della categorizzazione forzata degli adattazionisti (che lo vogliono
ad ogni costo adattativo), la «naturalizzazione» dell’orgasmo femminile (come
risultato delle pressioni selettive), soffre del fatto che non c’é alcuna evidenza
empirica, né di altro tipo, che lo leghi al successo riproduttivo.

11 filo rosso che percorre I'intero lavoro della Lloyd e ne costituisce il por-
tato scientifico, emerge qui: esiste una discrepanza tra orgasmo femminile e
rapporto sessuale che non é stata riconosciuta quasi da nessuno e, nei casi in
cui questo é successo, non ne sono state colte le corrette conseguenze teori-
che e scientifiche.

La storia dell’orgasmo femminile € stata letta quasi da tutti come associata
al rapporto sessuale e dunque al sesso riproduttivo; ma «legare» 'orgasmo
femminile a una vincolante funzione evolutiva significa negarne la storia
autonoma. Perversamente, mostra la Lloyd, ’assunto adattazionista & stato
operativo anche 13, dove I'intenzione di partenza era proprio quella di svinco-
lare la sessualita femminile dal resoconto centrato sul rapporto di coppia,
come nelle teorie femministe. Infatti, 'obiezione femminista alla teoria del
sottoprodotto di Symons (che, dal canto suo, offre interpretazioni in parte
conservatrici e provocatorie della propria teoria) rimane vittima del pregiudi-
zio concettuale operante nelle posizioni adattazioniste: rifiuta la teoria del
sottoprodotto, piu rigorosa e ricca di potenziali sviluppi, per ritrovarsi, seppur
in termini di aspro conflitto culturale e politico, invischiata nel presupposto
adattazionista per cui un tratto spiegabile in termini di selezione naturale
acquisterebbe con cido maggiore dignita sociale e culturale.

In modo semplice ma radicale, la Lloyd afferma e mostra che la storia dell’or-
gasmo femminile & autonoma e non «finalizzata», e che il riconoscimento della
reciproca autonomia tra orgasmo femminile e rapporto sessuale & propedeutico
all'impostazione di un lavoro di indagine scientificamente fondato. Le sue radici
femministe funzionano come un valore aggiunto (e spesso determinante), nella
misura in cui non prevaricano le evidenze empiriche via via disponibili.

La teoria di Symons ha il notevole vantaggio di accordarsi con molti requisiti
di evidenza. Si accorda con gli studi sessuologici piu autorevoli, scelti come
banco di prova dagli adattazionisti: tutto cio che per essi era fonte di imbarazzo,
per la teoria del sottoprodotto € un punto di forza. Ad esempio, la maggiore faci-
lita, per la donna, di raggiungere I'orgasmo tramite la masturbazione piuttosto
che durante il rapporto sessuale (Kinsey et coll., Masters & Johnson), non con-
forta la spiegazione adattazionista: se 'orgasmo femminile fosse stato pensato
dalla selezione naturale per il rapporto sessuale, il «progetto sarebbe stato difet-
toso», non solo perché in un numero significativo di donne 1’orgasmo non si



162 Ranieri Salvadorini

presenta mai, ma (e questo & fondamentale) all'interno del gruppo di donne che
ha orgasmi frequenti, cio succede grazie ad un rapporto sessuale di tipo «assi-
stito». Gli studiosi adattazionisti non si sono mai seriamente confrontati con le
contraddizioni evidenti fornite dagli studi sessuologici (fondamentalmente
Kinsey et coll. e Masters & Johnson), pur facendo riferimento a questi stessi
studi per far quadrare il cerchio del resoconto adattativo.

Un altro esempio, molto semplice ma significativo, dell'imbarazzo adatta-
zionista puo esser letto nella qualita stessa della pratica masturbatoria. Infatti,
si chiede la biologa, perché le femmine si masturbano quasi unicamente tra-
mite la stimolazione clitoridea, mentre le tecniche masturbatorie penetrative
(che pitl direttamente simulano il rapporto sessuale), sono utilizzate da poco
pit dell'uno per cento delle donne? Se la clitoride fosse stata selezionata «natu-
ralmente» per procurare piacere in modo coimplicato al rapporto sessuale,
perché proprio in quella circostanza la sua stimolazione dispiega il proprio
potenziale solo se (o almeno nella maggioranza dei casi) «tecnicamente» assi-
stita dal partner, e perché, dunque, solo di rado cio avviene in modo fisiologi-
co? Perché la fisiologia dellincontro sessuale «non fa il gioco» della clitoride,
non facilita il dispiegamento del potenziale di cui e capace?

La Lloyd adduce ulteriori elementi di supporto al proprio punto di vista
attraverso gli studi transculturali, che mostrano come, in molte culture, del-
I’orgasmo femminile si ignori del tutto I'esistenza: altro argomento che con-
ferma la «plasticita» di questo tratto, la sua capacita/possibilita di attivarsi in
relazione a variabili ambientali (culturali, economiche e sociali). Studi imba-
razzanti per gli adattazionisti. Alcuni di essi hanno ipotizzato che proprio que-
sta «plasticita» (tecnicamente: «plasticita fenotipica»), potesse essere il frut-
to delle selezione naturale, ma, si chiede la Lloyd, come ha fatto la selezione
naturale a lavorare su di un tratto che non «vede»? Ecco dunque che anche la
«plasticitd» della risposta sessuale femminile trova spazio nella teoria del
«sottoprodotto», che riesce ad «accogliere» e interpretare la variabilita estre-
ma del tratto stesso. Condizione, quest’ultima, davvero problematica per sta-
bilirne la natura adattativa (infatti solo quando il tratto si fissa ad uno dei
limiti del campo di oscillazione lo si puo dire adattativo).

Gli studi sui primati portano nella stessa direzione: le scimmie femmine,
antropomorfe e non, sono capaci di provare l'orgasmo, ma anche in questo
caso gli studi (in contrasto con le forzature interpretative dei loro stessi pro-
motori), hanno mostrato che 'orgasmo femminile ¢ molto frequente nei rap-
porti omosessuali tra femmine, mentre & scarsamente documentabile nel rap-
porto sessuale riproduttivo.

Perché, dunque, tanta ostilitd nei confronti della teoria di Symons? La
Lloyd parte dalla contrapposizione principale che ha animato il dibattito.
L’estrapolazione dei presupposti, teorici e ideologici, impliciti in ogni posizio-



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 163

ne scientifica & il primo passo che ci consente di comprendere come le mede-
sime «evidenze empiriche» possano sfumare verso conclusioni teoriche com-
pletamente diverse. A questo punto possiamo intravedere alcuni elementi
della sotterranea questione della lotta per I'autorita scientifica. Lo scontro tra
Gould e Alcock su che cosa possa definirsi un «tratto adattativo» & esempla-
re, perché mostra, nella contrapposizione tra due delle voci pit autorevoli in
materia, due concetti di evoluzione completamente diversi.

Per Gould I'«utilitd» di un tratto ¢ un dominio molto ampio, e, come detto
prima, spesso non coincide affatto con il risultato delle pressioni selettive. Un
tratto puo essere utile senza per questo avere una funzione evolutiva, e in
forza della dimensione storica di questa impostazione Gould puo finalmente
rompere 'equazione «tratto adattativo» = «valore culturale», foriera di frain-
tendimenti di ogni tipo. Di tutt’altro avviso gli adattazionisti, di cui Alcock é il
piu autorevole, per i quali un qualsiasi tratto deve necessariamente avere una
spiegazione evolutiva. La «necessita» della spiegazione di un tratto sembra
dunque essere il vero terreno di scontro tra le parti in lotta, almeno nel
momento in cui lo scontro si accende. Ma la Lloyd va oltre, enucleando due
insiemi distinti di domande, impliciti nella stessa domanda iniziale sulla fun-
zione evolutiva dell’orgasmo femminile.

La studiosa le scorpora cosi: «Per gli adattazionisti la domanda e: quali
pressioni selettive hanno portato all’adattamento dell’orgasmo femminile e
qual ¢ il suo contributo al successo riproduttivo? Mentre per i difensori della
teoria del sottoprodotto, la domanda €: come ¢ apparso il tratto dell’orgasmo
femminile e in che modo esso é conservato nella popolazione?»8.

La conseguenza concreta di questa impostazione € visibile nel diverso modo
in cui i due gruppi fanno riferimento agli standard di evidenza. Alla visione
astorica dell’adattazionismo, che legge le forme del passato con la sola logica
attuale, si oppone fermamente la storicita della scuola gouldiana, che si pone
il problema attuale al di fuori di una prospettiva finalistica, in relazione all’o-
rigine e al movimento delle pressioni selettive.

Negli anni successivi (il confronto Gould/Alcock copre gli anni Ottanta), i
toni sono rimasti aspri ma le posizioni si sono fatte pitt articolate e comples-
se, specie in forza dell'incalzare di nuovi studi, provenienti da ogni parte. La
Lloyd descrive con grande precisione la complessa ramificazione del dibatti-
to, ma al contempo continua a leggerlo secondo la chiave «se e come» la dis-
crepanza orgasmo femminile/rapporto sessuale sia stata riconosciuta.

Questo momento di «riconoscimento» prende dunque via via la forma
complessa di un criterio capace di valutare, in una interpretazione teorica, il
grado di apertura verso spiegazioni alternative e correlativamente il grado di
danno prodotto da un determinato assunto operante in modo acritico e non

8 E. Lloyd, II caso dell’'orgasmo femminile cit., p. 232.



164 Ranieri Salvadorini

del tutto consapevole nella pratica scientifica. Ne emerge un quadro chiaro,
preoccupante per alcuni aspetti ma decisamente cambiato e promettente per
altri, e la Lloyd tira le conclusioni secondo tre livelli di analisi.

Primo livello: riesamina le difficolta probatorie di molti resoconti analizza-
ti nel corso del lavoro; secondo livello: indica quattro assunzioni di fondo che
giocano un ruolo chiave nella generazione dei problemi probatori stessi; terzo
livello: analizza le convinzioni condivise dalla comunita dei teorici evoluzio-
nisti coinvolta nel dibattito sull’orgasmo femminile.

Il secondo ed il terzo livello sono distinti ma, al tempo stesso, in stretto rap-
porto tra loro, perché le quattro assunzioni di fondo, evidenziate nelle tesi con
cui la Lloyd polemizza, sono i presupposti teorici impliciti in esse. La Lloyd
definisce cosi le «assunzioni operative di fondo» nei resoconti presi in esame
nel corso del lavoro: 1) Adattazionismo 2) Androcentrismo 3) Focus sulla pro-
creazione 4) Unicitd umana. Si tratta di presupposti teorici carichi di una forte
valenza ideologica.

Frutto della rigorosa disamina di cui si € qui tentata una sintesi, queste
assunzioni costituiscono il «materiale» da interrogare per spiegare l'ostilita
della comunita scientifica verso la teoria del sottoprodotto.

Queste inferenze emergono all’'interno di un ambito concettuale che la Lloyd
elabora riferendosi al pensiero di Helen Longino, ad alcuni spunti di Elizabeth
Anderson e a determinate linee di ricerca difese dalla Hrdy. Come scrive la
Lloyd, «I’approccio di Longino e Anderson estende il ruolo del pregiudizio fino
a includere le assunzioni di fondo che possono cosi essere trattate come pre-
giudizi potenzialmente negativi (ma anche potenzialmente positivi)». La stu-
diosa esamina, in particolare, il «focus sulla procreazione», che implica sia I’a-
dattazionismo (20 su 21 dei resoconti esaminati nel lavoro sono di tipo adatta-
tivo), sia il pregiudizio androcentrico, ossia «I’assunzione che il rapporto ses-
suale evochi la stessa risposta nei maschi e nelle femmine, ovvero I'orgasmo»?.

Ma i problemi piu gravi sorgono, secondo la Lloyd, quando la misura del
pregiudizio condiziona le conoscenze effettivamente disponibili, inducendo i
ricercatori a ignorare i dati della sessuologia e della primatologia e a mostrar-
si miopi di fronte a palesi errori probatori di certa cattiva statistica. La stu-
diosa legge, in un certo atteggiamento verso la ricerca, una profonda e perni-
ciosa abdicazione di ogni forma di imparzialita, che perverte il lavoro scienti-
fico in una pratica teorica distruttiva, in scienza faziosa.

In realta, & proprio su questo aspetto che la Lloyd decide di scendere in
profondita, ritenendolo il punto chiave per leggere in che misura il pregiu-
dizio abbia giocato all'interno della ricerca adattazionista, ricostruendone
cosl le possibili «configurazioni». E un punto essenziale su cui far luce per-
ché ¢ il luogo in cui si legano termini storicamente problematici, ossia

9 Ivi, p. 216.



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 165

impulso critico-sociale e ricerca scientifica — in altre parole, € lo spazio teo-
rico in cui si sviluppa il rapporto di tensione tra soggettivita e processo di
oggettivazione.

Il programma di ricerca adattazionista, spiega la biologa, comincia l'inve-
stigazione di uno specifico tratto sotto 'assunzione operativa che esso sia un
adattamento a una qualche pressione selettiva. Il primo tipo di analisi che
viene posto in essere & di «natura ingegneristica» e serve a mostrare che tale
tratto ¢ esistito in passato, esiste oggi e porta un vantaggio reale al suo pos-
sessore nel far fronte alle pressioni selettive. Su questo punto, nonostante i
disaccordi su quali aspetti debbano essere valutati pitt 0 meno importanti, tra
iricercatori ¢’é tuttavia unanimita.

Il problema sorge quando questo tipo di indagine manca il bersaglio (ad
esempio non si riesce a dimostrare un reale vantaggio riproduttivo), oppure «il
tratto specifico appare inefficace a svolgere il suo ipotetico compito»*.
L’alternativa preferita dagli adattazionisti, in questo caso, sembra essere «rico-
minciare tutto da capo», partendo dal presupposto che «probabilmente non si
é colto correttamente lo scopo del tratto in questione»*. Secondo la Lloyd que-
sto & il primo passo verso una zona molto scivolosa in cui la mancanza di un
atteggiamento critico pud provocare conseguenze perniciose, non qualificabili
semplicemente in termini di grado «di apertura» ad ipotesi alternative.

Infatti, poiché questo complesso di elementi porta nella direzione «di una
regola metodologica in base a cui tutti i caratteri dovrebbero essere conside-
rati in ultima analisi degli adattamenti»*?, si tratta, secondo la studiosa, «di
non considerare la possibilita di una risposta negativa»'3: proprio in questa
forma di meccanicismo risiederebbe il vero nucleo dell’intera disputa (se il
tratto c’¢, deve esistere una spiegazione; se non si trova, allora significa che la
si & cercata male). E dunque qui, nel rischio intrinseco alla miopia adattazio-
nista a spiegazioni alternative potenzialmente «negative» che, secondo la
Lloyd, va cercato uno degli snodi che ha legato, nel corso della costruzione
teorica e storica dei resoconti. adattativi sulla risposta sessuale femminile,
scienza e pregiudizio; & qui che la dialettica epistemologica si e inceppata.
Infatti, se & vero che il «segreto dell’evoluzione risiede in questo gioco dell’u-
nita e della diversita», un approccio che assolutizza una sola, tra le ipotesi di
ricerca, porta fatalmente fuori strada.

Come scrive la Lloyd, non considerare la possibilita che un tratto possa,
sulla base delle conoscenze disponibili, risultare evolutivamente inutile, o

10 Ibidem.
11 Ibidem (corsivo mio).
12 Ibidem.
13 Ibidem.



166 Ranieri Salvadorini

spiegabile in altro modo, «viola il piu vasto riconoscimento da parte dei teo-
rici dell’evoluzione del fatto che fattori diversi dalla selezione naturale possa-
no causare il cambiamento evolutivo e che esistono importanti e valide alter-
native allidea che tutti i tratti siano degli adattamenti»4.

Dunque, se questa «violazione» & il medium tramite cui la Lloyd decide di
leggere la storia dei resoconti adattativi & importante ripercorrere pit detta-
gliatamente la classificazione degli «schieramenti adattazionisti» che ha
estrapolato alla fine dalla sua indagine storico-scientifica.

Il primo gruppo, che la studiosa denomina gli «adattazionisti prudenti»’s,
segue i diversi aspetti della ricerca e, di fronte ad una spiegazione alternativa
ragionevole e solida, si mostra pronto ad accogliere spiegazioni alternative.
Gli «adattazionisti disinvolti»®, invece, ignorano direttamente una parte
essenziale della ricerca adattazionista: «la parte in cui viene dimostrato che i
diversi valori di un tratto sono associati a differenze nella fitness»'7; in altre
parole, semplicemente presuppongono che un tratto sia utile senza verificar-
lo (atteggiamento che percorre quasi tutte le ipotesi descritte nel lavoro).

Gli «adattazionisti ardenti»*® dichiarano generalmente di non essere affat-
to disposti a vagliare spiegazioni alternative a quelle adattazioniste e, secon-
do la Lloyd, pensare che differiscano dagli adattazionisti disinvolti solo per
una «questione di grado», & ingannevole.

Entrambi questi due ultimi gruppi trascurano I'evidenza empirica, ma la
Lloyd opera un lieve spostamento di focus che fa emergere in primo piano un
aspetto prima solo superficialmente indagato: il pregiudizio. Meglio ancora, il
ruolo giocato dal pregiudizio.

La tesi della scienziata & che I'insensibilita di fronte alle prove empiriche sia
figlia del pregiudizio androcentrico e che in «tutti i tipi di adattazionismo
emerge anche un elemento un po’ pi pericoloso, ovvero la possibilita che
prove grossolanamente imperfette siano impiegate per giustificare un reso-
conto adattativo». Si tratta di tentare di fare un po’ di luce tra le maglie deli-
cate della dialettica che ha legato disfunzione scientifica e pregiudizio andro-
centrico nel corso del Novecento sul caso dell’orgasmo femminile.

Nella misura in cui la sessualita femminile, stando alle ricerche pit elabo-
rate, si rivela analoga a quella maschile, 'androcentrismo non reca molto
danno - non ha margine. Esce dall’'ombra non appena la sessualitd femmini-
le differisce da quella maschile, poiché I'assunzione operativa di fondo che il
maschio rappresenti il tipo normale oscura le testimonianze della differenza.

14 Ivi, p. 214.

15 Ivi, p. 157.

16 Ibidem.

17 Ivi, p. 215.

18 Ivi, pp. 157-160.
19 Ivi, p. 215.



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 167

Nel caso degli studi esaminati dalla Lloyd «cio equivale a negare I'esistenza di
una sessualita femminile che sia distinta dal pattern maschile»2°. Il pregiudizio
eterosessista (che guarda alla sessualitd femminile schiacciandola sul solo rap-
porto maschio-femmina) ¢ il compagno di strada del pregiudizio androcentrico:
entrambi li abbiamo visti collaborare in quello che la Lloyd ha definito il « Focus
sulla procreazione»?! (il tentativo di dare maggiore valore al sesso riproduttivo).

Diviene urgente adesso sottolineare un punto: non vi € una sola pagina, nel
lavoro della studiosa, in cui si tenti una qualche arbitraria generalizzazione di
quanto emerge dalla sua decostruzione del paradigma interpretativo sulla
risposta fisiologica femminile: la storia di disfunzione scientifica che la Lloyd
documenta é strettamente circostanziata allo studio specifico del caso dell’or-
gasmo femminile.

La vera forza del lavoro della Lloyd sta proprio nella sua capacita di dispie-
gare senza forzature la propria tesi, facendola emergere con la critica da una
lettura rigorosa dei «fatti storici delle idee». E la ricostruzione delle contin-
genze storiche, sociali e scientifiche che hanno favorito un resoconto rispetto
piuttosto che un altro; il rilievo delle omissioni, degli errori metodologici, dei
malintesi teorici e delle incoerenze logiche che hanno reso questo lavoro un
esercizio di critica immanente. Da questo rigoroso sforzo di puntualizzazione
e di specificazione immanente sono emersi i tratti della vera vittima di questa
quasi sistematica operazione storica di disfunzione scientifica, la differenza.

Se la Lloyd «riscrive» I'intera storia novecentesca delle teorie adattazioni-
ste sulla risposta sessuale femminile, allora, il tentativo di enucleare una
«tesi» a prescindere dalle determinazioni storiche e dalle puntuali critiche
metodologiche che ne costituiscono il sostrato, andrebbe contro la natura e lo
spirito del lavoro della studiosa.

Lo sviluppo logico-critico dell'interrogazione della scienziata americana al
paradigma novecentesco sull’interpretazione del caso dell'orgasmo femmini-
le & talmente robusto da consentire rapide «ineursioni» inaltre forme di reso-
conto, in cui si possono ravvisare — seppure a livello meramente indiziario -,
i malintesi teorici che la Lloyd ha fatto emergere.

L’approccio della biologa all’intero paradigma scientifico si basa su di un’i-
dea cosi semplice ed efficace che vale la pena tracciarne le linee base. Il primo
resoconto criticato dalla studiosa & quello veicolato da La scimmia nuda
(1967), di Desmond Morris. Morris & solo un «etologo da campo», uno zoolo-
go (cosa che lui stesso ricorda sempre ai suoi lettori), e La scimmia nuda € un
libro per un pubblico di non specialisti. La logica enucleata dal libro di Morris
¢ il metro di misura per tutti gli altri.

20 Ivi, p. 216.
21 Ivi, p. 217.



168 Ranieri Salvadorini

La Lloyd anticipa e replica all’'unica obiezione che potrebbe esserle mossa,
ossia che il resoconto di Morris sia un bersaglio troppo semplice per la critica
specialistica; ma, scrive la Lloyd «Undici delle diciannove spiegazioni adatta-
tive dell’'orgasmo femminile umano si fondano sull’idea che un legame di cop-
pia maschio-femmina sia adattativo, e che 'orgasmo femminile sia stato di
aiuto nel creare questo legame. Il pit famoso e meglio sviluppato dei reso-
conti pair-bond finora offerti ¢ quello di Desmond Morris»22.

La studiosa chiarisce inoltre che un ulteriore motivo risiede nel fatto che
«nondimeno il suo resoconto continuo ad essere citato per oltre vent’anni e le
sue premesse di base furono accolte o modificate in altri resoconti pitl recenti»>23.

Percio, una volta slegata la figura concreta di Morris dal resoconto pseudo-
scientifico di cui il suo celebre testo divenne veicolo (un contenuto androcen-
trico nonostante I'intento socialmente emancipativo del suo stesso promoto-
re), e proprio al paradigma scientifico che ha avallato questo resoconto che la
studiosa si rivolge, chiedendosi come la comunita scientifica abbia potuto
prendere come base le inferenze di uno zoologo, per quanto suggestive.

Il punto € precisamente questo: come mai, dopo decenni di conquiste teo-
riche, di studi innovativi e sofisticati, di progressione potente di tutti i rami
delle scienze naturali, la comunita scientifica — quantomeno la sua maggio-
ranza — continua a fondare il proprio programma di ricerca sulle suggestioni
di un vecchio zoologo, ampiamente confutate da studi robusti? La domanda &
tanto semplice quanto imbarazzante.

E da poco uscito in versione non-specialistica un lavoro da molto tempo
atteso nel mondo della primatologia, La scimmia che siamo?®4, di Frans de
Waal. E interessante notare una cosa sul rapporto «Morris-de Waal», oltre a
quella, fondamentale, sul rapporto «de Waal-Lloyd».

Sono molti e sono espliciti i momenti del libro del grande primatologo che
riconoscono in Morris una figura chiave, ma sono storicizzati in modo equili-
brato. In questo modo de Waal puo restituire a Morris quel che gli spetta,
come certe suggestioni che, per la loro efficacia comunicativa furono capaci di
stabilire un legame diretto tra 'uomo e la scimmia che ha in sé. «Si puo strap-
pare 'nomo dalla giungla, ma non si pud strappare la giungla dall'uomo»25,
scrive il primatologo, ed & qui la comunione di spirito con Morris.

Desmond Morris ha salutato questo omaggio critico, come «un evento edi-
toriale che aspettavamo con impazienza»2°, nonostante i risultati di de Waal
mettano in evidenza il fatto che molte delle tesi di Morris sono ormai defini-
tivamente superate.

22 Ivi, p. 32.

23 Ibidem.

24 F. de Waal, La scimmia che siamo, tr. it. di F. Conte, Milano, Garzanti, 2006.
25 Ivi, p. 7.

26 Desmond Morris citato da de Waal in La scimmia che siamo.



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 169

Infatti de Waal mette rispettosamente da parte molte delle intuizioni del
vecchio zoologo e fa il punto della situazione: dopo decenni di studi sui prima-
ti, i risultati di questi ultimi anni (dedicati ad una sorta di documentata sinte-
si sulle dinamiche interne alle comunita degli scimpanzeé e dei bonobo), dimo-
strano in modo solido che il sesso naturale é slegato da quello riproduttivo.

Il focus sul rapporto tra i due scienziati consente a tesi in sé opposte, una
volta messe in rapporto storico, di stabilire tra loro una relazione dinamica di
mutuo riconoscimento.

Inoltre i risultati del lavoro di de Waal, tramite un’articolatissima indagine
delle «strutture sociali» degli scimpanzé e dei bonobo, sconvolge in modo
irreversibile il nostro sguardo sui primati. Il sesso, in particolare tra i bonobo,
assolve le funzioni pill svariate; serve a mediare i conflitti e/o a risolverli, a
socializzare e ad allentare le tensioni. «Tutti lo fanno con tutti», tra i bonobo,
che si distinguono per essere particolarmente sereni, pacifici e longevi.

Proprio per la ricchezza con cui de Waal documenta le funzioni coi natural-
mente assolve nei bonobo il sesso non riproduttivo, questo lavoro costituisce
una conferma importante per la biologa, mettendo invece in serio imbarazzo
il mondo adattazionista, che, nei fatti, non sembra disponibile a rinunciare ad
un primato culturale del sesso riproduttivo.

La cosa che lascia perplessi, come osserva la stessa Lloyd, & che determina-
te teorie, come ad esempio quelle sulla ritenzione spermatica, riescano ad
affermarsi nonostante la mancanza di prove scientifiche serie. Si possono
considerare queste teorie, nonostante riconoscano la discrepanza orgasmo
femminile/rapporto sessuale, come una rielaborazione, sofisticata e pericolo-
sa, del vecchio resoconto pair-bond di Morris.

L’idea base di questa teoria (sfumata in due versioni diverse, ma che attin-
gono entrambe alle medesime fonti), & che 'orgasmo metta in moto una mec-
canica di risucchio dello sperma che aumenta le probabilita della donna di
essere fecondata. Questa ipotesi di ricerca ripropone in veste moderna e sofi-
sticata la vecchia idea che il sesso riproduttivo, che si presuppone «piu natu-
rale», abbia piu valore.

Nonostante studi autorevoli abbiano dimostrato che non € cosi (almeno in
base alle prove disponibili), questa ipotesi sembra la pili quotata sia nel
mondo scientifico sia in quello clinico. Sino ad oggi nessuno é riuscito a dimo-
strare, nemmeno alla lontana, l’esistenza di una «meccanica del risucchio».
Eppure, commenta perplessa la Lloyd, le cliniche per 'inseminazione artifi-
ciale incoraggiano le loro pazienti a masturbarsi dopo I'inseminazione (pre-
supponendo probabilmente che gli spasmi orgasmici aiutino lo sperma a
«salire»), senza giustificare in alcun modo tale pratica.

Le ipotesi del risucchio e della ritenzione spermatica, hanno i loro riferi-
menti negli studi di Baker e Bellis e in quello di Thornhill. La Lloyd dimostra



170 Ranieri Salvadorini

efficacemente le lacune metodologiche, logiche e i gravi errori statistici che
viziano alla radice questi studi, rendendoli inutilizzabili. Alla domanda «come
puo essere accaduto tutto questo?»27 (come si puo continuare a negare 1’evi-
denza, in sostanza), la Lloyd risponde «la mia opinione & che gli autori che
citano le conclusioni di Baker e Bellis e di Thornhill abbiano trovato I'ipotesi
della suzione uterina particolarmente in armonia con le loro convinzioni adat-
tazioniste. Per stilare un resoconto adattazionista dell’evoluzione dell’orga-
smo femminile, deve esistere qualche connessione tra questo tratto e il suc-
cesso riproduttivo»>28,

Questo € un esempio di come la scienza possa lavorare contro se stessa
quando cerca conferme ad un resoconto che ci restituisca un’immagine di noi
da cui non si riesce a disaffezionarsi.

L’idea di Morris di «orgasmo simultaneo», che si spiegherebbe evolutiva-
mente come cemento per la coppia, scientificamente infondata, chiude anche
un altro resoconto, stavolta storico-sociale: L’'orgasmo e I'Occidente. Storia
del piacere dal rinascimento ad o0ggi??, dello studioso francese Muchembled.
Scrive lo studioso, che gia nel titolo confonde in modo imperdonabile I'orga-
smo (risposta fisiologica) con il piacere (stato emozionale e psicologico):
«l’orgasmo simultaneo, cui egli [Desmond Morris] attribuisce un ruolo essen-
ziale, rappresenta oggi il criterio fondamentale della relazione tra uomo e
donna»3°. Dopo trecento pagine di escursioni nei letti di mezzo mondo lo stu-
dioso conclude la sua ambiziosa ricerca con la tesi di Morris piti «ideologica»,
quella dell’'orgasmo simultaneo, ampiamente smentita sia dagli studi sessuo-
logici da Kinsey et coll. a Masters & Johnson, sia da tutta quanta la letteratu-
ra sulla diversa fisiologia della risposta sessuale maschile e femminile.

Lo storico propone un contenuto androcentrico tramite la cattiva equazio-
ne «orgasmo simultaneo» = «uguaglianza sessuale», negando con la sua let-
terale ignoranza dello stato dell’arte la differenza e I'autonomia della sessua-
lita femminile.

In un libro in uscita in questi giorni nelle librerie italiane, II cervello delle
donne3!, la neuropsichiatria di San Francisco Louann Brizendine (che dirige
la Hormone Clinic), afferma, nel capitolo sulle relazioni tra cervello e sesso, al
paragrafo «La funzione dell'orgasmo femminile»: «Si sa da tempo che le con-
trazioni muscolari e il risucchio uterino che accompagnano ’orgasmo femmi-

27 E. Lloyd, II caso dell'orgasmo femminile cit., p. 199.

28 Ibidem.

29 R. Muchembled, L'orgasmo e I'Occidente. Storia del piacere dal Rinascimento a oggi, tr. it.
di M. Schianchi, Milano, Cortina, 2006.

30 Ivi, p. 321.

31 L. Brizendine, II cervello delle donne, tr. it. di L. Lanza e P. Vicentini, Milano, Rizzoli, 2007.



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 171

nile trascinano lo sperma attraverso la barriera del muco cervicale»3?; piu
avanti: «nonostante alcuni scienziati ritengano che 'orgasmo femminile non
abbia alcuna utilita pratica, in realta porta la donna a rimanere sdraiata dopo
il rapporto, di modo che trattenga passivamente lo sperma e aumentino cosi
le possibilita di concepimento»33,

La psichiatra fa due affermazioni molto importanti da un punto di vista «sin-
tomatico»: la prima prende posizione a favore della meccanica del risucchio, la
seconda afferma la sostanziale «inutilita pratica dell’orgasmo» secondo alcuni
scienziati. Nonostante la natura meramente divulgativa del libro della neurop-
sichiatra i due passi sopra citati hanno in sé «indizi» importanti, almeno nella
prospettiva che vede il libro della Lloyd, nonostante la sua robusta struttura,
cadere vittima degli stessi malintesi che ha infaticabilmente denunciato.

La prima frase fa cenno esplicito all’ipotesi della ritenzione spermatica che,
come visto prima, riprende in forma nuova (una riedizione specialistica), la
vecchia idea veicolata trenta ani fa da Morris, che il sesso riproduttivo abbia
piu valore. La seconda affermazione & quella che porta alle conseguenze epi-
stemologiche piu pericolose, poiché ripropone senza mezzi termini ’associa-
zione «mancanza di funzione evolutiva» = «nessuna utilita pratica» = «scar-
so valore». La Lloyd, come gia ribadito, fa un’affermazione radicalmente
diversa: l'orgasmo femminile é un tratto di utilita fondamentale, ma evoluti-
vamente casuale.

Nel passo citato prima la neuropsichiatria richiama il dissenso di «alcuni
scienziati» sull’utilita pratica dell'orgasmo, ma, nonostante il richiamo sia in
sé fuorviante, il tono assume le sembianze del gesto sbrigativo e delegitti-
mante. Senza prendersi la briga di indagarne le ragioni (e quindi dissentire
con cognizione di causa), la studiosa si limita a liquidarli frettolosamente. E
assai probabile che si riferisse proprio alla Lloyd, perché il libro della
Brizendine é uscito almeno un anno dopo il lavoro della biologa, che negli
Stati Uniti € stata accolta da accese polemiche non solo in ambito specialisti-
co. In sostanza la neuropsichiatria non poteva non conoscere il lavoro della
Lloyd. Inoltre questa «frangia» di scienziati, ha i suoi vertici teorici in pensa-
tori del calibro di Gould, Stanley, Eldredge ed Elizabeth S. Vrba, ma ha visto
esprimersi sull’argomento in modo esteso solo Eldredge e la Lloyd.

Lascia perplessi che una specialista travisi in modo manicheo un lavoro
scientifico cosi accurato, delegittimando di fatto una delle piu influenti linee
interpretative novecentesche sull’evoluzionismo.

Curiosamente, lo stesso malinteso radicale ha accolto 'annuncio al grande
pubblico italiano del lavoro della biologa americana, come testimonia 1’arti-
colo del Corriere della Sera che recensisce il libro: «L’orgasmo femminile?

32 Ivi, pp. 116-117.
33 Ibidem.



172 Ranieri Salvadorini

Inutile, puro piacere». Viene riproposto il solito schema lineare: tratto-natu-
ralita-utilita. Si & di fronte ad un tratto ('orgasmo), di cui va indagata la
«naturalita»; se & naturale una qualche utilitd dovra pur averla, altrimenti &
stata condotta male I'indagine (approccio adattazionista). L’ipotesi che sia
utile ma non determinato direttamente dalla selezione naturale continua dun-
que ad apparire inaccettabile ai piti. Qui ¢ da rilevare semplicemente, a livel-
lo meramente indiziario, che sia i mezzi di divulgazione al grande pubblico sia
certa pubblicistica propongono, oltre ai contenuti, la stessa logica, che lega in
modo meccanico natura e cultura in senso rigidamente finalistico.

Questo stravolgimento di senso non puo essere casuale,e verrebbe spontaneo
chiedersi se in questo finalismo che nega I'evidenza non vi sia quella incapacita
profonda di accettare, come scrive Gould, che «l'uomo & solo un accidente
cosmico, una decorazione appesa all’albero di Natale dell’evoluzione»34. Forse
la scienza dominante non riesce a slegarsi, fino in fondo, dalla teleologia. Gould
scrive a questo proposito che «il nostro rapporto con la scienza deve essere
paradossale perché, per ogni guadagno nella conoscenza siamo costretti a paga-
re un prezzo intollerabile: la nostra progressiva rimozione dal centro delle cose
e la nostra crescente emarginazione in un universo che non si cura di noi». Se
sia questo «decentramento radicale»35 dell'uomo la vera posta in gioco sotter-
ranea alla storia di disfunzione scientifica che qui ha visto vittima l'orgasmo
femminile lo si puo, in queste sede, solo congetturare, prendere come spunto.

La Lloyd ha pero mostrato efficacemente che, quantomeno in questo seco-
lo, la ricerca ossessiva nel mondo naturale di significati sociali ha innescato
una spirale negativa, avvitata tra disfunzione scientifica, androcentrismo e
«focus sulla procreazione».

Lo spirito che percorre il libro della scienziata si pone come opposizione radi-
cale ad un approccio scientifico acritico, che, nella sua versione «estremista,
promuove un approccio che tende ad estrapolare dalla natura conclusioni sem-
plicistiche ad uso e consumo delle coordinate culturali e sociali dominanti.

Tramite lo studio della natura 'uomo crea un resoconto culturale (e socia-
le) in cui legittimamente cerca di comprendersi e riconoscersi. Ma poiché si
tratta di costruire la storia della propria immagine, & facile che cerchi di legit-
timare, proiettandola nel passato, quella in cui si piace di piti, quella attuale.
L’incessante lavoro di decostruzione del paradigma novecentesco sulla fisio-
logia della risposta sessuale femminile operato dalla Lloyd, mostra quanto
l'uomo si sia affezionato ad una certa idea della sessualita femminile e del
legame di coppia, quanto radicata sia la necessita di pensare il sesso, in qual-
che modo, sempre e comunque in senso finalistico (sesso riproduttivo).

34 S.J. Gould, La vita meravigliosa, tr. it. di L. Sosio, Milano, Feltrinelli, 2002, p. 40.
35 Ibidem.



Scienza e produzione ideologica (spontanea?) degli scienziati 173

La studiosa ricostruisce la storia di questo morboso attaccamento teorico e
del suo agito sociale, rintracciandone i principi operativi. Mostra ciog, e que-
sto & un punto chiave, quanto sia facile piegare il dato naturale (consapevol-
mente o meno ha poca importanza), col gesto prepotente dell’ignorare le
conoscenze «effettivamente disponibili», al fine strumentale di giustificare la
situazione culturale e sociale presente tramite la creazione di una «cattiva
naturalitd» in realtd tutta sociale. In altre parole, svela in modo efficace, ex
negativo, che un modo di lavorare acritico, che si presume arrogantemente
«neutrale», finisce col mettere le scienze della natura al servizio della produ-
zione ideologica di un cattivo concetto di «naturalita».

La Lloyd segue una linea d’indagine che, invece, si mostra capace di resti-
tuire alla cultura dei reali punti di contatto con la natura, anche se il risultato
& raggiunto sempre in modo tangenziale, con uno sforzo che lega cautela
metodologica e consapevolezza profonda della storia come processo, impulso
sociale ed esercizio critico.

Per un momento, la scoperta scientifica trascende 'opposizione tra natura e
cultura e si sostanzia in una conoscenza che ¢ al contempo anche una presa di
posizione. Infatti il dibattito sul caso dell’orgasmo femminile viene chiuso dalla
studiosa in termini dinamici e proprio in forza di cio aperto a «qualche buono
sviluppo del lavoro scientifico futuro»3: scienza e dialettica coincidono.

E un punto importante, poiché esemplifica che quando la scienza ¢ capace
di interrogare radicalmente se stessa (nel senso etimologico del termine: «alla
radice di»), puo finalmente trascendere la dialettica che, almeno a partire
dalle diverse risposte filosofiche che sono state date alla crisi dell'idealismo
tedesco e dell’empirismo, ha finito per opporre, (seppure in modo non sem-
pre riconoscibile e/o visibile), le «scienze dello spirito» alle «scienze della
natura». Un accostamento critico e consapevole si mostra quindi indispensa-
bile per far si che la ricerca scientifica non degeneri in ideologia.

Le cosiddette «scienze dello spirito» (che troppo spesso si propongono di
governare gli statuti di verita della scienza senza una effettiva cognizione di
causa), vengono cosi a trovarsi in una posizione «nuova» (almeno rispetto a
quella che & la tendenza dominante), per ridefinire i propri limiti e, di conse-
guenza, le proprie potenzialita. L’esercizio della «critica» (per riprendere una
vecchia espressione hegeliana), cessa definitivamente di essere dominio
esclusivo della filosofia e viene integrato come momento essenziale all'inter-
no del processo di produzione scientifica.

L’attualita della ricerca della Lloyd é stringente ed effettiva, poiché costi-
tuisce una vera e propria «presa di posizione». Scrive nell'Introduzione la
Lloyd: «Fa veramente differenza per I'attuale comprensione della sessualita
femminile quale dei resoconti evolutivi venga preso per vero. [...] In un certo

36 E. Lloyd, II caso dell’orgasmo femminile cit., p. 239.



174 Ranieri Salvadorini

insieme di resoconti, le molte donne che non sperimentano regolarmente I'or-
gasmo durante il rapporto sessuale sono considerate [...] ‘disfunzionali’. [...]
Dunque la questione di quale differenza faccia questo o quel resoconto evolu-
tivo trova una semplice risposta: fa differenza perché influisce sul modo in cui
la sessualita femminile viene oggi socialmente e personalmente percepita e
categorizzata»¥’.

37 Ivi, p. XXXI (corsivo mio).



DARWIN IN FAMIGLIA

MicHELE CAMMELLI

uando si pensa a Darwin la prima immagine che viene in mente ¢

quella del naturalista. A questimmagine scientifica se ne accompa-

gna subito una biografica: il suo viaggio attorno al mondo, alla sco-
perta Qi segreti della natura. Beagle, il nome del vascello su cui dall'inverno
del 1831 all’autunno del 1836, questo giovane appassionato di geologia, di
botanica e di zoologia attraversa gli oceani e viene a contatto con le forme piu
remote e stravaganti del mondo vivente, € un nome che si ricorda oramai
quasi con la stessa facilitd con cui si ricordano quelli delle tre caravelle che
portarono Colombo alla scoperta delle Americhe.

Lo straniamento, ’allontanamento da tutto cio che € familiare propri all’e-
sperienza del viaggio, diventano a bordo del Beagle una sorta di viaggio di for-
mazione alla natura. Tornato in Inghilterra ’'avventuroso viaggiatore che ha
attraversato i quattro continenti con l'insaziabile curiosita del naturalista,
lascera il posto al paziente scienziato che lavora per il resto della propria esi-
stenza in casa e che, circondato da moglie e figli, conduce la vita sedentaria di
un tranquillo lord inglese di campagna. Con 'elaborazione della teoria dell’e-
voluzione delle specie, il lungo viaggio di iniziazione alla natura si traduce,
ora, in esperienza scientifica. Al lettore di allora e di oggi, il divenire delle
forme biologiche rintracciato, immaginato e ricostruito attraverso quella
nuova filologia biologica di cui Darwin da prova a partire dalla sua prima
grande opera, L'origine delle specie, si presentera come un grande viaggio
senza meta compiuto dalla natura stessa. Una sorta di deriva dei viventi.

Del primo Darwin ricordiamo la vita e 'avventura naturalistica, del secon-
do l'opera biologica e 'avventura scientifica. Tale economia dell'immaginario
comune legato alla figura dello scienziato corrisponde all'idea che, fin da subi-
to, ci si & fatti della rivoluzione che va sotto questo nome proprio. Chi &
Darwin se non il grande scienziato della natura, lo scienziato capace di far
rientrare all'interno del mondo naturale 1'uomo stesso lasciandoci intravede-
re come i nobili tratti della specie a cui apparteniamo si confondano con quel-
li meno nobili della scimmia? ’

E ancora questo il significato che Freud da alla rivoluzione darwiniana nel
momento in cui la mette fra le tre grandi ferite narcisistiche che le scoperte
della scienza moderna hanno inferto alle pretese di sovranita avanzate dal-
I'uomo. Dopo Darwin, ci dice il padre della psicoanalisi, 'uvomo ha smesso di
essere al centro della natura allo stesso modo in cui dopo Copernico aveva



176 Michele Cammelli

smesso di essere al centro del cosmo e dopo la rivoluzione psicoanalitica
smettera di essere al centro di se stesso.

La delimitazione del significato e della portata culturale della rivoluzione
darwiniana proposta da Freud ci segnala un paradosso. Da un lato, la ten-
denza prevalente & di circoscrivere I'effetto rivoluzionario del materialismo
darwiniano all’ambito naturalistico-biologico (il che ben si accorda con la sin-
golare selezione che la nostra memoria fa all’interno della biografia di Darwin
ricordando solo il momento mitico del viaggio naturalistico e poi pit nulla?).
D’altro canto, la prima immagine che ci viene da evocare quando si pensa alla
rivoluzione di Darwin ¢ un’immagine che sfonda questo confine. Perché,
dinanzi all'immagine dell'uomo-scimmia & il confine stesso fra il naturale e il
domestico a venire meno. Quel che appariva piu familiare e domestico,
I'«uomo», € divenuto, d’un tratto estraneo, unheimlich. Si annida oramai, nel
nostro pensiero, il sospetto che ci6 che chiamiamo «uomo» non possa pit
essere pensato se non a partire da qualcosa di essenzialmente non-umano,
qualcosa rispetto a cui I’«<uomo» non & che una manifestazione seconda.
Affezionarsi al ritratto pacifico e rassicurante di Darwin naturalista & un
modo per difendersi da questo sospetto e per eludere quel che vi & di piu rivo-
luzionario ed inquietante nel suo gesto teorico.

Tale reazione di difesa al materialismo darwiniano la ritroviamo non solo
nella morale umanistica della coscienza comune (cattolica o laica che sia) ma
anche, in forma piu sofisticata ed astuta, nel discorso delle scienze umane.
Dando prova di un esemplare senso di diplomazia accademica, il giudizio
dominante che le scienze umane esprimono sull'insieme dell’opera di Darwin
e grossomodo il seguente: L’origine delle specie sarebbe il geniale ed indiscu-
tibile capolavoro che ha fondato una nuova scienza, la biologia evoluzionisti-
ca, mentre opere come L'origine dell'uomo e L’espressione delle emozioni
negli animali e nell'uomo, opere, cioé, dove lo scienziato tenta di estendere il
proprio tenativo di comprensione scientifica e materialistica al mondo
_ umano, sarebbero oramai prive di interesse, datate.

Certo, non & impossibile trovare conferma ad un simile giudizio epistemo-
logico. Basta orientare in modo sistematico la lettura degli scritti antropolo-
gici darwiniani verso tutti quei momenti dove la penna dello scienziato tradi-
sce i limiti della propria epoca (i valori della cultura vittoriana) e della propria
condizione sociale (la classe borghese). Ma il punto ¢ un altro. Questo giudi-
zio risponde ad una funzione politica che viene ben prima di quella epistemo-
logica e che la determina. Per le scienze umane gia costituite attorno ad un
preciso oggetto, '«<uomo», affermare questo giudizio vuol dire innanzitutto

1 In netta controtendenza rispetto a quest’abitudine va segnalato il recente lavoro di R. Keynes,
Casa Darwin, tr. it. di A. Serafini, Torino, Einaudi, 2007, che offre un’ampia e dettagliata rico-
struzione interamente dedicata alla vita familiare dello scienziato. Questa nuova attenzione &,
forse, il segno di un mutamento piu generale che sta avvenendo rispetto alla figura di Darwin.



Darwin in famiglia 177

difendere i confini di un territorio e la propria piena sovranita su di esso. Che
cosa vale la pena cercare e che cosa non vale la pena cercare in Darwin ¢ qui
gia deciso in anticipo, in accordo con l’esigenza di difendere precisamente
quella separazione fra scienze della natura e scienze dello spirito che la rivo-
luzione darwiniana ha fatto venire meno.

Se assumiamo il punto di vista della ricerca pura (invece che quello di una
ricerca gia costituita attorno ad un determinato oggetto da difendere preven-
tivamente), ci accorgiamo che non ha alcun senso stabilire se chi ha tentato di
aprire una certa strada abbia commesso o meno degli errori. Anche teorie
sbagliate possono rivelarsi feconde se sono in grado di aprire piste che si rive-
leranno decisive per una scienza a venire?. I biologi, per esempio, lo sanno
bene che la teoria dell’evoluzione formulata da Darwin € piena di errori. Ma
questo non toglie nulla alla sua fecondita per la biologia di ieri, di oggi e forse
anche di domani. Fare ricerca & sempre, in ultima istanza, un problema di
decisione. E responsabile di questa decisione non puo essere altri che la ricer-
ca stessa. Se una ricerca non intende avventurarsi su un certo cammino la
responsabilita di questa decisione spetta solo a lei e non puo essere imputata
agli «errori» commesi da chi ha suggerito di avventurarcisi.

La strategia diplomatica adottata dalle scienze umane per arginare l'effetto
Darwin &, del resto, poco convincente. Pur con tutta la caparbia ed infaticabile
energia che si pud prodigare nel difendere un territorio a noi caro, come si fa a
credere in buona fede che lo stesso pensatore che si € disposti a riconoscere
come genio indiscutibile che ha reso possibile una comprensione materialistica
dell’evoluzione dei viventi si trasformi, d'un tratto, in sbadato e dilettante paro-
laio che non ha piu nulla da suggerire per la ricerca a venire, nel momento in cui
I'oggetto della sua esperienza scientifica si estende al mondo umano?

La dissonanza € stridente. Eppure € proprio questo il pen81ero su cui, per
motivi diversi e in modi diversi, senso comune, teologia e scienze umane sem-
brano in definitiva trovarsi daccordo: « certo», si ripete, «per quanto riguar-
da i viventi e il mondo naturale Darwin puo anche, al limite, aver ragione, ma
I'uomo... 'uvomo & un’altra cosa...»

E se guardassimo, invece, le cose alla rovescia? Non e proprio 'esistenza di
una «scienza dell’'uomo» e, pit in generale, I'idea che sia possibile stabilire
una soglia fra cio che ¢ umano e cio che non lo &, a trovarsi in questione fin
nelle sue fondamenta a partire da Darwin? Voler ristabilire — in termini epi-
stemologici, religiosi o morali, a questo punto, poco importa — un confine
certo e sicuro fra 'umano e il non-umano, fra il naturale e I’articifiale, fra cio
che & domestico e cid che non lo €, non vuol dire, appunto, misconoscere il

2 Darwin ne & ben consapevole fin dall’inizio, come leggiamo da una sua annotazione dell’ot-
tobre del 1838 dove osserva come anche «l’analogia probabilmente falsa pud portare a
qualcosa» (in C. Darwin, Castelli in aria, tr. it. di F. Bianchi Bandinelli et Alii Torino, Bollati
Boringhieri, 1997, p. 78).



178 Michele Cammelli

nucleo essenziale del materialismo darwiniano e di quella rivoluzione scienti-
fica e, in definitiva anche politica, che va sotto il suo nome?

E questo luogo materiale di sfondamento dei confini ereditati dalla nostra
tradizione il luogo dal quale la rivoluzione di Darwin ci interroga e dal quale,
paradossalmente, pitl facciamo fatica a lasciarci interrogare.

Per tentare di riavvicinarci ad esso ci allontaneremo dal Darwin pit cono-
sciuto. Aggireremo deliberatamente il grande capolavoro, L’origine delle spe-
cie, opera che ha fissato quellimmagine del Darwin biologo e naturalista da
cui ci vorremmo distrarre. Ed aggireremo anche le sue due opere sull'uomo,
opere che sono, comunque, conosciute e la cui esistenza, come tale, potrebbe
ancora lasciar pensare che abbia senso distinguere in modo netto un Darwin
biologo da un Darwin antropologo (distinzione che permette, per I’appunto,
alle scienze umane di accogliere il primo e di rigettare il secondo).

La lettura che qui proponiamo tentera un’altra strada. Riporteremo alla
luce un momento concreto dell’opera e della vita di Darwin che, sia sul piano
scientifico sia sul piano biografico, ci costringe ad abbandonare risolutamen-
te l’immagine del naturalista a cui siamo affezionati. Un momento passato
quasi inosservato nel secolo e mezzo trascorso oramai dalla pubblicazione
della sua opera pitl nota. E il momento in cui questo «sc1en21ato della natura»
fa diventare lo spazio domestico della famiglia il luogo di un’esperienza, di un
esperimento. Un momento poco esotico, se paragonato al viaggio a bordo del
Beagle. Eppure, come vedremo, la sua portata epistemologica e politica si
rivelera decisiva per una serie di trasformazioni materiali che nel corso del XX
secolo scuoteranno alla radice lo statuto stesso della famiglia.

Intorno alla fine del 1839, dopo appena un anno dalla sua prima elaborazio-
ne della teoria dell’evoluzione delle specie per selezione naturale, alla nascita
del proprio primo figlio William Erasmus, soprannominato «Doddy», Darwin
coglie l'occasione dell’avvenuta paternitd per un’osservazione ravvicinata e
quotidiana del bambino a partire dai suoi primi giorni di vita. Cio che ¢ in que-
stione in questa esperienza, in questo esperimento, & I'addomesticamento del-
l'animale-uomo, il modo in cui, quel vivente che chiamiamo «uomo», diventa
un animale domestico.

Con questo gesto scientifico apparentemente minore, contingente e locale,
Darwin compie una rivoluzione materialistica i cui effetti vanno ben al di la
dellimmagine che abbiamo dello scienziato. Dopo questa specie di etologia
familiare, la nostra idea dell'umano, delle relazioni familiari, della formazio-
ne della conoscenza e della morale non potra pit essere la stessa.

Quando ci si oppone al Darwin naturalista contrapponendo, ad esempio, la
concezione teologica creazionista alla teoria dell’evoluzione delle specie da lui
elaborata, si rimane, in fondo, ancora su un terreno relativamente pacifico.
Dopo tutto, si potra dire, sono solo due diverse concezioni della genesi e della
trasformazione delle forme viventi. Persino la versione della Bibbia edita dalla



Darwin in famiglia 179

Conferenza Episcopale Italiana € oggi disposta ad ammettere, in un’avverten-
za al lettore posta prima del libro della Genesi, che il racconto biblico delle ori-
gini del mondo scritto dall’antico patriarca non va preso alla lettera come veri-
dico nel senso scientifico del termine. Se, poi, si adotta una prospettiva rigoro-
samente relativistica per cui ogni discorso, compreso quello della scienza, va
pensato né piti né meno che come una delle tante forme possibili di narrazio-
ne prodotte dalla cultura, si potra, al limite, arrivare a mettere sullo stesso
piano queste due «narrazioni» sul mondo vivente e sulle sue origini. Si potra
sostenere che esse hanno eguale diritto di esistere e di essere insegnate nelle
scuole perché non sono altro che due diverse rappresentazioni prodotte
dall’Occidente nel corso della propria storia (argomento culturalista di stampo
postmoderno che, ufficialmente, la Chiesa respinge tacciandolo di nichilismo,
ma di cui, nello stesso tempo, essa si serve cinicamente tutte le volte che tenta
di presentare la propria posizione egemonica come un dato di fatto che sareb-
be iscritto nelle nostre «radici culturali»).

Con il Darwin domestico, invece, non sono pit possibili né le astuzie diplo-
matiche del politically correct culturalista (che mette la scienza sullo stesso
piano delle religioni, delle tradizioni, delle culture ecc., ecc.), né la separazione
pacifica fra le forme in cui si esprime la verita religiosa e quelle in cui si esprime
la verita scientifica. Perché a partire dalla critica materiale dell’addomestica-
mento che egli inaugura facendo della propria stessa esperienza familiare il
momento e il luogo di un esperimento del sapere, si apre un nuovo rapporto del
soggetto con la tecnica, con la morale, con la coscienza e con le relazioni fami-
liari che diverra, nel secolo successivo, posta in gioco politica universale.

«Darwin in fam1g11a» E cosi che possiamo chiamare questo evento locale del
sapere che, in seguito, in modo microfisico e capillare, entrera a far parte della
condizione familiare e della nostra modalita di esperienza del problema genea-
logico. Impossibile ridurre una simile trasformazione a semplice «narrazione»
che puo essere indifferentemente raccontata insieme a tante altre o a qualcosa
che, in ogni caso, non va ad intaccare le fondamenta della verita religiosa.
Perché riscoprire questo Darwin domestico vuol dire far riemergere, forse nel
suo punto di massima intensita polemica, quel momento di crisi genealogica
oggi pitl che mai attuale dove la famiglia inizia, nello stesso tempo, ad autode-
costruirsi scientificamente e ad entrare in questione politicamente.

Nel momento stesso in cui il carattere sacro della famiglia si dissolve in
modo irreversibile il fatto reale dell’addomesticamento umano emerge nella
sua nuda ed incorporea materialitd. L’autodecostruzione scientifica della
famiglia e il momento in cui essa diviene luogo immediatamente problemati-
coe polem1co sono parte di una stessa trasformazione. E, insomma, il Darwin
familiare, pit ancora che quello naturalista, a costringere il secolo successivo
a fare i conti con la sentenza di Nietzsche «Dio &€ morto». Dopo la critica dar-
winiana dello spazio domestico, ricostituire I'immagine di una presunta inno-



180 Michele Cammelli

cenza familiare non sara piu possibile. E gli svariati tentativi, oggi quanto mai
potenti, di una sua restaurazione, non sarano che una re-azione a tale stato di
cose, una reazione che conferma la cogenza della crisi genealogica.

Il materialismo ha conosciuto nell'ultimo secolo e mezzo tante rivoluzioni dif-
ferenti. Quella di Darwin, quella di Marx, quella di Nietzsche, quella di Freud.
Eppure, la posizione che esso prende rispetto alla scienza e al suo statuto politi-
co € una sola: «non si puo essere allo stesso tempo ingenui ed avvertiti»3.

Mentre agli occhi del relativista la verita € qualcosa che si dissolve in un’in-
finita riproduzione di fatti culturali tra loro essenzialmente indifferenti ed
omogenei, per il materialista la verita & I'irrompere di un reale che separa fra
un «prima» ed un «dopo» impegnandoci a questa stessa discontinuita che ci
costituisce come soggetto del sapere. Per il relativista, al limite, non esiste
verita perché non esistono eventi politici. Per il materialista, al contrario, esi-
ste politica perché esistono eventi di verita4.

Prima di addentrarci nelle pagine in cui Darwin riporta i principali risulta-
ti dell’osservazione meticolosa e quotidiana compiuta sul proprio primogeni-
to a partire dalla sua nascita, il 27 dicembre 1839, fin quasi all’eta di cinque
anni (I'ultima osservazione riportata sui taccuini e del settembre 1844), occor-
re soffermarsi su alcuni aspetti della singolare vicenda che accompagna ’esi-
stenza di questo testo’. Le circostanze in cui egli decise di compiere I'esperi-
mento di etologia infantile riportato in modo dettagliato nei taccuini di que-
gli anni. L'occasione che, molti anni dopo, lo indusse a redigere e a pubblica-
re, a partire da quei taccuini, un vero e proprio articolo. Il ruolo nascosto che
questo testo poté svolgere nella trasformazione di pensiero che si stava pro-
ducendo in quegli anni ai confini fra filosofia, scienze umane e scienze della
natura. E, infine, I'incredibile e sintomatico ritardo con cui esso verra tradot-
to e pubblicato in Italia.

1. Partiamo dall’inizio. Una questione preoccupa ed interessa fin da subito
Darwin, sia sul piano scientifico sia su quello personale, non appena, alla fine
del 1836, egli ritorna dal proprio lungo viaggio a bordo del Beagle e riprende
in mano le osservazioni compiute ad occhio nudo sulle varieta del mondo
naturale. Si tratta della questione dell’addomesticamento.

3 G. Canguilhem, Della scienza e della contro-scienza, in Id., Scritti filosofici, tr. it. di A.
Cavazzini, Milano, Mimesis, 2004, pp. 29-34, p. 29.

4 Tale distinzione fra il relativista ed il materialista corrisponde, forse, alla distinzione fra
«materialismo democratico» e «materialismo dialettico» articolata di recente da Alain
Badiou nel suo Logiques des mondes. L’étre et I'événement, 2, Paris, Seuil, 2006. Resta,
comungque, da pensare se e in che misura la dialettica e la genealogia possano essere pen-
sate come parte di una stessa rivoluzione del materialismo.

5 Silegga la brillante e densa postfazione di Gian Arturo Ferrari in C. Darwin, Castelli in aria

cit., pp. 149-151.



Darwin in famiglia 181

In termini scientifici, questo interesse, che si rivelera decisivo per la for-
mulazione della teoria dell’evoluzione, si manifesta nella frequentazione
assidua che egli inizia a fare degli allevatori. E agli allevatori e non alla
natura che egli, tornato dal proprio viaggio, cerca di strappare i segreti sul
vivente. Dall’osservazione del modo in cui lavorano sulla materia biologica
e la trasformano. In questo periodo, Darwin arriva persino a sottoporre agli
allevatori una serie di test per iscritto, preparati da lui con domande detta-
gliate da cui attende risposte altrettanto puntuali sulla razionalita dell’alle-
vamento che dovranno portare conferme decisive alla teoria su cui sta lavo-
rando®. E nel corso di queste ricerche che lo scienziato si accorge di come il
concetto di «selezione», impiegato dagli allevatori per indicare il modo in
cui essi intervengono sulla riproduzione e apportano via via piccole trasfor-
mazioni nella razza allevata, sia estendibile al mondo naturale e possa esse-
re assunto come chiave di volta per la comprensione della trasformazione
delle forme viventi.

In termini personali, invece, la questione della costituzione di uno spazio
domestico alle cui regole il vivente si trova assoggettato, € vissuta in modo
assai piu intimo ed angoscioso. Il problema dell’addomesticamento viene qui
a toccare direttamente quella struttura antropologica senza la quale non
sarebbe nemmeno possibile stabilire una separazione fra cio che é familiare e
cio che non lo é: la struttura della parentela.

Leggiamo i taccuini di Darwin del 1838 e ritroviamo I’angoscia con cui, allo-
ra, questo giovane appena tornato da un viaggio intorno al mondo trascorso
in mezzo alla natura, pone a se stesso la domanda sul matrimonio. « Marry
Not Marry. This is the Question»?, annota Darwin nell’aprile e poi, di nuovo,
nel Luglio dello stesso anno. Sue due colonne ben separate vengono riportate
di getto, per associazione di idee, le rispettive conseguenze che derivano dalla
scelta se sposarsi o meno. Nella colonna «Marry» la prima cosa che leggiamo
é: «Bambino — (se Dio lo permette) — Costante compagno (ed amico nell’eta
della vecchiaia) al quale interessarsi — oggetto da amare e con cui giocare. —
sempre meglio di un cane»®. Poco piu avanti, ancora a favore del matrimonio:
«Mio Dio, ¢ insostenibile I'idea di passare un’intera vita come un’ape sterile,
a lavorare, lavorare e nient’altro»®. Nella colonna «Not Marry» si trovano
argomenti a favore del celibato come la piena liberta di scegliere cosa fare,
tutto il tempo per consacrarsi alla propria vocazione scientifica, il fatto di non

6 Si veda ad esempio il suo Questions of Breedings of Animals in C. Darwin, The
Correspondence of Charles Darwin. 1837-1842, vol. II, Cambridge, Cambridge University
Press, pp. 446-449.

7 C. Darwin, Darwin’s notes on marriage, in 1d., The Correspondence of Charles Darwin.
1837-1842, vol. 11, cit., p. 444.

8 Ibidem.

9 Ibidem.



182 Michele Cammelli

avere obblighi sociali come le visite ai parenti e cosi via. Le note si concludo-
no, come ci si puo aspettare, a favore del matrimonio. E dopo aver detto a se
stesso, «povero schiavo — sarai ridotto peggio di un negro», Darwin si con-
forta pensando che, nonostante tutto, «ci sono molti schiavi felici»©.

Al dila dell’autoironia che anima queste note e del'immagine modernissima
che ritroviamo qui della famiglia, una famiglia che, a differenza di quella tra-
dizionale si vuole, come quella di oggi, tutta centrata sul figlio' e dove il carat-
tere autoritario della figura paterna arretra fin quasi ad assomigliare alla dub-
bia figura post-sessantottina del «padre amico»; al di 1a di tutto questo, cio che
é sorprendente € che nel momento in cui Darwin diventera marito e poi padre,
questa sorta di autoassoggettamento alla vita familiare verra a coincidere con
l'assoggettamento della famiglia stessa allo sguardo della scienza. Invece che
rivelarsi in contrasto con la scelta di prendere parte alla riproduzione della
struttura genealogica, la sua passione scientifico-sperimentale finira per inve-
stire la famiglia stessa e per esserne, anzi, quasi alimentata.

Trattando la questione dei rapporti fra l'attiv ita del sapere e lo spazio della
famiglia, in L’Education progressive (1828-1832), opera tradotta in inglese nel
1839 e letta, lo stesso anno, da un Darwin appena sposato e la cui moglie atten-
de gia il primo figlio, la pedagoga positivista Albertine-Adrienne Necker
lamentava come «tra tutti questi filosofi non c¢’¢ neanche un padre che si sia
preso la briga di prender nota dei progressi di suo figlio»!2. L'osservazione,
annotata da Darwin pochi mesi prima di diventare padre, va letta come una
denuncia di quella scissione, che ritroviamo in tutte le culture, compresa la
nostra fino alla rivoluzione darwiniana, fra il soggetto del sapere e la materia-
lita del fatto familiare.

Preso in sé e per sé, ovvero nella sua pura vocazione ascetico-sacerdotale, il
soggetto del sapere (sia esso incarnato dallo sciamano, dal sacerdote, dal
prete, dal filosofo o dallo scienziato) pare presentarsi come un soggetto vota-
to al celibato e alla sterilita (grossomodo come quell’«ape sterile» a cui pensa
Darwin nelle proprie note sul matrimonio). E questo, anche quando, even-
tualmente, colui che incarna tale posizione non lo sia, di fatto, nella propria
vita quotidiana. In virtt di questo regime di separazione sacrale, il soggetto
del sapere rimane, cioe, in una posizione di assoluta esteriorita (se non di vera
e propria resistenza) rispetto alla materialita della genealogia. E, nello stesso
tempo, se guardiamo la cosa dal lato inverso, fino a che tale tradizionale posi-

10 Ivi, p. 445. o o . o .
11 Su questa trasformazione rimangono piene di spunti interessanti le ricerche di storia della men-

talita condotte da Ph. Ariés, dall’'opera del *46 Histoire des populations frangaises, Paris, Seuil,
1971 (si legga in particolare il capitolo L'enfant dans Ia famille, pp. 322-343) alla pil recente
Padri e figli: nellEuropa medioevale e moderna, tr. it. di M. Garin, Roma-Bari, Laterza, 1994.

12 A.-A. Necker, L’Education progressive, ou Etude du cours de la vie, Paris, A. Sautelet et
Paulin, 1828-1832.



Darwin in famiglia 183

zione di esterioritd sacerdotale del sapere rimarra intatta, sara la famiglia
stessa a conservare una posizione di assoluta esteriorita rispetto ad un sape-
re che intendesse investirla dall’interno nella sua materialita.

Detto altrimenti: la famiglia non puo diventare I'oggetto di un sapere
matrerialistico se non a patto che il soggetto stesso del sapere, venendo meno
al proprio carattere sacerdotale, si costituisca, ora, dal suo interno. Ed & pre-
cisamente questo cio che accade con Darwin e, poi, cosa a noi assai pill nota,
con Freud: la scienza entra in famiglia. Viene ad investire come oggetto della
propria esperienza il fatto stesso dell’addomesticamento umano come tale. Ed
e per questo che I'oggetto del nuovo sguardo scientifico che si apre ora dal-
'interno stesso dello spazio familiare é proprio il bambino. Il bambino & quel
testimone vivente attraverso cui il sapere puo fare ora esperienza della bassa
origine materiale dell’addomesticamento umano che si ripete come attualita.

Dalla nascita di William Erasmus fino all’etd di quattro anni e mezzo,
Darwin osservera e mettera alla prova nel figlio questo confine originaria-
mente indeciso fra I'umano e il non umano, fra il familiare e il non-familiare.
Con una serie di esperimenti etologici, come vedremo, egli mettera alla prova
1 momenti, i gesti, le scene che mostrano come questo vivente entri nello spa-
zio domestico senza entrarvi mai del tutto, rimanendo sempre, per cosi dire,
sulla sua soglia. Nei primissimi giorni di vita, per giocare con il suo mondo
attuale, Darwin giochera a sotituirsi alla figura della madre (ad esempio, dan-
dogli da succhiare il proprio dito al posto del seno materno). Quando il bam-
bino avra qualche mese in pitl e sara gia in grado di riconoscere i volti, egli
giochera per un attimo, avvicinandoglisi di spalle, la parte dell’estraneo, del-
I’elemento non-famiiare. Quando il bimbo sara gia sul punto di apprendere
I'uso del linguaggio, egli mettera alla prova la propria stessa funzione di auto-
rita osservando come, a partire da un divieto paterno, si insinui nel figlio il
senso di colpa e prenda forma, in modo conflittuale, una coscienza morale.

Darwin gioca con le maschere. E, ora, una madre per finta, ora un estraneo
per finta, ora quasi un padre per finta. E; per quanto possa apparirci strano, &
proprio da questo teatro di maschere e da questa decostruzione estetica della
scena familiare, che € dovuta passare la decostruzione genealogica del sogget-
to della morale, della coscienza e della conoscenza.

2. Per molto tempo, tuttavia, le osservazioni di Darwin sul bambino rimar-
ranno allo stato di semplici note sparse sui suoi taccuini dell’epoca. Nemmeno
nelle due opere che tratteranno direttamente dell'uvomo, L’origine dell'uomo
(1871) e L’espressione delle emozioni negli animali e nell'uomo (1872), egli si
decidera a fare esplicitamente riferimento ad esse. Quasi che in quei taccuini
fosse rimasta traccia di una profanazione di cui lo scienziato non si sente di
assumere, per primo, pubblicamente, la responsabilita, la profanazione della
sacralita familiare.




184 Michele Cammelli

Come nel caso della pubblicazione di L’origine delle specie, che avviene solo
nel momento in cui lo scienziato viene a sapere dell’esistenza e della pubbli-
cazione imminente di una teoria che si avvicina a quella da lui formulata ven-
t’anni prima, ci vorra, ancora una volta, la presenza di un altro in grado di
compiere lo stesso gesto rivoluzionario a confortarlo e a convincerlo a venire
allo scoperto. Questa volta non sara il dilettante naturalista inglese Wallace,
ma il noto positivista francese Hyppolite Taine.

Nel 1876 Taine pubblica sul primo numero della Revue Philosophique, rivi-
sta diretta da Théodule Ribot e che nasce allo scopo di mettere la riflessione
filosofica a contatto diretto con ricerche le scientifiche contemporanee che
toccano la biologia, 'anatomia, la fisiologia, la patologia mentale, la storia e
I'antropologia®3, un articolo sull’acquisizione del linguaggio da parte del bam-
bino. La minuziosa descrizione dello sviluppo del linguaggio infantile a par-
tire dalle sue prime tappe e dai primi suoni ancora quasi inarticolati riporta-
ta da Taine viene fatta a difesa della tesi sostenuta da Darwin gia in L'origine
dell'nomo secondo cui il linguaggio umano si forma a partire dal linguaggio
sonoro e gestuale degli animali (Taine sta rispondendo qui al filologo tedesco
Max Muller che aveva opposto, allipotesi darwiniana, la tesi di matrice ari-
stotelica secondo cui il linguaggio umano & cio che rende I'uvomo ontologica-
mente differente rispetto all'animale, critica alla quale Darwin aveva gia
risposto nell’edizione del 1874 di L’origine dell'uomo?s).

L’anno successivo, nel 1877, sullo stesso numero della neonata rivista ingle-
se Mind dove viene tradotta e pubblicata una versione parziale dell’articolo di
Taine, Darwin fara uscire il proprio breve testo A Biographical Sketch of an
Infant. Solo ora egli confessa a quei lettori che cinque anni prima avevano
letto il suo L’espressione delle emozioni negli animali e nell'uomo come, in
quel testo, molte delle proprie osservazioni compiute qualche decennio prima
sul figlio fossero state indirettamente riprese e sviluppate. In occasione della
pubblicazione dell’articolo, Darwin riprende ora nuovamente le vecchie note,
le riordina non pit secondo l'ordine cronologico che avevano all’epoca, ma

‘per raggruppamenti tematici (paura, affettivitd, associazioni di idee, senso
morale ecc., ecc.) e, in forma succinta, le presenta al lettore.

Il testo non passa affatto inosservato a chi, in quel periodo, si sta ponendo
una questione che si rivelera determinante per il destino stesso della filosofia
nel secolo successivo, la questione di come oltrepassare la dicotomia fra scien-
ze della natura e scienze dello spirito (dicotomia che si va delineando in modo
sempre pill marcato proprio in quegli anni, soprattutto nella cultura tedesca).

13 Si veda la presentazione che Théodule Ribot fa in «Revue Philosophique de la France et de
I’Etranger», 1 (1876), pp. 1-4.

14 H. Taine, Note sur I'acquisition du langage chez les enfants et dans I'espéce humaine,
«Revue Philosophique de la France et de 'Etranger» 1 (1876), pp. 1-4.

15 C. Darwin, The Descent of Man, London, Penguin Books, 2004, p. 110.



Darwin in famiglia 185

Nell’agosto del 1877, in una lettera a Paul Rée, che sta ultimando in quei mesi
la propria opera sull’origine dei sentimenti morali'é, Friderich Nietzsche invi-
ta 'amico a prestare attenzione «alla migliore rivista inglese di filosofia
(Mind) alla quale», dice, «collaborano tutte le grandi menti di Inghilterra» in
particolare Darwin. E proprio la lettura dell’«eccellente articolo, A
Biographical Sketch of an Infant»'7 che egli segnala a Rée, mentre lamenta
come «in Germania non abbiamo nulla che valga, per qualita, gli inglesi con
questa rivista, i francesi con I’eccellente rivista filosofica di Th. Ribot»*8.

Dieci anni dopo, nelle prime pagine della Genealogia della morale (1887),
Nietzsche, seppur in modo indiretto, rimporeverera all’amico di non avere
saputo trarre le necessarie conseguenze dalla lettura dell’articolo di Darwin
consigliata allora. Ai suoi occhi I’amico cerca disperatamente di tenere insie-
me due cose inconciliabili: «la bestia darwiniana e la modernissima modesta
creaturina morale che ‘non morde pit’»*9. Visto ’entusiasmo con cui, dieci
anni prima, Nietzsche salutava I'articolo di Darwin, difficile non pensare che
la «bestia darwiniana» che egli ha qui in mente, mentre si rivolge all’amico,
non sia per 'appunto quel testimone vivente di immoralita che & il bambino
restituitoci dal Biographical sketch of an Infant.

Gia dalle annotazioni che il filosofo faceva nel 1872 mentre leggeva il testo
appena pubblicato di Darwin su L’espressione delle emozioni negli animali e
nell’'uomo, possiamo vedere bene in che cosa I'articolo pubblicato cinque anni
dopo sul bambino potra appassionarlo. Sebbene per vie assai diverse che pas-
savano attraverso la questione filologica della nascita del teatro greco dallo
spirito della musica, leggendo il testo del 1872, Nietzsche si domandava, insie-
me a Darwin, come fosse possibile pensare la genesi del linguaggio a partire
dall’espressione di moti dell’animo piti fondamentali, moti che, come quelli
del bambino, si esprimono attraverso gesti e suoni2°.

L’'importanza indiretta che ’eccentrico articolo di Darwin pubblicato nel
1877 poté avere per le ricerche nietzscheane e per il dibattito nascente sulla
questione della genealogia della morale non € che una testimonianza dell’eco
profonda che esso poté produrre al livello del sottosuolo (altre testimonianze
di quest’eco le troveremo, ad esempio, sulla linea di ricerca psicoanalitica che
va da Freud a Lacan). In ogni caso I’articolo circola fin da subito nel dibattito

16 P.Rée, Der Ursprung der moralischen Empfindungen, Chemnitz, Schmeitzner, 1877.

17 F. Nietzsche, P. Rée, Lou von Salomé, Correspondence, Paris, PUF, 1979, p. 34.

18 Ibidem.

19 F. Nietzsche, Genealogia della morale, tr. it. di M. Montinari, Milano, Adelphi, 1968, p. 10.

20 In un frammento dell’autunno del 72, mentre legge L'espressione delle emozioni negli ani-
mali e nell'uomo, Nietzsche annota: «Bell citato da Darwin a proposito dell’espressione dei
moti dell’animo (per la genesi del linguaggio!)» in F. Nietzsche, Frammenti postum,, tr. it.
di M. Montinari, vol II, Milano, Adelphi, 2004, p. 69. Si tratta del testo dell’anatomista e
chirurgo Ch. Bell, The Anatomy and Philosophy of expression pubblicato nel 1843.



186 Michele Cammelli

europeo. Viene tradotto quell’anno stesso, in francese, tedesco e russo. E
verra, via via, tradotto e ripubblicato un po’ ovunque.

Ora, per quanto possa apparire inverosimile, se si tiene conto del fatto che
I'Ttalia (a differenza, ad esempio, della Francia) ¢ un paese assai aperto in
materia di traduzione e se si pensa che, nel caso specifico, di Darwin vengono
tradotte, fin da subito, sia le opere biologiche sia quelle antropologiche, il
Biographical Sketch of an Infant verra tradotto per la prima volta in italiano
solo nel 1981. Il ritardo € sorprendente. E vale la pena chiedersi come mai
proprio all'inizio degli anni Ottanta del XX secolo le porte della cultura italia-
na si aprano a questo unheimlich Darwin familiare.

La risposta si trova, forse, in quel che € accaduto nel decennio precedente.
Nel corso degli anni Settanta, la nostra cultura cattolica, custode gelosa della
sacralita della famiglia e del bambino, é stata scossa alle radici da una tra-
sformazione politica della societa che ha rimesso in questione precisamente la
sacralita della famiglia (con la legge sul divorzio) e la sacralita del bambino
(con la legge sull’aborto). E anche se oggi, in Italia e non solo in Italia, si tenta
di restaurare in ogni modo quella sacralita, anche se ci si richiama a slogan
quali il «ritorno al valore della famiglia» e attorno a simili parole d’ordine si
organizzano persino manifestazioni politiche di massa, & impossibile fare
come se questa trasformazione non fosse avvenuta. L’arrivo della piccola
«bestia darwiniana» sugli scaffali delle nostre librerie ne € uno dei tanti segni.
Minuscolo, forse, ma tangibile e reale. Tornare indietro non € pit possibile.
Non si puo essere allo stesso tempo ingenui ed avvertiti.

3. Per addentrarsi nella lettura del testo occorre partire dal metodo, dalla
tecnica descrittiva impiegata da Darwin.

Tutte le volte che si cerca di cogliere quel che vi & di rivoluzionario nell’epi-
stemologia darwiniana e in che cosa il suo modo di fare scienza anticipi forme
di razionalita e di comprensione del reale che si affermeranno appieno sola-
mente nel secolo successivo, ci si accorge che non é possibile afferrare il segre-
to di queste aperture teoriche se non si riconosce come Darwin sia, innanzi-
tutto, un grande pensatore e sperimentatore della tecnica. Non c’é scoperta
scientifica darwiniana che non sia, nello stesso tempo, un modo di portare alla
luce i possibili effetti di sapere che vanno insieme ad una determinata tecni-
ca e che rimangono inconsci fino al momento in cui quella tecnica viene pra-
ticgta senza essere pensata come tale.

E il caso, per esempio, come gia si € accennato, delle tecniche di allevamento.
Non e esagerato sostenere che fino a L’origine delle specie il sapere che accompa-
gna questa tecnica, la «selezione», fosse un sapere che rimaneva, come tale,
inconscio. E Darwin a farlo diventare sapere scientifico e a mostrare come esso sia
estendibile alla natura. La stessa scienza ipernaturalistica che ci riporta indietro
nel passato pitt remoto (la genealogia delle specie viventi per selezione ed accu-



Darwin in famiglia 187

mulazione di variazioni) ¢, anche, a ben guardare, un’ipertecnica rivolta verso il
futuro (la possibilita di intervenire nella struttura genealogica delle specie).

La tecnica non e seconda alla scienza. Ecco il nucleo essenziale del materia-
lismo darwiniano. Darwin non si limita a fare uso di una certa tecnica, a parti-
re da una serie di enunciati logici, in vista di ottenere poi, in un secondo tempo,
determinati risultati scientifici. Quel che egli fa, & mettere in immediata riso-
nanza il gesto tecnico con il sapere scientifico. E, cosi facendo, questo gesto
viene, a sua volta, rigiocato, trasformato, aperto a nuove possibilita d’azione.
Vale per l'epistemologia di Darwin quel che varra per l’epistemologia di
Bachelard: «la scienza non e una fenomenologia, &€ una fenomenotecnica»2'.

Stessa cosa va detta delle sue osservazioni sul bambino. Anche qui, poco si
coglie della rivoluzione darwiniana se non si riconosce la tecnica che in essa si
trova messa in gioco e se non si presta attenzione al modo in cui, attraverso la
penna dello scienziato, tale tecnica si traduce in sapere. Mancheremmo qualco-
sa di essenziale del Biographical Sketch of an Infant se non vedessimo come, al
suo interno, sia al lavoro una tecnica nuovissima, che viene inventata, caso stra-
no, I'anno stesso della nascita del figlio di Darwin, pochi mesi prima che egli
inizi le proprie osservazioni sul bambino. Questa tecnica ¢ la fotografia.

Lo sketch darwiniano partecipa della nascita della tecnica fotografica e
delle trasformazioni che essa introduce nel nostro modo di cogliere e pensare
il reale. L’esperimento, anzi, rimette in gioco questa tecnica in modo cosi radi-
cale da proiettarla gia, sebbene al puro livello della scrittura (i mezzi materia-
li ancora non permettono altro che questo), verso quella nuova tecnica che, di
Ii a qualche decennio, si costituira per estensione della fotografia, vale a dire
la tecnica cinematografica.

Non ¢ esagerato sostenere che nello sketch di Darwin siano gia in atto alcu-
ni principi formali che, nel secolo successivo, faranno parte integrante del
cinema. Il che non & inconcepibile se si pensa che quei principi sono, virtual-
mente, gia presenti nella tecnica fotografica. La foto, € vero, a differenza del
cinema, immortala I'istante e non restituisce la sequenza. Eppure ¢ gia attra-
verso d1 essa che I'istante si presenta come punto di una sequenza. E, forse,
per questa ragione che, a volte, nulla pitt dell'immobilita di una foto da Vef-
fetto del movimento, dell’istante carico d’azione, proiettato nel futuro.
Nell’espressione di un volto, in una posizione del corpo, nell'immagine di una
strada trafficata, siamo come portati inconsciamente ad intravedere gia una
sorta di infinita sequenz1a1e che va oltre I'istante fissato dallo scatto. E, in tal
senso, che si puo dire che la cinematografia sia, non solo in termini materiali
(la pellicola non sara che un insieme di fotografie), ma anche sul piano for-
male, un’estensione dell’esperienza fotografica??,

21 G. Canguilhem, Etudes d’histoire et de philosophie des sciences, Paris, Vrin, 1968, p. 191.
22 Deleuze sembra sostenere indirettamente questa tesi nel suo Limage-mouvement. Cinema



188 Michele Cammelli

Si tratta di vedere ora da vicino in che modo I’esperimento darwiniano sul
bambino partecipi dall'interno di questa nuova epoca che si apre con la nasci-
ta della fotografia e che dispieghera appieno la propria modalita di esperien-
za solo nel secolo successivo.

La prima fotografia viene realizzata dal francese Daguerre nel 1839. Si trat-
ta di una lastra d’argento allo jodio impressa nella camera oscura sulla quale,
ad impressione avvenuta, si riesce a riconoscere, con la giusta illuminazione,
un’immagine di un grigio delicato che immortala l'istante fotografato. Il
«dagherrotipo», dal nome dell'inventore, si diffonde con notevole rapidita
nell'Europa dell’epoca e diversi pittori si convertono alla nuova arte divenen-
do fotografi di professione. Per cogliere il significato rivoluzionario di questa
nuova tecnica, nel suo saggio sulla storia della fotografia, Benjamin riporta, a
titolo di esempio, due reazioni opposte del mondo europeo dell’epoca all’e-
vento: la reazione bigotta e «filistea» «all’arte diabolica di origine francese»
di un giornale tedesco come il «Leipziger Stadtenzeiger» e quella, invece,
entusiasta, gia proiettata nel futuro, espressa dal fisico francese Arago nel suo
discorso alla Camera del 3 luglio 183923.

Nel giornale tedesco leggiamo:

Voler fissare immagini effimere, & non soltanto un’impresa impossibile, come &
risultato da un’approfondita analisi tedesca, ma anzi, lo stesso desiderio di voler-
lo fare & un’offesa a Dio. L'uomo & fatto a immagine di Dio, e I'immagine di Dio
non puo venir fissata da nessuna macchina umana. Al massimo il divino artista,
animato da una celeste ispirazione, puo tentare di restituire i tratti umano-divini
nell’attimo della massima devozione, obbedendo all’alto comando del suo genio,
senza l'aiuto di macchina alcuna4.

Dando voce a tutt’altro spirito, lo scienziato francese osserva, invece, nel
proprio discorso alla Camera dei deputati, che «quando gli inventori di un
nuovo strumento lo usano per osservare la natura, cio che sperano di ricavar-
ne & sempre una piccolezza in confronto con la serie di scoperte successive, di
cui lo strumento & stato origine»25. La fotografia, immagina gia ora Arago,
potra far avanzare e, anzi, trasformare dall'interno, i campi piu diversi del

1, Paris, Les Editions du Minuit, 2002. Il concetto di immagine-movimento che egli trae da
una rilettura di Bergson non sarebbe possibile senza 1'ostensione implicita della tesi per cui
Pessenza del cinema & gia virtualmente contenuta nella fotografia. Una sorta di conferma
estetica a tale tesi teorica viene portata dalla sperimentazione artistica di Paolo Gioli.
Giocando sul montaggio di serie fotografiche I’artista crea sequenze di immagini che arri-
vano a mimare leffetto del cinema (producendo sullo spettatore abituato alla sequenza fil-
mica un singolare effetto di familiarita e di straniamento insieme).

23 W. Benjamin, Piccola storia della fotografia, in 1d. L'opera d’arte nell'epoca della sua ripro-
ducibilita tecnica, tr. it. di E. Filippini, Torino, Einaudi, 1966, pp. 59-78.

24 Ivi, p. 60.

25 Ivi, p. 61.



Darwin in famiglia 189

sapere, dall’astrofisca, con la possibilita di fotografare i pianeti, alla filologia,
con la possibilita di fotografare i geroglifici.

Non e difficile indovinare per quale partito stia, nel 1839, Darwin. Darwin
che, in quel momento legge con insaziabile curiosita cio che viene partorito
dai positivisti francesi, Auguste Comte, in primis. Darwin che, proprio men-
tre Arago saluta con entusiasmo le nuove possibilita che la tecnica fotogra-
fica apre alla ricerca scientifica, € in attesa del primo figlio ed annota con
cura nel proprio taccuino l'invito della pedagoga Necker ad una nuova
osservazione quotidiana e scientifica degli sviluppi del bambino. E, soprat-
tutto, non dimentichiamolo, Darwin che, tra il 1837 ed il 1838, ha perduto
la propria fede in Dio, quando si € reso conto, in seguito all’osservazione
delle tecniche d’allevamento, di come le forme viventi non siano fatte ad
immagine e somiglianza di un atto di creazione divino e superiore (come
vorrebbe I'estetica teologica di un giornale quale il Leipziger Stadtenzeiger),
ma siano il risultato di una tecnica di composizione di elementi discreti ad
esse immanente: la selezione (si parla a volte di «bricolage» per descrivere
la logica del vivente dalla prospettiva evoluzionstica darwiniana (il che ben
restituisce la rilevanza degli scarti nella logica evolutiva); tuttavia, poiché
quel che viene messo insieme attraverso tale logica non sono oggetti mate-
riali bensi pure sequenze (sequenze di «informazioni»), ci si puo chiedere
se non sarebbe pit corretto parlare qui di «montaggio» nel senso della tec-
nica cinematografica®®).

Lo scienziato partecipa, senza alcuna indecisione, allo spirito nascente della
fotografia. E, non a caso, il dagherrotipo, all’epoca molto costoso, impresso
ancora in esemplari unici, difficile da realizzare per via dei mezzi ancora rudi-
mentali, malgrado tutte queste difficolta pratiche, entra prestissimo in casa
Darwin. A soli tre anni dalla sua invenzione, nel 1842 1 Darwin scattano la
prima foto in famiglia. Il protagonista & lo stesso che in quel periodo fa I'og-
getto delle quotidiane osservazioni darwiniane: il figlioletto di tre anni
«Doddy». L’istantanea lo ritrae mentre sta seduto sulla gamba sinistra del
padre. Con la testina leggermente reclinata sulla destra, fino quasi ad appog-
giarsi al petto del padre, il bimbo fissa I’obbiettivo, con un’espressione seria, un
po’ imbronciata, lo sguardo un poco diffidente e quasi impaurito, mentre il
padre gli tiene 1a mano e guarda oltre, a sinistra dell’obbiettivo, assorto in un
sorriso calmo ed affettuoso, con 'espressione riflessiva ed un’impercettibile
nota di malinconia sul volto.

Il parallelo che possiamo stabilire fra il Biographical Sketch of an Infant di
Darwin e la tecnica della fotografia (ma gia anche quella cinematografica a

26 Non ¢ inutile ricordare come, lungo la linea che va da Bergson a Deleuze, il pensiero dell’e-
voluzione biologica sia stato accompagnato da una riflessione sui fondamenti della tecnica
cinematografica.



190 Michele Cammelli

venire), ce lo illustra molto bene Benjamin attraverso il parallelo che egli pro-
pone fra l'opera di Freud su La psicopatologia della vita quotidiana ed il cine-
ma: 'opera di Freud, scrive, «ha isolato e reso analizzabili cose che in prece-
denza fluivano inavvertite dentro I’ampia corrente del percepito. Il cinema ha
avuto come conseguenza un analogo approfondimento dell’appercezione su
tutto I’arco del mondo della sensibilita ottica, e ora anche acustica»?’.

Prima ancora che egli si faccia fotografare con il figlio sulle gambe, la tec-
nica fotografica, con il suo effetto estetico ed analitico di messa in risalto
istantanea dei pit sottili dettagli espressivi, € gia entrata a far parte del modo
darwiniano di trattare il proprio oggetto scientifico. Lo vediamo dalle prime
righe di presentazione dello sketch quando, a proposito delle osservazioni sul
bambino durate piu di quattro anni, egli scrive: «ebbi eccelenti occasioni per
un’osservazione ravvicinata ed annotai subito qualsiasi cosa avessi osservato.
Il mio obbiettivo principale riguardava ’espressione»28. Gli appunti sul bam-
bino, come gia accennato, verranno, infatti, utilizzai in seguito, per il suo libro
del 1872 su L’espressione delle emozioni negli animali e nell'uomo e in quel
testo 1'uso delle fotografie, oramai assai piu diffuse di quanto non fossero agli
inizi, sara molto importante. Darwin se ne servira, in particolare, per mostra-
re le differenti espressioni del volto umano riportando, in particolare, foto di
bambini e di malati mentali.

Quel che interessa Darwin & I’«espressione» intesa nel senso pit ampio del
termine. Cio che il bambino esprime attraverso i movimenti, i suoni, i gesti, le
azioni e, in seguito, anche il linguaggio. Per rendere conto di tali modalita d’e-
spressione, egli isola ed analizza sequenze di azione allo stesso modo di una
sequenza filmica.

Se leggiamo, ad esempio, come viene restituita al lettore-spettatore 1'e-
spressione del «desiderio di succhiare» nel bambino, ci pare di assistere ad
una sorta di cinema prima del cinema, a scene da film di famiglia prima della
diffusione delle super 8 ed oggi delle videocamere ad uso domestico:

Quando ebbe tra gli 80 e i 90 giorni, portava qualsiasi oggetto alla bocca, e nel
giro di due settimane fu in grado di farlo con una certa abilita; ma spesso, dappri-
ma si toccava il naso con l'oggetto e poi lo portava verso il basso alla bocca. Dopo
aver afferrato il mio dito ed esserselo tirato fino in bocca, la sua mano gli impedi-
va di succhiarlo; ma a 114 giorni d’eta dopo essersi comportato in questo modo,
faceva scivolar via la mano cosi da poter, alla fine, mettere il mio dito in bocca.
Questa azione veniva ripetuta parecchie volte, ed evidentemente non avveniva a
caso, ma razionalmente. I movimenti intenzionali delle mani e delle braccia pre-
cedevano di molto quelli del corpo e delle gambe?9.

27 W. Benjamin, L’opera d’arte nell’epoca della sua riproducibilita tecnica cit., p. 40.
28 C. Darwin, Profilo di un bambino, in Id., Castelli in aria cit., p. 113.
29 Ivi, p. 116.



Darwin in famiglia 191

La scena viene isolata, analizzata nella sua interna razionalita, e riprodotta
come tale nella scrittura proprio in virtu della sua intrinseca pos51b111ta di
ripetersi. E con questo spirito cinematografico che Darwin pud mostrare
come esista «espressione» e, dunque, linguaggio del bambino, anche prima
che il bambino abbia, per cosi dire, un linguaggio. Il linguaggio stesso, a que-
sto punto, non & piu qualcosa che qualcuno ha (ad esempio, '«uomo» in
quanto specie). Il linguaggio ¢ divenuto pura possibilita di ripetizione di qual-
cosa che agisce attraverso il vivente. Il linguaggio € una tecnica nella quale il
vivente, non solo quello umano, € gia da sempre, una tecnica che esso ripete
e trasforma nel proprio stesso agire.

Se leggiamo qualche pagina piu avanti, dove Darwin riporta il primo indi-
zio di senso morale nel bambino osservato all’eta di tredici mesi, ritroviamo il
manifestarsi di una coazione a ripetere che si presenta gia come vera e propria
messa in scena dell’inconscio:

To dissi: «Doddy (il suo soprannome) non vuol dare un bacio a papa — cattivo
Doddy». Queste parole, senza dubbio, lo fecero sentire leggermente a disagio, e
infine, quando fui tornato alla mia poltrona, protese in avanti le labbra per inten-
dere che era pronto a baciarmi e poi agitd con rabbia la mano fino a che andai a
ricevere il bacio. All'incirca la stessa piccola scena si ripeté per alcuni giorni, e la
riconciliazione sembrava essere cosi soddisfacente per lui che, parecchie volte, in
seguito, finse di essere arrabbiato e mi schiaffeggio, e poi insistette per baciarmi.
Pertanto qui abbiamo un tocco di arte drammatica, che & cosi accentuatamente
pronunciata in moltissimi bambini piccolis®,

Come nella genealogia del primo Nietzsche, il modello epistemologico attra-
verso cui Darwin pensa la razionalita dell’espressione emotiva & quello della
rappresentazione teatrale. Eppure, a ben guardare, il modo darwiniano di resti-
tuire tale rappresentazione partecipa gia della tecnica cinemtografica ed anzi,
anticipa, la trasformazione estetica che avverra per effetto di essa. Allo stesso
modo della scena di un film, la scena qui riprodotta appare, come tale, virtual-
mente nproduc1b11e allinfinito (mentre quella teatrale ¢, in sé, sempre unica ed
irripetibile). Ed & precisamente questa virtuale nproduc1b111ta a farne una rap-
presentazione che diviene analizzabile come tale, al di 1a di chi la compie e del
momento in cui la compie. Cio che Darwin ci fa vedere qui mostrandoci il bam-
bino che ripete la scena non & né il bambino né la scena, ¢ la ripetizione stessa.

Ecco perché questo titolo cosi strano da apparire quasi inquietante: A
Biographical Sketch of an Infant, Profilo di un bambino. 1’assoluto anonimato
in cui il titolo lascia il bambino non deriva dal fatto che Darwin, geloso della
proprla privacy familiare, non voglia rivelare l'identita del figlio. E che la tec-
nica di descrizione che egh sta mettendo in atto, alla stessa maniera di quella

30 Ivi, p. 124.



192 Michele Cammelli

del cinema, ci resistuisce un soggetto anonimo, un soggetto che non e altro che
pura possibilita di ripetizione. Si tratta dello sketch di «un bambino» perché
potrebbe esserlo di qualunque bambino. E il termine «sketch» ce ne fornisce
una prova ulteriore. Visto che quel che Darwin si propone di fare, rimettendo
insieme le proprie osservazioni sparse, € restituire un’immagine di insieme del
bambino, con il termine «sketch» egli intende certamente dire «profilo», come
vuole la traduzione italiana. & il «profilo di un bambino», appunto. Tuttav1a
se egli non avesse voluto esprimere che questo avrebbe potuto, senza dlfﬁcol-
td, usare termini meno ambivalenti (ad esempio quello di «profile» che € cor-
rente nella letteratura scientifica, in particolare quando si intende descrivere
I'insieme dei tratti psicologici di un soggetto). «Sketch», come oramai ci € noto
per via del fatto che, soprattutto attraverso il linguaggio cinematografico, il ter-
mine & divenuto familiare anche in italiano, significa anche un’altra cosa: ¢ la
rappresentazione molto breve limitata ad una sola scena, di solito comica, ma
non necessariamente (all’epoca di Darwin, si tratta esclusivamente della rap-
presentazione teatrale, visto che il cinema non esiste ancora). Ritroviamo sin-
golarmente riunite proprio quelle idee di isolabilita, analizzabilita e riproduci-
bilita dell’azione che il Biographical sketch ci restituisce al livello della scrittu-
ra e che, in seguito, costituiranno la forma stessa della tecnica cinematografi-
ca. Difficile pensare che il termine non sia stato scelto da Darwin anche per
questa sua ambivalenza. Con humour inglese, egli sembra dare una strizzatina
d’occhio al proprio lettore. Come per lasciargli intendere che la lettura nella
quale si sta per addentrare lo fara diventare spettatore di una serie di sketches,
lo fara entrare nel gioco della ripetizione.

Se ci siamo soffermati con tanta insistenza sul metodo di osservazione dar-
winiano & perché la rivoluzione teorica che egli compie con questo esperi-
mento ¢ tutt’'uno con la tecnica impiegata per metterla in atto.

La tecnica adottata da Darwin ¢ quella tecnica che, senza presupporre nulla
prima, si dispone al puro livello dell’attualita dell’azione ripetendola come
tale. Una tecnica che possiamo definire foto-cinemato-grafica. Come quello di
una macchina fotografica trasformatasi gia in cinepresa, I'occhio di Darwin
sul bambino si dispone sul puro piano sequenziale della sua azione. Non v’é
pit 'occhio di Dio a vegliare dall’alto. La creazione del mondo € gia in atto nel
bambino stesso, ogni volta di nuovo, cosi come la sua possibile distruzione. E
la cinepresa darwiniana ci riporta a questa origine materiale dell’azione resti-
tuendocela per aperture di piani sequenza.

Descrivere questa tecnica, in effetti, non & altro che descrivere la rivoluzio-
ne scientifica che va sotto il nome di Darwin, la genealogia. La genealogia dar-
winiana € quel sapere dell’origine che, invece di presupporre l'origine come
qualcosa che viene prima, ripete Porigine come pura attualita. E quel sapere
che regredisce fino al punto in cui I'attuale e l'iniziale sono lo stesso: possibi-
lita di ripetizione. Aperture, spostamenti, variazioni che danno luogo, insie-



Darwin in famiglia 193

me, come serie, ad un’attualita che potra ripetersi: ecco di cosa é fatta la mate-
ria incorporea della genealogia. Cid che tale sapere ci restituisce € una «bassa
origine», come dira Darwin e, poi, Nietzsche. Una gestualita senza autore3*.
Nella scena riportata sopra, dove Darwin rimprovera il figlio di essere catti-
vo perché non vuole dare un bacio al papa, abbiamo un buon esempio del
modo in cui la regressione genealogica si metta in atto disponendosi al livello
della pura ripetizione. Prestiamo attenzione all’'uso che lo scienziato fa del lin-
guaggio durante I'esperimento: «Doddy non vuol dare un bacio a papa — catti-
vo Doddy». E Darwin stesso a parlare come un bambino, a far regredire 1'uso
del proprio linguaggio fino al livello elementare e quasi inarticolato di quello
infantile, a ripetere la bassa origine del linguaggio umano e a giocare con la
possibilita della sua ripetizione. Per aprire il piano sequenza della propria cine-
presa alla manifestazione del mondo infantile (manifestazione che avverra
nella forma di una scena teatrale di conflitto e di riconciliazione con il padre

31 Il che puo essere detto in generale del vivente, anche 1a dove, ad esempio, la nostra scienza
biologica interpreti una determinata struttura (organica, anatomica, fisiologica, genetica,
ecc. ecc.) come semplice risposta all’ambiente in funzione della sopravvivenza. Il vivente non
€ mai risposta automatica ad un determinato habitat. Il vivente &, a sua volta, un modo di
creare il mondo in cui abita. Un modo di abitare. L'opposizione consueta fra natura e tecni-
ca non ha luogo di esistere se pensiamo l'attivita tecnica come coestensiva al vivente. Pensato
come vivente, ovvero come attualita, il vivente non & né oggetto né soggetto, & pura gestuali-
ta. Tale pensiero puo apparire, a prima vista, privo di pertinenza rispetto alla cosa che esso
cerca di pensare. E questo perché tendiamo ad associare I'idea del gesto a quella dell’azione
volontaria e a ricondurre, in generale, I'idea dell’azione al regno animale. Tuttavia, pensata
come tale, la gestualita é gia un fatto vegetale. Il problema ¢é che la gestualita vegetale parte-
cipa di una temporalita che ci rimane, per lo pit, del tutto inaccessibile. Attraverso 'uso del
montaggio che puo rallentare o, viceversa, come in questo caso, accelerare la sequenza tem-
porale, la tecnica cinematografica ha potuto cogliere, ad esempio, l'esistenza di «ritmi» del
mondo vegetale. E, forse, anche senza il bisogno di apparecchi di riproduzione che la rendo-
no percepibile ad occhio nudo, non ¢é inconcepibile la possibilita di accordare in qualche
modo la nostra attenzione alla temporalita e alla gestualita vegetale. Ma, in questo caso,
occorrera praticare forme di sapere poco apprezzate dalle nostre scienze biologiche. Penso,
ad esempio, alla sperimentazione artistica fatta per diversi decenni da Giuseppe Penone nel
tentativo di restituire temporalita e movimento del mondo vegetale.

32 Questa «disponibilitd» del sapere genealogico come «disporre» e, nello stesso tempo, «ren-
dersi disponibile», che troviamo in Darwin verra degradata da Heidegger a manifestazione
ultima del dominio nichilistico del soggetto della tecnica. Il «soggetto disponibile» &, ai suoi
occhi, il soggetto sottoposto al dominio della tecnica o, detto inversamente, & la manifesta-
zione ultima di quel dominio della tecnica che impone il soggetto stesso come istanza impe-
rativa a cui 'Esserci deve conformarsi. Se, pero, pensiamo in modo non filisteo I'attivita tec-
nica, possiamo dire che questa disponibilita tecnica alla ripetizione ¢ la possibilita di rimet-
tere in gioco e, al limite, di de-jouerla ripetizione stessa. E la possibilita, di interromperne
gli effetti coattivi e di aprire altre possibilita di azione ed altre possibilita di ripetizione. La
diagnosi heideggeriana esprime, in tal senso, una vera e propria de-negazione di quella pos-
sibilita di messa in questione della ripetizione che si & aperta lungo la linea materialistica
che va da Darwin a Marx a Nietzsche fino a Freud.



194 Michele Cammelli

della quale sara il bambino stesso a diventare attore, ripetendola), Darwin dis-
ponela situazione stessa al livello del piano di azione e di espressione del bam-
bino e, cosi facendo, rende disponibile ad essa il sapere genealogico32.

Fare genealogia €, insomma, giocare coi dispositivi. Rimetterli in gioco.
Fare esperienza attraverso di essi, trasformarli, smontarli fino al punto limite
della loro inesistenza (la possibilita ultima del dispositivo € di non essere;
solo, infatti, cio che puo essere altrimenti o che puo, al limite, non essere si da
come cio che deve ripetersi ovvero come dispositivo).

Come leggere, allora, questo piccolo testo darwiniano sul bambino?

Le letture che insistono sul suo valore epistemologico concordano nel leg-
gerlo come momento fondatore della psicologia infantile e sottolineano il
ruolo cruciale, anche se per lo piu sottorraneo e nascosto, che esso svolgera
nella formazione di questa nuova branca delle scienze umane durante il XX
secoloss, Il che, dall’ottica di una storia delle scienze, € esatto e mostra, fra I’al-
tro, fino a che punto l'attitudine prevalente nelle scienze umane a non voler
fare i conti con Darwin sia da leggere come reazione ad un debito contratto
con lo scienziato e che le perturba dall’interno.

Eppure, per quanto questa lettura renda giustizia dell'importanza misco-
nosciuta del testo, essa tradisce ancora qualcosa di essenziale. Perché, presa
come tale, vale a dire come esperienza che rimette in gioco dispositivi, la
genealogia va pensata come un sapere che reiscrive la tecnica nell’agire stes-
so del vivente facendo, cosi, divenire ineffettuale il confine fra scienze della
natura e scienze umane. Leggere lo sketch darwiniano per il modo in cui il
destino di una particolare scienza umana, la psicologia infantile, vi si trova
legato dal principio, ci distoglierebbe, insomma, da cio che l'esperienza
genealogica, come tale, rimette in gioco (la genealogia non € una scienza par-
ticolare, € un nuovo modo di fare scienza che si attua decentrando il soggetto
del sapere da se stesso34).

Letto come genealogia il piccolo testo si presenta come un esperimento sui
dispositivi di addomesticamento. Attraverso i gesti, i movimenti, le espressio-
ni del bambino vengono rimessi in gioco quei dispositivi con cui ’animale
chiamiato «uomo» diventa un animale domestico, un animale addomestica-
to. Non ne va tanto della nascita di una nuova disciplina scientifica, la psico-

33 Siveda in particolare la brillante indagine epistemologica di D. Ottavi, De Darwin 4 Piaget:
pour une histoire de la psychologie de I'enfant, Paris, CNRS, 2001. Prendendo le mosse dal-
I'ancor oggi fondamentale ricerca di G. Canguilhem, G. Lapassade, J. Piquemal, J. Ulmann,
Dallo sviluppo all’evoluzione, tr. it. di A. Cavazzini, Milano, Mimesis, 2006, Ottavi mette al
centro della genesi della psicologia infantile il ruolo decisivo assunto dal concetto di «svi-
luppo» in seguito all’elaborazione della teoria darwiniana.

34 In tal senso si pud dire che sia stata proprio la rivoluzione darwiniana ad aprire la strada a
quell’«epistemologia non-cartesiana» che, per Bachelard, costituira il tratto peculiare del
«nuovo spirito scientifico» del XX secolo: in G. Bachelard, Le nouvel esprit scientifique,
Paris, PUF, 1966, pp. 135-179.



Darwin in famiglia 195

logia infantile, quanto, di una rimessa in questione radicale del soggetto della
conoscenza, della coscienza e della morale a partire da quella domesticazione
che ne rende possibile ’emergenza.

Come gia accennato, il Profilo di un bambino si presenta nella forma di un
resoconto estremamente condensato di osservazioni diverse raggruppate per
argomenti. La lettura che ora ci apprestiamo a farne non procedera né secon-
do 'ordine degli argomenti (paura, affettivita, piacere, ragione, ecc., ecc.), né
secondo I'ordine cronologico (le tappe dello sviluppo a partire dai primi gior-
ni). Le differenti scene del bambino che Darwin presenta possono essere
prese come foto di un album. Nulla costringe a rispettare un ordine prestabi-
lito. Cercando il filo di quella genealogia del soggetto che taglia in modo tra-
sversale il testo, la nostra lettura, senza alcuna pretesa di esaustivita, si muo-
vera avanti e indietro, da una scena a un’altra.

4. I dispositivi di addomesticamento rimessi in gioco nello sketch darwi-
niano sono diversi e variano al variare delle sue osservazioni e dei suoi espe-
rimenti. Eppure, se prestiamo attenzione alla razionalita di insieme dello
sketch, ci accorgiamo che ve ne € uno fra essi che da la misura di tutti gli altri.
Questa sorta di dispositivo dei dispositivi € lo specchio.

Anche qui, momento tecnico e momento epistemologico si rivelano insepa-
rabili nella razionalita darwiniana. Se ¢, infatti, proprio lo specchio a figurare
come luogo decisivo della genealogia che egli ci restituisce € perché questo
esperimento si compie mettendo in gioco dall’interno quella nuova modalita
di esperienza del reale che si sta ora aprendo con la tecnica fotografica. Lo
specchio € il termine ultimo, 1’a priori concreto dell’esperienza fotografica. La
fotografia e esperienza spettrale della realta, lo specchio esperienza reale della
spettralita (non c’é fotografo a cui non sia venuto in mente, almeno una volta
nella vita, per il puro piacere di avventarsi contro il proprio limite, di fotogra-
farsi allo specchio nell’atto stesso del fotografare).

Sono le osservazioni sul bambino allo specchio lo sketch a permetterci di
cogliere la condizione di possibilita dell’addomesticamento. Tutto quel che
noi consideriamo domestico e familiare ¢ qualcosa non potrebbe apparirci
come tale senza lo sdoppiamento estraniante prodotto dallo specchio. Lo
specchio é per la domesticazione il dispositivo dei dispositivi. E, nello stesso
tempo, esso rivela l'alteritd fondamentale su cui si costituisce I'umano. Ne
rivela I’essenza proiettiva.

Scrive Darwin:

A quattro mesi e mezzo, egli [il bambino] sorrideva ripetutamente alla mia imma-
gine e alla sua riflesse nello specchio, scambiandole senza dubbio per oggetti reali3s,

35 C. Darwin, Profilo di un bambino cit., p. 121.



196 Michele Cammelli

E in questo singolare piacere, il piacere di specchiarsi, che Darwin rin-
traccia la differenza fra I'uomo e la scimmia. Mentre il suo bambino, osser-
va lo scienziato,

come tutti i bambini piccoli provava molto piacere a guardarsi [...] le scimmie
superiori che io misi alla prova con un piccolo specchio si comportavano in modo
differente; esse mettevano le mani dietro lo specchio e nel far cio dimostravano
una certa intuizione, ma ben lungi dal provar piacere nel guardarsi andavano in
collera e smettevano di farlo3®,

(come se questo gesto di insofferenza esprimesse il pensiero «Ne ho abba-
stanza! Questo problema non mi ri-guarda»). La differenza fra I'uomo e la
scimmia non € ontologica, e estetica. E nel godimento dello specchiarsi. Nulla
¢ meno familiare di quella familiarita che si costruisce con l'umano.
L’«uomo» non ¢ un’identita. E una proiezione (una «corda tesa fra la bestia e
l'oltre-uomo» dira Nietzsche). E quella proiezione, per cui, allo specchio, il
divenire domestico e familiare a sé coincide con il divenire altro da sé.

Il carattere unheimlich di tale familiarita viene restituito in modo nitido
nella scena riportata poco piu avanti: «quando aveva pochi giorni meno di
nove mesi», osserva ancora Darwin, «egli associo il proprio nome con l'im-
magine di sé riflessa nello specchio e, se chiamato per nome, si rivoltava verso
lo specchio persino quando si trovava ad una certa distanza da esso».37

Riportandoci allo stadio dello specchio Darwin di riconduce a quella discon-
tinuita iniziale da cui origina il soggetto della conoscenza. Ci mostra come tale
soggetto non si costituisca se non nell’alterita della rappresentazione.

Se leggiamo il momento dello specchio come chiave di volta della genealogia
del soggetto possiamo cogliere gli effetti di soggettivazione che il dispositivo
produce dopo essere entrato in azione. A nove mesi, ad esempio, vediamo
come il bambino inizi gia ad associare il proprio nome all'immagine che vede
allo specchio. Ma il momento dello specchio e rivelatore anche e soprattutto
della situazione che lo precede e che potra sempre di nuovo ritornare attuale
anche dopo, venendo ad infrangere gli effetti soggettivanti del dispositivo.

Le osservazioni di Darwin mostrano come il bambino inizi a riconoscersi
allo specchio intorno ai quattro mesi e mezzo. Poco importa qui stabilire il
momento esatto. L'essenziale € che esiste un’epoca senza specchio. E a que-
st’epoca arcaica che la genealogia dovra risalire per cogliere lo spostamento
che si produrra con il riconoscimento speculare. Occorre vedere, cioe, come
Darwin descrive il bambino prima che entri in azione il gioco dello specchio.
A proposito di un esperimento fatto al settimo giorno dalla nascita lo scien-
ziato osserva:

36 Ibidem.
37 Ivi, p. 122.



Darwin in famiglia 197

Toccai la pianta nuda del suo piede con un pezzettino di carta ed egli lo ritrasse
di colpo, come fa un bambino molto pili grande quando sente il solletico. La per-
fezione di questi movimenti riflessi dimostra che I’estrema imperfezione di quelli
volontari non & dovuta allo stato dei muscoli o dei centri di coordinamento, ma
piuttosto a quello della sede della volontas8,

Tralasciamo il fatto che Darwin riproponga qui quella tradizionale opposizio-
ne fra volontario e involontario che, dopo la rivoluzione epistemologica introdot-
ta con il suo metodo genealogico, pare essere quanto meno inadeguata. E trala-
sciamo anche il residuo scientista che ritroviamo nelle sue ultme parole quando
parla di qualcosa come una «sede della volonta». Manteniamo l’attenzione
genealogica al puro livello dell’azione e della gestualita. Quella che Darwin ci
porta € una prova a contrario. Il contrasto fra la perfezione del movimento del
piede che reagisce al solletico e la mancanza di coordinazione dei movimenti del
corpo nel bambino di sette giorni mostra che tale mancanza non dipende da
cause oggettive, ad esempio da difetti muscolari (lo «stato dei muscoli») o neu-
rologici (lo stato dei «centri di coordinamento»). L'incapacita a coordinare il pro-
prio corpo esprime né piti né meno che un essere nel mondo originariamente
caotico ed inarticolato del bambino. Il primo corpo di cui facciamo esperienza,
corpo che, pertanto, potra sempre di nuovo ripetersi come attuale, non é uno, é
molteplice e, percio, sempre parziale. Lo vediamo grazie alla penna di Darwin:

I movimenti dei suoi arti e del suo corpo furono a lungo imprecisi e senza scopo
e in genere eseguiti a scatti; ma c’era un’eccezione a questa regola, e cioé che, a
partire da un periodo molto precoce, certamente molto prima che egli avesse 40
giorni, poteva portare le mani alla bocca39.

La prima esperienza del corpo € un’esperienza parziale che si staglia su una
sorta di sfondo anomico. Il mondo dei bambini appena nati & tutto nella bocca
(quella che la psicoanalisi definira come «fase orale»). E il piacere che essi
provano nel succhiare si manifesta per Darwin in un gesto che esprime una
sorta sospensione intenzionale dell’atto del vedere e del distinguere:
I'«espressione dei loro occhi vaganti»4°. Con il suo richiamo alla realta ogget-
tuale e al principium individuationis, la vista non sarebbe che di impiccio per
questo piacere cieco della bocca d’intrattenersi col tatto e col calore. Bocca,
tatto e calore, insieme, paiono quasi dare luogo ad un mondo a sé stante nel
bambino appena nato, al punto che, come osserva Darwin nel neonato di sette
giorni, il semplice «appoggiare delicatamente una mano calda sul suo viso
eccitava il desiderio di succhiare»4'.

38 Ivi, pp. 113-114.
39 Ivi, p. 115.
40 Ivi, p. 119.
41 Ivi, p. 114.



198 Michele Cammelli

L'esperienza parziale del corpo espressa dalla mancanza di coordinazione &
un’esperienza attuale ancora nel momento in cui irrompera il gioco dello spec-
chio. «I movimenti intenzionali delle mani e delle braccia precedevano di molto
quelli del corpo e delle gambe» osserva Darwin nella stessa fase in cui avviene il
riconosciemento speculare. Viene da qui quell’effetto di sorpresa rilevato piu
avanti dallo scienziato quando, come esempio del primo uso del linguaggio
infantile, egli riporta I'esclamazione ««ah», che dapprincipio usava soprattutto
quando riconosceva qualche persona o la propria immagine allo specchio,
un’intonazione esclamativa, come quella che usiamo quando siamo sorpresi»42.

Come sosterra Lacan nella teoria dello «stadio dello specchio», 1a jouissan-
ce espressa dal bambino nel momento in cui agita le braccia e giubila per la
sorpresa davanti alla propria immagine allo specchio, deriva dal fatto che il
riconoscimento di quest'immagine produce nel bambino una sorta di rappre-
sentazione anticipata di quell’'unita di sé che egli ancora non esperisce come
senso interno43. Il dissidio fra l'unita della rappresentazione e la molteplicita
della sensazione € lo scarto iniziale su cui si costituisce il soggetto della cono-
scenza. E, il piacere estatico del ricercare e dello scoprire, il piacere del cono-
scere, vive e si alimenta precisamente di questa possibilita attuale che un’ec-
cedenza concreta, che resta ora fuori dall’'unita della nostra rappresentazione,
venga sempre di nuovo ad infrangere lo specchio e I'effetto di unita che esso
produce.

Mentre il piacere legato al tatto e all’'oralita € descritto da Darwin come pia-
cere tutto corporeo della vicinanza e del calore, la vista e la rappresentazione
partecipano, in ultima istanza, di un piacere che si situa al di 1a del principio
stesso di piacere. Si tratta di una sorta di piacere metafisico dell’assurdo. E
quel piacere surreale e senza fondo che si prova nel veder apparire e scompa-
rire le cose e, al limite, la realta stessa.

Il velarsi e rivelarsi della realta della rappresentazione, questo momento di
dubbio iperbolico che mette in movimento e struttura il soggetto della cono-
scenza, viene presentato da Darwin, attraverso il gioco del bambino, quasi
come una scena da teatro dell’assurdo: a 110 giorni, pit o meno nello stesso
periodo in cui avviene il riconoscimento allo specchio, ricorda lo scienziato,

si diverti enormemente con un grembiulino da bambini che gli veniva lasciato
sul viso e, poi, improvvisamente, ritirato; e lo stesso accadde quando di colpo sco-
prii il mio viso e mi avvicinai a lui. Egli allora emise un piccolo rumore che era
come un accenno di risata. In questa occasione la sorpresa fu la causa principale
del divertimento, come avviene in larga misura nel motto di spirito per gli adulti44.

42 Ivi, p. 127.

43 J. Lacan, Le stade du miroir comme formateur de la fonction du Je, in Id., Ecrits I, Paris,
Editions de Seuil, 1999, pp. 92-99.

44 C. Darwin, Profilo di un bambino cit., p. 119.



Darwin in famiglia 199

Ritroviamo, in questa archeologia del comico, quella stessa jouissance che il
bambino esprime nell’istante in cui riconosce la propria immagine allo spec-
chio. E quando Freud, attraverso il gioco del rocchetto che il bimbo si diverte a
far scomparire e riapparire, descrivera il godimento che questi prova nel ripe-
tere 'esperienza di sparizione e di apparizione dell’oggetto, lo specchio figure-
ra ancora una volta come punto limite del gioco, come dispositivo dei disposi-
tivi: «il bambino aveva trovato un modo per farsi scomparire lui stesso», leg-
giamo in una nota, «aveva scoperto la propria immagine in uno specchio che
arrivava quasi al suolo, e si era accoccolato in modo che essa andava ‘via’»45.

La scissione originaria e sempre attuale che fonda il soggetto della cono-
scenza e un bambino che gioca con lo specchio, un bambino che gioca con la
possibilita di ripetere I’esperienza limite della scomparsa e dell’apparizione
delle cose e, in ultimo, di se stesso.

Per 'uvomo che si mette a posto il nodo della cravatta prima di uscire di casa
e andare al lavoro, lo specchio & divenuto, oramai, un semplice dispositivo che
chiude il cerchio della soggettivazione, un momento che conferma come certo
e reale quel mondo di spettri dentro cui questo animale domestico si & rinta-
nato. Per il bambino che si imbatte per la prima volta nello specchio, lo spec-
chio ¢, invece, tutt’altra cosa, E I'irruzione stessa del reale. E I’attimo vertigi-
noso in cui 'attuale si differenzia da sé.

Ritornare a questo inizio vuol dire, per la genealogia, prendere atto di qual-
cosa che, dopo, tendera per noi a cadere nell’oblio. Che il soggetto non é sog-
getto se non nella circolarita della ripetizione. E che la ripetizione non é ripe-
tizione se non come ripetizione dell’attuale che si differenzia da sé. A partire
dallo sketch di Darwin, la genealogia trova nella scena del bimbo allo specchio
il rivelatore epistemologico del proprio stesso pensiero fondamentale. Il pen-
siero della differenza e della ripetizione.

Se andiamo al di 1a del divario fra lo stile scientifico-sperimentale che tro-
viamo nel Biographical sketch of an enfant e quello poetico-metaforico da cui
verremo sedotti nel Cosi parlo Zarathustra, nell’'opera di Nietzsche pubblica-
ta nel 1885 ritroveremo una singolare ricorrenza che sembra rimandarci, di
nascosto, proprio a qul rivelatore epistemologico che egli aveva trovato qual-
che anno prima nella piccola bestia darwiniana che gioca con lo specchio.

La prima parte dell’opera si apre con I'annuncio della «morte di Dio» e con
la visione delle tre metamorfosi dello spirito che diventa cammello, poi leone
e, infine, bambino. La terza parte, dove viene enunciato il pensiero dell’eter-
no ritorno, si apre con la visione enigmatica di Zarathustra della porta carraia
chiamata «Attimo», da cui partono e contro cui sbattono due eternita, il pas-
sato e il futuro. La parte intermedia, la seconda, si apre con un capitoletto

45 S. Freud, Al di 1 del principio di piacere, tr. it. di A.M. Marietti, Torino, Bollati Boringhieri,
1975, p. 29.




200 Michele Cammelli

intitolato II bimbo con lo specchio. E Zarathustra che sogna un bimbo venire
a lui con uno specchio per invitarlo a guardarsi.

L’immagine fa capolino in questa parte di mezzo come un primo segno del
cammino che il filosofo viandante si appresta ora a compiere. Essa sembra
annunciare gia quel pensiero che, all'inizio della parte successiva, arrivera a
Zarathustra nella visione enigamtica della porta carraia. Lo specchio & per il
bimbo questa porta. E I’attimo che spezza il filo del tempo. L’istante in cui si
scontrano le due eternita del passato e del futuro. Il momento concreto-tra-
scendentale in cui la finitudine dell’esperienza e la possibilita del suo (eterno)
ritorno si toccano.

5. Se ci si limitasse ai soli punti del testo di Darwin dove, in modo asciutto,
viene riportato il gioco del bimbo allo specchio, si potrebbe pensare, al limite,
che sia qui in questione un problema di ordine puramente cognitivo. Quando
il bambino diventa capace di riconoscere la propria immagine. In che modo
questo atto di conoscenza si esprime attraverso i suoi gesti e i suoi primi atti
di linguaggio. E cosl via.

Ma che ne &, allora, della genealogia della morale? In che modo la struttu-
ra dello specchio rende conto della genesi del soggetto morale?

I sempre alla luce del dispositivo speculare che dobbiamo cercare le scene in
cui Darwin, nel momento stesso in cui decostruisce dall'interno la riproduzione
della struttura familiare, abbozza, fra le righe, le prime linee di una genealogia
della morale. Il problema & che, in questo caso, il gioco dello specchio va cerca-
to altrove che non nell’'oggetto materiale. Il gioco dello specchio diventa ora il
gioco dello sguardo. E, ancora una volta, il segreto di questo gioco non si rivela
al sapere genealogico se non a condizione di risalire ad un momento intempo-
rale che viene prima di quello che possiamo definire come lo «stadio morale
dello specchio». La domanda pud essere formulata cosi: com’¢ lo sguardo del
bambino in assenza dello specchio della morale e del suo effetto soggettivante?
~ Larisposta che Darwin da a questa domanda, senza nemmeno formularla,
-~ ¢ci da la misura di come genealogia della morale e genealogia della conoscen-
za siano movimenti inseparabili I'uno dall’altro. Ci mostra fino a che punto
I’emergenza del soggetto morale vada insieme ad un imperativo di sapere che
viene ad investire il vivente assoggettandolo ad una determinata funzione di
verita. Osserva lo scienziato:

Nessuno pud essersi occupato di bambini molto piccoli senza essere rimasto
colpito dall’impassibilita con cui squadrano fissamente, senza batter ciglio, un viso
nuovo. Un adulto puo guardare in questo modo solo un animale o un oggetto ina-
nimato. Credo che questo sia il risultato del fatto che i bambini piccoli non pensa-
no per niente a se stessi, e pertanto non sono per niente timidi4°.

46 C. Darwin, Profilo di un bambino cit., p. 125.



Darwin in famiglia 201

La dimensione qui descritta puo essere pensata come lo sfondo da cui si
comprende, per differenza, la formazione del soggetto morale. Vi ¢ qualcosa
di netto e, insieme, di abissale nello sguardo del bambino, prima che la mora-
le venga ad intorbidirlo. V’¢ una sorta di intemporale esattezza nel modo in
cui esso squadra il proprio prossimo. E, se vogliamo guardar le cose alla rove-
scia, possiamo dire che davanti a questo sguardo a-dialettico sia I'«<uomo» ad
essere ora interrogato, messo in questione. Perché tutto quel che € familiare
all'umano, e che nell'umano trova nome («padre», «madre», «fratello»,
«sorella», ecc., ecc.,), messo davanti agli occhi del vivente, pare inabissarsi
sempre di nuovo in un fondo anonimo. Il bimbo porta in sé quell’angoscia
dionisiaca di cui, in seguito, la musica ripetera il tremito4’.

Tutt’altra scena troviamo, invece, in un momento che viene riportato da
Darwin nel paragrafo sul Senso morale, momento di molto successivo, dove il
bambino & gia in grado di parlare: «a due anni e tre mesi», ricorda lo scien-
ziato, «dette 'ultimo pezzettino del suo pane di zenzero alla sorellina, e poi
grldo con autocompiacimento: «oh, Doddy gentile, Doddy gentile» »48,

Anche senza essere davanti allo specchio il bimbo si sta specchiando. Lo
specchio ¢ divenuto, ora, lo sguardo onnipresente degli altri, sguardo che
riflette approvazione o rlmprovero morale (dal che si comprende come mai la
rivoluzione psicoanalitica iniziera proprio con la decisione di Freud di inter-
rompere quello sguardo fra medico e paziente che tanta importanza aveva
avuto, ad esempio, nella «terapia morale» dei folli).

Il godimento iniziale, provato a pochi mesi, nel riconoscere la propria
immagine allo specchio e, poi, qualche mese dopo, nell’associare ad essa il
proprio nome, si ripresenta qui in una piccola scena di vita quotidiana. Ma
una trasformazione decisiva € intervenuta. Lo specchio non é piu lo stesso.
Non € pitl un bel gioco per bambini (cioé una cosa seria), € una «cosa seria»
(cioé un brutto gioco per sedicenti adulti). Dicendo «‘oh, Doddy gentﬂe
Doddy gentﬂe » il bimbo é gia assoggettato al panopticon della morale. «E gia
un ‘ometto’», potrebbe dire con autocompiacimento il genitore medio.
Mentre il primo incontro con lo specchio era per il bambino la sorpresa del-
I’esperire la pura attualita 1rrompere come differenza immediata, questa
r1produz1one speculare appartiene gia ad una dimensione seconda, la dimen-
sione di un’identita mediata a cui il bambino deve corrispondere. E la media-
zione della legge morale a regolare ora il gioco dello specchio, a farlo diventa-
re dispositivo di soggettivazione.

All’ombra della legge, lo sguardo del bimbo inizia a divenire torbido e arti-
ficioso. L’esempio riportato da Darwin subito dopo non manca di illustrare al
lettore I'opacita che si trova iscritta all'interno del soggetto morale:

47 «Iltremito di piacere derivante dalla musica», annota Darwin intorno alla fine del 1838, sui
propri taccuini (C. Darwin, Castelli in aria cit., p. 89).



202 Michele Cammelli

Un po’ dopo (a due anni e sette mesi e mezzo), lo incontrai che usciva dalla
camera da pranzo con gli occhi insolitamente lucidi e un contegno stranamente
artificioso, cosicché entrai nella stanza per vedere chi ci fosse e scoprii che aveva
preso delle zollette di zucchero che gli era stato detto di non prendere. Poiché non
era mai stato punito in alcun modo, il suo strano contegno non era certamente
dovuto a paura e suppongo che si trattasse di un piacevole stato di eccitamento in
lotta con la coscienza#d.

Lalotta descritta da Darwin ci parla, nello stesso tempo, del rinvio a sé a cui
é rimandato imperativamente il soggetto della morale e delle resistenze che si
producono all’interno di questo nuovo gioco speculare e che ne alimentano gli
effetti di riverbero. Intravediamo gia, in questa lotta, quella che verra sma-
scherata da Nietzsche come la struttura stessa che sta alle origini della mora-
le, il ri-sentimento.

Negli occhi febbrili e lucidi del bimbo che esce dalla camera da pranzo c’¢
qualcosa di simile ad una sfida dostojevskiana alla legge. Eppure il suo conte-
gno artificioso mostra fino a che punto egli si trovi gia irretito nel gioco della
verita e della menzogna regolato secondo la legge morale. E questo contegno,
infatti, a tradirlo, a scoprirlo e, infine, a ri-metterlo alla legge. Sebbene in
modo conflittuale, esso esprime, cioé, gia un implicito riconoscimento avve-
nuto nel bambino del fatto che il vero e il falso, 'autentico e e I'inautentico,
sono qualcosa che si decide ora in conformita con la legge morale.

La piccola bestia darwiniana che Nietzsche evoca agli inizi della Genealogia
della morale sta gia diventando qui quell’«uomo» che nella seconda parte del
Cosi parlo Zarathustra egli definird come la «bestia dalla guance rosse».
L’animale che deve arrossire per poter rimettere all’altro la propria alterita
possibile e, in questo modo, rinunciarvi. L’animale che ha, giustamente, paura
di essere altro che un Io fatto ad immagine e somiglianza di chi lo ha precedu-
to, ma che non ha il coraggio della propria paura. L’animale che, davanti allo
specchio della morale, sembra non poter fare a meno di tradirsi, se & vero,
come Darwin scriveva gia nel novembre del "38 nei propri taccuini, che «non
.c’¢ modo piu sicuro di arrossire che desiderare particolarmente di non farlo»5°.

La genealogia della morale di Darwin &, dunque, anche una radicale critica
della genealogia. Attraverso il bambino egli si spinge esattamente fino a quel
punto polemico in cui la continuita della catena genealogica si interrompe e
lo specchio familiare si infrange.

Credere che Darwin sia lo scienziato che ha biologizzato il fatto della famiglia
rendendo, cosi, apparentemente naturale e necessaria la riproduzione della sua
struttura &, forse, l'errore piu grande che si sia fatto in seguito, sulla scia delle

48 C. Darwin, Profilo di un bambino cit., p. 124

49 Ivi, pp. 124-125.
50 C. Darwin, Castelli in aria cit., p. 91.



Darwin in famiglia 203

troppo facili e sommarie letture che si sono limitate ad una critica dell'ideologia
scientifica darwinista. Dal Biographical sketch af an Infant si vede come, in ulti-
ma istanza, sia, al contrario, proprio |'eredita che ci viene sempre di nuovo con-
segnata a trovarsi qui in questione nel suo stesso fondamento.

Ha poca importanza il fatto che, subito dopo aver esposto la struttura pole-
mica del soggetto della morale, il risentimento che la alimenta, il rapporto
ambivalente con la legge e con il divieto, Darwin tenga a ricordare come suo
figlio divenne presto «tanto sincero, franco e affettuoso quanto si sarebbe
potuto desiderare»5'. E qui il padre di famiglia e il buon borghese che sta par-
lando alla societa vittoriana. Certo, da questo passaggio si puo ben vedere
qual ¢ il pericolo che accompagna ogni attivita scientifica. Nel momento stes-
so in cui vengono smontati, analizzati e descritti razionalmente, i dispositivi
di soggettivazione potranno diventare ancora pit potenti di prima. Ora che
non sono piu spontanei, ma riflessi, una nuova razionalita in grado dirigerli e
di regolarli scientemente & divenuta possibile. Una nuova tecnologia del sog-
getto docile € messa a punto. Eppure, il gesto che Darwin compie rimane, in
sé, rivoluzionario. Volente o nolente, egli si spinge fino a quel punto reale di
discontinuita dove il dispositivo speculare entra in azione ed inizia ad eserci-
tare i propri effetti di soggettivazione. E, se, in seguito, questa analisi potra
essere usata per rafforzare i dispositivi di controllo del soggetto, & solo nella
misura in cui essa ha mostrato come nulla li renda necessari.

Le lotte politiche che, in modo particolare fra gli anni Sessanta e gli anni
Settanta del XX secolo, rimetteranno in questione alle radici lo statuto della
famiglia, della riproduzione e della sessualita non sarebbero concepibili senza
questa rivoluzione del materialismo che avviene con Darwin e che, con Freud,
verra portata alle sue estreme conseguenze. La cosa che, ancor oggi, appare pill
paradossale € appunto questa. Che, forse, solo due padri di famiglia borghesi e
normalissimi come Darwin e Freud potevano compiere una simile rivoluzione.

51 C. Darwin, Profilo di un bambino cit., p. 125.






LA «FILOSOFIA» DI DARWIN

VITTORIO MORFINO

1. La rivoluzione filosofica di Darwin

el passaggio conclusivo di Freud e Lacan Althusser definisce con
estrema concisione il punto di non ritorno filosofico prodotto dalle
scoperte teoriche di Marx e di Freud:

Dopo Copernico sappiamo che la terra non ¢ il «centro» dell’universo. Dopo
Marx sappiamo che il soggetto umano, I'io economico, politico o filosofico non ¢ il
«centro» della storia, e sappiamo anche, contro i filosofi illuministi e contro
Hegel, che la storia non ha alcun «centro», ma possiede una struttura senza neces-
sita di un «centro» se non nel misconoscimento ideologico [méconnaissance ideo-
logique]. Freud a sua volta ci rivela che il soggetto reale, I'individuo nella sua spe-
cifica essenza, non ha I’aspetto di un ego centrato sull’«io», la «coscienza» o I’«esi-
stenza» — sia essa I'esistenza del per-sé, del corpo-proprio, o del «comportamen-
to» — che il soggetto umano ¢ decentrato, costituito, da una struttura avente essa
stessa un «centro» soltanto nel misconoscimento immaginario [méconnaissance
imaginaire] dell’«io», cioé nelle formazioni ideologiche in cui si riconosce®.

La mossa copernicana del decentramento del soggetto produce, in due
campi diversi, due nuove scienze: la scienza della storia e la scienza dell’in-
conscio (0, se si vuol essere piu precisi, la scienza dei modi di produzione e la
scienza del divenir umano del cucciolo d’'uomo). Tuttavia la solitudine teorica
in cui questa mossa € stata compiuta, la solitudine di tutti i grandi fondatori,
e 'origine e la causa principale del profondo fraintendimento di cui é stata
fatta oggetto. Althusser propone in questo senso un parallelo tra la storia della
psicoanalisi e la storia del marxismo, come storia di fraintendimenti e di per-
versioni della radicalita originaria, che ne allude ad un altro — nel testo impli-
cito — tra il suo «ritorno» a Marx ed il «ritorno» di Lacan a Freud. Ritorno
non all’autenticita di un autore, al suo «spirito» inteso come centro espressi-
vo o alla sua vita dissezionata con lo sguardo dell’entomologo, ai suoi primi
incerti passi e alle sue prime esperienze a tentoni, o ancora alle sue fonti filo-
sofiche e scientifiche. Ritorno ai testi della maturit, alla loro materialita, per
far parlare e, dove necessario, produrre (questo il senso della lettura sinto-

1 L. Althusser, Freud e Lacan, in Ecrits sur la psycanalyse, Paris, Stock/Imec, 1993, p. 47, tr.
it. di C. Mancina, in Freud e Lacan, Roma, Editori Riuniti, 1982, p. 30.



206 Vittorio Morfino

male), oltre la coscienza stessa dell’autore, con un colpo di forza teorico, la
potenza della struttura concettuale dei testi, potenza che permette di traccia-
re la linea di demarcazione della maturita di una scienza infine fondata dalla
contingenza delle proprie origini: on nait toujours quelque part...

Marx e Freud fanno parte «di quei due o tre bambini che nessuno aspettava
[...] nel corso del diciannovesimo», figli naturali, nel senso, «in cui la natura
offende i costumi, i principi, la morale e la buona educazione»2. Figli senza un
padre legalmente riconosciuto, che la ragione occidentale non ha smesso di per-
seguitare e di escludere (basti pensare al falsificazionismo popperiano), figli che
hanno dovuto sottostare alla difficile condizione teorica di «essere padr[i] di se
stess[i], costruire con le proprie mani di artigiano lo spazio teorico in cui situa-
re la propria scoperta, tessere con fili d’occasione presi a prestito un po’ intuiti-
vamente a destra e a manca la grande rete con cui catturare, nelle profondita
dell’esperienza cieca, [il proprio oggetto]»3. Uno di questi bambini inattesi dal
diciannovesimo secolo ¢ stato senza dubbio Charles Darwin. Se volessimo pro-
lungare il passo di Althusser, imitandone per gioco lo stile, potremmo dire che

dopo Darwin sappiamo non solo che il genere umano non ¢ né 'immoto centro
del creato né I'erede da sempre atteso, naturale, dell'intero universo (per usare le
parole di Jacques Monod), ma che esso stesso non esiste in quanto forma intem-
porale, essenza generica (Gattungswesen), essendo invece il risultato storico con-
tingente, cosi come ogni altra specie, di una necessaria trama di relazioni non
orientata da un senso.

Cosi come in Marx e Freud, anche in Darwin la mossa copernicana del decen-
tramento del soggetto produce una nuova scienza, la scienza della storia del
vivente (storia stratificata e plurale, a parte objecti, poiché Darwin si guarda
bene dal cadere nella facile tentazione di porre la vita su un binario unico4, e del
tutto frammentaria, a parte subjecti, date le enormi lacune della documentazio-
ne geologica®) il cui contraccolpo filosofico deve essere ancora misurato in tutta

2 Tvi, p. 26, tr. it. cit,, p. 7.

3 Ivi, p. 27, tr. it. cit., p. 8.

4 «I diversi ordini di fatti che abbiamo considerato in questo capitolo mi sembrano proclamare
chiaramente che le innumerevoli specie, generi e famiglie che popolano questo mondo sono
tutti discesi, ciascuno nell’ambito della propria classe o gruppo, da comuni progenitori e che
si sono tutti modificati nel corso delle generazioni» (Ch. Darwin, The origin of species by
means of natural selection, in The Works of Charles Darwin, vol. 16, London, William
Pickering, 1988, pp. 419-420, tr. it. di L. Fratini, Torino, Bollati Boringhieri, 1967, p. 525).

5 «Coloro che credono che i documenti geologici siano in certo modo perfetti, respingeranno
senza esitazioni la mia teoria. Per quanto mi riguarda, secondo la metafora di Lyell, consi-
dero i dati geologici come una storia del mondo tramandata imperfetta e scritta in un mute-
vole dialetto; storia di cui possediamo solo I'ultimo volume, limitato a due tre regioni. Di
questo volume si & conservato solo qua & 12 un breve capitolo; e di ogni pagina solo qualche
riga ogni tanto. Ogni parola di questa lingua, che varia lentamente, piti 0 meno diversa nei



La «filosofia» di Darwin 207

la sua importanza. Questo contraccolpo, che vorrei chiamare la «filosofia» di
Darwin, ci permetterebbe, una volta messo in luce, di definire con precisione
l'oggetto della nuova scienza fondata da Darwin proprio di fronte alla storia di
perversioni e di fraintendimenti che hanno colpito il darwinismo non meno del
marxismo e della psicoanalisi: solo la filosofia di Darwin ci permette di traccia-
re la linea di demarcazione tra I'inaudita radicalita della sua teoria ed i rigurgiti
ideologici che tentano di neutralizzarla o di utilizzarla per altri scopi (vedi per
esempio 'eugenetica o il darwinismo sociale). Destino dei figli senza padre legit-
timo, dei fondatori, quello di cadere nel subdolo gioco del riconoscimento.

Ma qui ¢ utile una prima precisazione. La domanda circa la filosofia di
Darwin non ha nulla a che vedere con una ricerca storiografica sulla sua for-
mazione filosofica giovanile o con una dotta investigazione della sua bibliote-
ca alla ricerca di indizi su possibili letture filosofiche, e nemmeno con una
ricostruzione, dal sapore storicistico, sulle influenze dello Zeitgeist filosofico,
né infine con la proiezione di Weltanschauungen filosofiche contemporanee o
posteriori sulla teoria darwiniana (la cui storia sarebbe di per sé oggetto di
interesse). Non € nemmeno questione delle riflessioni esplicitamente filosofi-
che che Darwin, influenzato da Hume, da Bacone o da altri, puo aver fatto nel
corso della sua vita (& noto che nei Taccuini M e N egli raccolse le sue consi-
derazioni «metafisiche»®). Qui si tratta della filosofia che & presente, per cosi
dire, allo stato pratico nella sua riflessione teorica.

E qui la seconda precisazione. Cio che viene messo tra parentesi in una pro-
spettiva di questo genere ¢ I’approccio diacronico, si presenti esso sotto forma
di ricostruzione erudita del percorso biografico-intellettuale darwiniano,
oppure sotto la forma classica, fatta al futuro anteriore, della storia dei precur-
sori della teoria darwiniana (Buffon, Lamark ecc.) o di chi ne ha condiviso la
scoperta (Wallace), o ancora della storia delle influenze di altre scienze sulla
teoria della selezione naturale (il cui esempio classico, un luogo comune della
trattatistica sull'argomento, & l'influenza della demografia malthusiana), ma
anche ogni forma di archeologia o di sociologia della conoscenza che voglia
mostrare la teoria darwiniana nella sua relazione con determinate pratiche
(una per tutte, ovviamente, le pratiche degli allevatori del tempo, a partire da
cui Darwin prende spunto per giungere a formulare la teoria della selezione
naturale). La domanda circa la filosofia di Darwin trova la sua risposta in una
sincronia fondamentale, la sincronia del grande capolavoro della maturita di
Darwin, I’Origine delle specie, in cui solo & possibile coglierla allo stato pratico

successivi capitoli, pud rappresentare le forme di vita, che sono sepolte nelle nostre forma-
zioni successive, e che erroneamente sembrano esservi state repentinamente introdotte»
(Ivi, p. 302, tr. it. cit., pp. 399-400).

6 Cfr. Charles Darwin’s Notebooks, 1836-1844. Geology, Transmutation of Species,
Metaphysical Enquiries, transcribed by P.H. Barrett, P.J. Gautrey, S. Herbert, D. Kohn, S.
Smith, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, pp. 517-596.




208 Vittorio Morfino

(e per essere ancora piu precisi, nella sesta edizione, quella del 1872). E dalla
maturita esclude, con un colpo di forza teorico, I'opera che piu di tutte sem-
brerebbe incarnare il gesto filosofico copernicano di Darwin, L’origine dell'no-
mo, perché, come scrive giustamente Yvette Conry, da una parte é un’opera
predarwiniana e dall’altra con essa ha luogo il passaggio da Darwin al darwini-
smo, «d’une théorie scientifique  un investissement idéologique»’. ,

Una tale domanda sembra tuttavia mettere tra parentesi lo sviluppo delle
scienze nel tratto di tempo che ci separa da lui: gli sviluppi della genetica da
Mendel al DNA, le opere della «sintesi moderna», la biologia molecolare, le
nuove varianti teoriche proposte da Kimura, Gould e Eldridge, Dwakins. In
realtd, volendo evitare la scontata contabilita di cio che e vero e cio che é falso
in Darwin alla luce degli sviluppi della scienza successiva, di cui ci si puo fare
una rapida idea consultando una buona introduzione contemporanea alla teo-
ria dell’evoluzione®, questi sviluppi costituiscono I'ineludibile quadro tanto
della domanda quanto del lavoro messo in opera sul testo di Darwin per pro-
durre la risposta.

Veniamo allora a questa risposta che consiste nell'identificazione di una
serie di tesi filosofiche presenti nel capolavoro darwiniano:

— il primato della variazione sulla forma;

— il primato della relazione sull'individuo;

— il primato della complessita sull’'ordine e sul tempo;

2. Il primato della variazione sulla forma

La prima tesi filosofica fondamentale, che produce I'erosione del concetto
di forma, & espressa apertis verbis nel secondo capitolo dell’'Origine delle spe-
cie, «La variazione allo stato di natura».

A prescindere dalla conoscenza delle cause che producono la variazione
degli organismi allo stato di natura, Darwin nota che questa variazione rende
di fatto impossibile utilizzare in senso forte il concetto di specie, se per senso
forte intendiamo uno stretto legame tra la specie e la forma della tradizione
ontologica aristotelica.

Darwin scrive che «nessuna [definizione del termine specie] ha soddisfatto
tutti i naturalisti, anche se ogni naturalista sa, pitt 0 meno, che cosa intende
quando parla di specie. Generalmente il termine implica I’elemento scono-
sciuto di un particolare atto di creazione»®. Allo stesso modo «il termine

7 Y. Conry, «Le statut de La descendance de I'homme et Ia sélection sexuelle», in Y. Conry
(éd. par), De Darwin au darwinisme, Paris, Vrin, 1983, p. 167.

8 La migliore in lingua italiana mi sembra senz’altro quella di T. Pievani, La teoria dell’evo-
luzione, Bologna, il Mulino, 2006.

9 Ch. Darwin, The origin of species by means of natural selection cit., p. 34, tr. it. cit., p. 113.



La «filosofia» di Darwin 209

‘varietd’ & quasi altrettanto difficile a definirsi, ma in esso ¢ generalmente
implicita 'idea di una discendenza comune, anche se & raramente dimostra-
bile»'©, Infine «vi sono le cosiddette mostruosita, che pero si avvicinano gra-
datamente alle varietd, [per le quali] ritengo si voglia intendere certe notevo-
li deviazioni della struttura normale, di solito nocive o per lo meno non utili
alla specie»™. Specie, varietd, mostruositid non sono dunque che gradi della
variazione degli individui, non separati da coordinate ontologiche forti, la cui
assenza produce 'incertezza e Iarbitrarieta delle classificazioni:

Molti anni fa — scrive Darwin —, nel confrontare e vedere altri confrontare gli
uccelli delle isole Galapagos fra di loro, e con quelli del continente americano, e
nell’esaminare lo stesso confronto effettuato da altri, rimasi profondamente colpi-
to dall'incertezza e dall’arbitrarieta esistenti nella distinzione fra specie e varieta.
Nelle isolette del piccolo gruppo di Madera vivono molti insetti che sono stati clas-
sificati come varieta nella mirabile opera di Wollaston, ma che molti entomologi
considererebbero certamente come specie separate. Anche in Irlanda alcuni ani-
mali, oggi considerati generalmente come varieta, sono classificati come specie da
alcuni zoologi. Molti esperti ornitologi considerano il gallo delle brughiere inglesi
come una razza ben differenziata di una specie norvegese, mentre dalla maggior
parte degli ornitologi esso & classificato con sicurezza come una specie ben defini-
ta e proprio della Gran Bretagna. Se due forme dubbie vivono in regioni molto
distanti, i naturalisti saranno indotti a considerarle come specie distinte; ma, ¢ il
caso di chiedersi, quale sara la distanza sufficiente? Se la distanza esistente fra
’America e I’Europa & abbastanza grande, sara da ritenere tale anche quella che
passa fra ’Europa e le Azzorre, o Madera o le Canarie, o le varie isolette di questi
piccoli arcipelaghi?'?

Sostanzialmente secondo Darwin si pud costruire una sorta di scala pro-
gressiva che va dalle differenze individuali (piccole differenze che compaiono
nei discendenti da stessi genitori, il primo passo verso quelle lievi varieta a
malapena ritenute degne di menzione dalle opere di storia naturale), a varie-
ta piu differenziate e persistenti (cioé gradini verso varieta piu caratterizzate
e stabili), fino alle sottospecie e infine alle specie:

1l passaggio da un grado di differenza a un altro puo in molti casi considerarsi
dovuto soltanto alla natura e alle differenti condizioni fisiche a cui & stato lunga-
mente esposto; ma rispetto ai caratteri pit importanti e di adattamento, il passag-
gio da uno stadio di differenza ad un altro, puo essere attribuito con certezza all’a-

zione cumulativa della selezione naturale [...]. Una varieta ben distinta pué dun-
que chiamarsi una specie nascente'.

10 Ibidem.

11 Ibidem.

12 Ivi, p. 39, tr. it. cit. (leggermente modificata), p. 118.
13 Ivi, p. 43, tr. it. cit., p. 123.



210 Vittorio Morfino

In conclusione, secondo Darwin, «il termine specie viene applicato arbitra-
riamente, per ragioni di comodita [for the sake of convenience], a gruppi di
individui molto somiglianti fra loro, e che esso non differisce sostanzialmen-
te dal termine varietd, il quale ¢ riferito a forme meno distinte e piu fluttuan-
ti [less distinct and more fluctuating forms]»4.

La tesi del primato della variazione sulla forma produce come sua conse-
guenza necessaria una radicale professione di nominalismo: non esistono in
natura che individui, la cui riproduzione non avviene sotto il segno della ripe-
tizione ciclica della forma, ma sotto quello della continua variazione. Cio fa si
che questi possano essere raggruppati attraverso degli universali, che tuttavia
non ne colgono 'essenza, da una parte perché ogni essenza ¢ una costruzione
arbitraria (antico argomento di sapore empiristico), dall’altra, perché ’essen-
za stessa, la forma, é il risultato materiale, storico, della variazione.

3. Il primato della relazione sull’individuo

La seconda tesi filosofica, il primato della relazione sull’individuo, & messo
a fuoco da Darwin nel terzo capitolo del suo capolavoro, «La lotta per I'esi-
stenza», in particolare nel paragrafo «Rapporti complessi tra tutti gli animali
e tutte le piante nella lotta per I’esistenza». Qui, Darwin si domanda «come si
[siano] perfezionati tutti i meravigliosi adattamenti di una parte dell’organi-
smo a un’altra, e alle condizioni di vita, e i rapporti di un organismo vivente a
un altro»'s e «in che modo quelle varieta che ho chiamato specie incipienti si
trasformino alla fine in buone specie, distinte I'una dall’altra, le quali eviden-
temente nella maggior parte dei casi differiscono fra di loro molto pit delle
varieta»'6, La risposta ben nota & che le variazioni utili vengono conservate
nella lotta per l'esistenza: in analogia con la selezione domestica, cui & dedi-
cato il primo capitolo dell’Origine delle specie, Darwin chiama selezione natu-
rale questo complesso tessuto di rapporti. Questa tuttavia non si presenta mai
come istanza selettiva trascendente (dunque finalistica); le variazioni utili
vengono infatti conservate per effetto di «rapporti infinitamente complessi
[infinitely complex relations] con gli altri organismi e con le condizioni fisiche
di vita»'7.

L’espressione lotta per I'esistenza deve dunque essere intesa in senso lato e
metaforico: il concetto, sotto la metafora, indica la reciproca dipendenza di
tutti gli individui, € una lotta per l'esistenza fra individui della stessa specie, di
specie diverse, e infine di tutti gli individui contro le condizioni di vita. In altre

14 Ivi, 43, tr. it. cit. (modficata), p. 123.
15 Ivip. 50, tr. it. cit., p. 130.

16 Ivi, pp. 50-51, tr. it. cit., p. 130.

17 Ivi, p. 51, tr. it. cit., p. 131.



La «filosofia» di Darwin 211

parole, la lotta per I'esistenza non agisce mai come un’istanza semplice, ma
come una rete di rapporti infinitamente complessa tra piante, animali e condi-
zioni climatiche di un determinato luogo geografico (come scrive giustamente
Canguilhem l'ambiente darwiniano é «bio-geografico»'®). Prendiamo un
esempio di Darwin:

Nello Staffordshire, in una fattoria di proprieta dei miei parenti, ove ho avuto
ampie possibilita di fare ricerche, si stendeva una brughiera vasta e spoglia che non
era mai stata toccata dalla mano dell'uomo, mentre invece centinaia di acri di ter-
reno identico erano stati recinti venticinque anni prima, e vi erano stati piantati
degli abeti di Scozia. Il cambiamento subito dalla flora indigena nella parte pianta-
ta ad abeti era straordinario, assai piti di quanto non si osservi passando da un tipo
di terreno ad un altro completamente diverso: non solo era del tutto cambiato il
numero proporzionale delle piante di brughiera, ma nella piantagione prosperava-
no dodici specie di piante (senza contare le graminacee e i carici) che non si trova-
vano sul terreno incolto. Ancora maggiore doveva essere stato I'effetto sugli insetti
perché nella piantagione erano comunissime sei specie di uccelli insettivori che non
esistevano nella brughiera, dove vivevano non piu di due o tre altre specie di uccel-
li insettivori. Cid dimostra quale effetto abbia avuto I'introduzione di una sola spe-
cie di alberi, senza aver fatto altro che recingere la landa, per impedire I'ingresso del
bestiame. Quali effetti determinanti abbia la recinzione 'ho potuto constatare pres-
so Farnham, nel Surrey, dove si stendono vaste lande, e solo radi ciuffi di annosi

* abeti di Scozia sorgono sulle lontane cime delle colline. Durante gli ultimi dieci

anni, essendo stati recinti vasti tratti di terreno, i semi degli abeti si sono diffusi
naturalmente e gli alberi sono diventati cosi fitti che non tutti possono vivere.
Dopoché mi fui accertato che i giovani abeti non erano stati né seminati né pianta-
ti, rimasi talmente stupito che mi recai in parecchi punti donde il mio occhio pote-
va spaziare su centinaia di acri di brughiera non recinta, e non potei vedere un solo
abete di Scozia, ad eccezione di quei rari e vecchi ceppi che sorgevano sulle colline.
Ma, osservando attentamente il suolo della landa libera, scoprii una moltitudine di
pianticelle e di alberelli continuamente brucati dalle mandrie. Nel breve spazio di
un metro quadrato, distante qualche centinaio di metri da un gruppo di vecchi
ceppi, contai trentadue di queste pianticelle: una di esse, nella quale notai ventisei
anelli di sviluppo, aveva tentato per anni di elevarsi al di sopra della brughiera
senza riuscirvi. Non fa dunque meraviglia che non appena recinto, quel terreno si
fosse rivestito di abeti giovani e rigogliosi. E la brughiera. E la brughiera era tutta-
via talmente vasta e brulla che nessuno avrebbe mai immaginato che il bestiame
potesse cosi di frequente cercarvi e trovarvi nutrimento.

Vediamo dunque come in questo caso il bestiame determini in modo assoluto I'e-
sistenza degli abeti di Scozia, ma in altre parti del mondo l'esistenza del bestiame &
a sua volta determinata dagli insetti. Il Paraguay ce offre I'esempio piu curioso. In
questo paese, infatti, né bovini né equini né cani sono ritornati allo stato selvaggio,

18

G. Canguilhem, «I’essere vivente e il suo ambiente», in Id., La conoscenza della vita, tr. it.
di F. Bassani, Bologna, Il Mulino, 1976, p. 197.



212 Vittorio Morfino

quantunque essi lo siano piti a nord e piu a sud. Azara e Rengger hanno dimostra-
to che la causa del fenomeno € una certa mosca, comunissima nel Paraguay, che
depone le uova nell’ombelico dei piccoli di questi animali, subito dopo la loro nasci-
ta. I’aumento di tali mosche, d’altronde assai numerose, deve essere abitualmente
ostacolato, in qualche modo probabilmente da altri insetti parassiti. Ne consegue
che se nel Paraguay certi uccelli insettivori dovessero diminuire, gli insetti parassi-
ti nemici delle mosche probabilmente aumenterebbero e, di conseguenza, anche il
numero di queste ultime diminuirebbe ed equini e bovini potrebbero allora ritor-
nare allo stato selvaggio, cosa che modificherebbe di certo e in misura non indiffe-
rente la vegetazione, come ho infatti potuto constatare in molte parti dell’ America
meridionale. Cio avrebbe a sua volta una grande influenza sulla vita degli insetti, e
quindi, come abbiamo visto nel caso dello Staffordshire, su quella degli uccelli
insettivori e cosi di seguito in cerchi di complessita sempre crescente [ever-increa-
sing circles of complexity]*S.

Darwin aggiunge che i rapporti non sono perd sempre cosi semplici, «la
lotta entro la lotta & un fenomeno ricorrente con esito variabile»2°. Gli esseri
naturali sono «collegati da una rete di rapporti estremamente complessi [a
web of complex relations]»?* e il numero medio degli individui di una specie
é prodotto da «molte cause che agiscono in differenti periodi della vita e nelle
diverse stagioni o nel corso degli anni»22. La selezione dunque non ¢é in alcun
modo una scelta cosciente della natura (anzi la natura non vi appare proprio
come totalita, ma solo come rete di rapporti complessi), né produce essa stes-
sa le variazioni. Essa agisce solo in quanto trama di rapporti complessi sulle
variazioni individuali:

Si puo dire, metaforicamente, che la selezione naturale sottoponga a scrutinio,
giorno per giorno e ora per ora, le pitll lievi variazioni in tutto il mondo, scartando
cio che ¢ cattivo, conservando e sommando ci6 che & buono; silenziosa e impercet-
tibile essa lavora quando e ovunque se ne offra 'opportunita per perfezionare ogni
essere vivente in relazione alle sue condizioni organiche e inorganiche di vita3,

Se dunque la tesi del primato della variazione sulla forma conduce ad un
radicale nominalismo, cioé all’affermazione che non esistono in natura che
individui, la tesi del primato della relazione sull'individuo impone di pensare
l’esistenza di un determinato individuo come rinvio non ad un fondamento
trascendente, ma ad altri individui, ciascuno dei quali esistente in questa
forma determinata e non in altre proprio per il gioco di questo web of rela-

19 Ch. Darwin, The origin of species by means of natural selection cit., pp. 58-59, tr. it. cit., pp.
139-140.

20 Ivi, p. 59, tr. it. cit., p. 140.

21 Ivi, p. 59, tr. it. cit., p. 141.

22 Ivi, p. 59, tr. it. cit., p. 141.

23 Ivi, p. 68, tr. it. cit., p. 150.



La «filosofia» di Darwin 213

tions che da luogo a ever-increasing circles of complexity. Alla Grundfrage
leibniziana «perché cosi e non altrimenti?», Darwin risponde precisamente
con la duplice tesi del primato della variazione sulla forma e del primato della
relazione sull'individuo: ogni variazione individuale esiste cosi e non altri-
menti per e attraverso una complessa trama di relazioni che tuttavia resta del
tutto immanente al piano delle esistenze individuali.

4. Il primato della complessita sull’ordine e sul tempo

La terza tesi filosofica fondamentale si trova enunciata tra il terzo capitolo,
«La lotta per I'esistenza» ed il quarto capitolo, «Selezione naturale e sopravvi-
venza del piu adatto», ed € tanto piti importante, perché permette di pensare
in modo corretto il rapporto tra le prime due tesi. Se infatti si subordinano le
variazioni individuali alla complessita e la complessita all’ordine e al tempo, si
finisce per cadere nella tentazione in cui € incorso gran parte del darwinismo
Ottocentesco e, in fondo, lo stesso Darwin di un’opera come L’origine dell’'uo-
mo?4, cioé per identificare la selezione naturale con la ferrea legge del progres-
so. Questa tesi impone di pensare da una parte I'esistenza delle variazioni indi-
viduali indipendentemente dal fatto che siano oggetto di selezione o meno (le
variazioni non sono necessariamente utili o nocive, ma possono essere natu-
ralmente neutre?5) e dall’altra di pensare il complesso tessuto di relazioni che
da luogo ad un ordine stabile come riposante sull’abisso, intendendo con cio
non una qualche «contingenza trascendentale del mondo», mal’assenza di una
garanzia per I'ordine esistente di perpetuarsi o di svolgersi secondo un model-
lo di temporalita predefinita.

L’ordine, Darwin lo dice con estrema chiarezza, non € altro che il tempora-
neo bilanciarsi delle forze in questa trama di rapporti complessi, non gia legge
di natura trascendente o immanente sotto la cui tutela I'individuo agisce, ma
trama complessa di bilanciamenti di cui l'individuo e parte e che puo venir
meno con il variare di uno qualsiasi dei fattori che entrano a costituire questa
struttura complessa:

[...] nel corso del tempo le forze finiscono col bilanciarsi cosi perfettamente che
il volto della natura si mantiene inalterato per lunghi periodi, benché sia indubi-

24 Cfr. in particolare il capitolo V («On the development of the intellectual and moral faculties
durino primeval and civilized times») di The Descent of man, and selection in relation to
sex, part 1, in The works of Charles Darwin cit., vol. 21, pp. 132-150, tr. it. di F. Paparo,
L’origine dell’'uomo, Roma, Editori Riuniti, 1999, pp. 168-190.

25 Scrive Darwin: «Le variazioni che non sono né utili né nocive, non saranno influenzate non
saranno influenzate dalla selezione naturale, e rimarranno allo stato di elementi fluttuanti
[...] o infine si fisseranno, per cause dipendenti dalla natura dell’organismo» (ivi, p. 66, tr.
it. cit., p. 147).



214 Vittorio Morfino

tabile che la causa piu insignificante potrebbe assicurare la vittoria di un essere
organizzato su di un altro. La nostra ignoranza, pero, & cosi profonda, e cosi gran-
de ¢ la nostra presunzione che ci meravigliamo quando sentiamo parlare della
estinzione di una specie e, non ravvisandone le cause, pensiamo a cataclismi
distruttori del mondo e inventiamo leggi sulla durata delle forme viventi2®.

L'ordine naturale, tanto la sua necessita (il suo perpetrarsi) quanto la sua
contingenza (i cataclismi distruttori), non & che un’immaginaria semplifica-
zione di una complessita che ci sfugge, ulteriore metamorfosi della volonta di
Dio come asylum ignorantiae.

Quanto al tempo Darwin afferma esplicitamente che esso non ha alcuna
influenza nella selezione naturale e non si deve credere che tutte «le forme di
vita [debbano] subire modificazioni per qualche legge di natura»27:

La durata del tempo ¢ importante [...] solo in quanto offre maggiori possibilita
alla comparsa di variazioni vantaggiose, e alla loro selezione, accumulazione fissa-
zione. Contribuisce inoltre ad aumentare 'azione diretta delle condizioni di vita,
in relazione alla costituzione di ogni organismo?2,

Non & dunque il tempo che indirizza qualitativamente la selezione, la com-
plessa trama di rapporti conserva le variazioni utili ed elimina quelle nocive, ma
€ questa stessa complessita che agisce attraverso il tempo, conferendo ad esso
una qualita. Per questo non ha senso supporre che «come I'individuo ha una
determinata lunghezza di vita, cosi le specie [abbiano] una durata definita»29:

Sia specie singole, sia intieri gruppi di specie persistono per periodi di tempo
molto disuguali; alcuni gruppi, come abbiamo visto, si sono mantenuti dall’auro-
ra della vita fino ad oggi; altri scomparvero prima della fine del periodo paleozoi-
co. Nessuna legge fissa [no fixed law] sembra regolare la lunghezza del tempo in
cui una singola specie o un singolo genere pué durare. [...] mi sembra che il modo
in cui singole specie isolate e intieri gruppi di specie si estinguono concordi con la
teoria della selezione naturale. Non dobbiamo meravigliarci dell’estinzione; ser-
biamo la nostra meraviglia per la presunzione con cui immaginiamo di compren-
dere le molte e complesse circostanze [many complexes contingencies] da cui
dipende I'esistenza di ogni specie da cui dipende I'esistenza di ogni specie3®°.

Ordine e tempo non possono essere dunque articolati in una sintassi teori-
ca che faccia della selezione naturale, della relazione complessa degli indivi-
dui naturali, una sorta di grande filosofia della natura all'insegna dell’evolu-

26 Ivi, p. 59, tr. it. cit., p. 141.

27 Ivi, p. 86, tr. it. cit., p. 169

28 Ibidem.

29 Ivi, p. 307, tr. it. cit., p. 405.

30 Ivi, pp. 307 e 310, tr. it. cit., pp. 405 € 408-409. Corsivo mio.



La «filosofia» di Darwin 215

zione teleologica delle forme. Come scrive Darwin in un importante paragra-
fo del capitolo sulla selezione naturale dedicato a «Fino a qual punto l'orga-
nizzazione tende a progredire», «La sopravvivenza del piu adatto non include
necessariamente uno sviluppo progressivo [ progressive development] — esso
unicamente si avvantaggia delle variazioni che sorgono e che sono utili a cia-
scuna creatura nelle sue complesse relazioni di vita»3.

5. Il luogo dell’aleatorio

Ci si potrebbe chiedere a questo punto quale sia il luogo del caso, dell’alea-
torio in Darwin. Se per aleatorio si intende cio che non ha causa, interruzione
della necessita naturale, allora non vi € nulla di piu estraneo alla «filosofia» di
Darwin. Se invece si pensano in modo corretto le tesi del primato della varia-
zione sulla forma, della relazione sull’individuo e della complessita sull’ordi-
ne e sul tempo, I'aleatorio diventa il nome stesso della necessita naturale.
Come scrive con estrema chiarezza Darwin,

la selezione naturale non puo produrre modificazioni in una specie esclusiva-
mente a vantaggio di un’altra specie; benché nella natura una specie continua-
mente si avvantaggi e si approfitti della struttura di altre. [...] Se si potesse prova-
re che una qualsiasi parte della struttura di una specie € stata formata per esclusi-
vo beneficio di un’altra, cio distruggerebbe la mia teoria, poiché quella parte non
potrebbe essere prodotta attraverso la selezione naturale32,

La «filosofia» di Darwin ci costringe a pensare la necessita non secondo il
modello di una lex seriei in cui gli stati si succedono in una linea temporale
semplice, e nemmeno come una molteplicita di leggi armonizzate da un telos,
ma come un intreccio di livelli e di ritmi che danno luogo ad una complessa
trama di relazioni mai riducibile ad una forma di temporalitd semplice.
Aleatorio dunque non come assenza di necessitd, ma come complicazione
della necessita, come complex web dei differenti livelli e dei differenti ritmi
che costituiscono ogni ambiente bio-geografico. Ma, in ultima analisi, una
volta che le variazioni individuali non siano subordinate alla complessita e la
complessita all’ordine e al tempo, aleatorio non é che il nome che marca la dif-
ferenza della «filosofia» di Darwin rispetto alla tradizione.

31 Ivi, p. 105, tr. it. cit., p. 189.
32 Ivi, p. 170, tr. it. cit., p. 259.






ARCHIVIO






PERCHE LA RIVOLUZIONE NON MUORE
(DA HEGEL A MARX SOTTO IL CONTROLLO DI SPINOZA)

JACQUES BIDET

lui, sembra essere sfociata in un fallimento storico senza appello, che
condanna tutto cio che ha portato il nome di comunismo e che pesa
sulla stessa idea di socialismo in generale.

Proporro allora qui che si prenda in considerazione di nuovo la tesi di Marx
secondo cui «la rivoluzione» appartiene all’essenza stessa della societd moder-
na. E questa tesi suggerisce che non ¢ affatto facile sbarazzarsi della rivoluzione.

La prospettiva di Marx era chiaramente quella di una fine tale che non ne
fosse concepibile un’altra dopo. Una rivoluzione finale. E tuttavia la inscrive-
va in una configurazione che non conosce termine, ma soltanto un corso sto-
rico indefinito, secondo il quale lo slancio delle forze produttive fa periodica-
mente scoppiare i rapporti sociali e politici di produzione che le racchiudono.
In quello che si & soliti chiamare «materialismo storico», la rivoluzione appa-
re quindi come un fenomeno intrinsecamente periodico, o meglio epocale. Se
non vi & contraddizione tra questi due usi del concetto?, tra I'epocale ed il fina-
le, & perché Marx non concepisce la rivoluzione come il termine della storia,
ma come la fine della nostra epoca. Se essa puo essere presa come fine, é per-
ché le condizioni di possibilita ne sono presumibilmente fornite non da una
tendenza che sarebbe quella dell’evoluzione universale della specie umana,

La rivoluzione, come ¢ stata pensata da Marx, e dal marxismo dopo di

1 Si possono, a questo riguardo, distinguere due usi marxiani del concetto di rivoluzione.
Quello, epocale, della celebre prefazione a Per la critica dell’economia politica: quando lo
sviluppo delle «forze produttive» & tale che i vecchi «rapporti di produzione» diventano
obsoleti: «allora — dice Marx — subentra un’epoca di rivoluzione sociale» (K. Marx, Per la
critica dell’economia politica, tr. it. di E. Cantimori Mezzomonti, Roma, Editori Riuniti,
1984, p. 5). Quello, finale, della «conclusione» del Capitale, se cosi si pud designare il capi-
tolo 24 del Libro I: «La trasformazione della proprieta privata sminuzzata poggiante sul
lavoro personale degli individui in proprieta capitalistica ¢ naturalmente un processo
incomparabilmente piti lungo, pitt duro e pitu difficile della trasformazione della proprieta
capitalistica, che gia poggia di fatto sulla conduzione sociale della produzione, in proprieta
sociale. LA si trattava dell’espropriazione della massa della popolazione da parte di pochi
usurpatori, qui si tratta dell’espropriazione di pochi usurpatori da parte della massa del
popolo» (K. Marx, 1l Capitale, tr. it. di D. Cantimori, Roma, Editori Riuniti, 1993, p. 826).
E la «lotta finale», di cui parla I'Internazionale. Questa frase comporta un’ultima postilla,
che & una lunga citazione dal Manifesto, intorno a questa tesi del 1848: «la borghesia pro-
duce innanzi tutto i suoi propri seppellitori» (K. Marx - F. Engels, Manifesto del partito
comunista, tr. it. di P. Togliatti, Roma, Editori Riuniti, 1992, p. 21).



220 Jacques Bidet

ma da tendenze che sono inerenti in modo specifico alla forma capitalistica di
societa2. Essa non ¢ il compimento utopico della ragione, ma l'attualizzazione
ultima delle potenzialita sociali proprie della societa moderna, il compimento
di cio che questa porta in se stessa e di cio che promette3.

Propongo quindi di esaminare quella che mi sembra essere la tesi sostan-
ziale di Marx: «la rivoluzione» appartiene all’essenza della societd moderna4.

1. La dissoluzione della rivoluzione

Qual e dunque la forma moderna di societa, che ha come orizzonte la rivo-
luzione? Qual ¢ la sua struttura, che giustifica una tale tendenza?

C’é una risposta in Marx, che resta identica dal Manifesto al Capitale. Lo
sviluppo della societa moderna produce i suoi «seppellitori», 'immensa clas-
se dei proletari. Il capitalismo produce, con 'universalizzazione della grande
impresa, e tra i dolori del parto, il salariato sfruttato, ma numeroso, istruito,
organizzato dallo stesso processo di produzione, e pronto a dare il cambio.
Pronto quindi a trascendersi in classe universale. Ed € in questo modo che la
societa moderna compie infine ci6 che ha proclamato.

In realtd, i processi rivoluzionari si sono svolti su di una base assai diversa. E
cio dipende proprio dalla forma della societa moderna, dalla sua peculiare strut-
tura di classe, cui vorrei anzitutto accennare in termini esoterici. La societa
moderna, mi sembra, non si puo definire in ultima istanza, come pensa Marx, a
partire da un rapporto di classe relativo alla sola proprieta capitalista. La classe
dominante, infatti, presenta in sé due poli costitutivamente distinti, incompara-
bili e antagonistici, quello della proprieta o del mercato e quello della compe-
tenza o dell’'organizzazione. E 'antagonismo tra questi due poli dipende dall’e-
sistenza del terzo termine, se si puo designare in questo modo l'altra classe, che

2 In questo senso, Marx s'immagina che la nottola di Minerva si levi soltanto al tramonto, e
che la filosofia parli soltanto per la propria epoca. Si tratta del compimento della moderni-
14, in attesa di cio che verra, di cui non ¢ il caso di parlare, poiché non c’¢ nulla da dire.

3 In effetti, la cosiddetta rivoluzione «proletaria» non esige nient’altro che ci6 che promette
— in termini certo alquanto contraddittori — la cosiddetta rivoluzione «borghese», la quale
risponde essa stessa ad un’attesa, ormai secolare, dell'uomo moderno. Cid che si designa
come «Rivoluzione francese» appare quindi come I'inizio in grande di un processo di cui «la
rivoluzione tout court» costituisce il termine. E, se le cose stanno cosi, ¢’¢ una ed una sola
rivoluzione. Un solo turbine che va dalle rivolte urbane dell’eta classica, dalle rivoluzioni
democratiche borghesi alle esperienze storiche del comunismo ed alle azioni sovversive che
continuano fino ad oggi ad ossessionare il pianeta capitalista.

4 Cercherd di affrontare questa tesi sul terreno della concettualita del Capitale, facendo leva
sulle analisi della mia Théorie Générale, Paris, PUF, 1999, e su un altro mio libro
Explication et reconstruction du Capital, Paris, PUF, 2004, che formano una trilogia con
Que faire du Capital?, Paris, PUF, 2000.



Perché la rivoluzione non muore 221

¢ in basso. Coloro che non possiedono né il privilegio della proprieta né quello
della posizione gerarchica di «competenza», ma sui quali pesa la dominazione
mercantile ed organizzativa del capitalismo, sono spinti ad unirsi per far senti-
re la loro voce, argomentare e lottare, rivendicare i fini e i mezzi di cose concre-
te e comuni, sono spinti ad organizzarsi in vista di un mondo amministrato
democraticamente5. Ma essi hanno sempre condotto la loro lotta, soprattutto
quando I’hanno «condotta fino in fondo», soltanto alleandosi col polo dei «com-
petenti». Alleanza tacita, segreta, inconfessabile. E ci che, in effetti, si € sempre
nascosto sotto la denominazione di «movimento operaio», il quale, fin dall'ini-
zio, si & fondato su di una tale alleanza. Certo, I'organizzazione costituisce per se
stessa, come il mercato, un «fattore di classe», per il quale l'arbitrarieta della
competenza, con la sua specifica capacita di riproduzione, si basa su dei «titoli»
analoghi a quelli della proprieta. Il polo della competenza, tuttavia, nella misu-
ra in cui mette in atto un ordine a priori (che Marx oppone all’a posteriori del-
I'ordine mercantile), articolazione di fini e mezzi dichiarati, non pud non attri-
buirsi un orizzonte democratico. S’identifica idealmente a quello che ci si aspet-
ta da esso: la spiegazione, la parola, il riferimento all’'universale, la discussione
delle norme e I'esposizione dei motivi. L'organizzazione non ¢ dunque il sem-
plice complemento del mercato, poiché essa ne porta in sé al tempo stesso la cri-
tica. Ed & sempre coi competenti che i proletari sono in combutta per la rivolu-
zione. E con piena ragione.

La rivoluzione, tuttavia, in quanto progetto universale, si ¢ progressiva-
mente dissolta. Secondo due linee, che convergono nel punto finale.

Le rivoluzioni collettiviste del comunismo storico hanno effettivamente
messo in atto un programma fondato sull’abolizione del mercato, che in questo
senso poteva richiamarsi a Marx. Ma una nuova societa di classe & apparsa dopo
di allora, con una nuova classe dirigente, quella degli organizzatori del processo
organizzato centralmente. Questa forma di societa si é sfaldata nella misura in
cui entrava in contraddizione con le pretese della modernita, che continuava a
portare in sé, in quanto era tenuta a fornirne la realizzazione. Contraddizione
d’intelletto: il tutto-organizzato & improduttivo. Contraddizione di ragione: esso
implica il partito unico, distruttore della forma politica moderna. Nessun biso-
gno di fare riferimento ad un «tradimento» della rivoluzione né ad una «man-
canza di cultura democratica». Si tratta in questo caso di tendenze che dipen-
dono dalla stessa struttura di questa societa quand’essa sia ridotta unilateral-

5 Ho sviluppato recentemente questa teorizzazione della struttura di classe (una classe domi-
nante a due poli) e della struttura delle posizioni di partito (dalle due posizioni dominanti:
destra e sinistra), a costo di ferire un po’ il narcisismo tanto della «sinistra» quanto
dell’«estrema sinistra», che si protegge dietro questa facciata con le sue finte finestre. Cfr. La
structure de classe et Ia société capitaliste, «Mouvements» 26 (2003), pp. 79-86 e Adieu la
Gauche? De I'alternance a I'alternative: le «systéme des positions de parti» «Mouvements»
24 (2002), pp. 173-179, disponibili sul mio sito: http://perso.wanadoo.fr/jacques.bidet/.



222 Jacques Bidet

mente al tutto-organizzato. E questi sono gli effetti che la sperimentazione col-
lettivista non poteva non produrre, intronizzando l’organizzazione «laltro» fat-
tore (moderno) di classe®. Soprattutto quando si & esercitata su popoli periferi-
ci di contadini. E il caso del’'URSS e della Cina.

In Occidente, la marcia regressiva della rivoluzione segue un corso diverso.
1l sovvertimento della societa capitalista aveva come quadro lo Stato-nazione,
e come motivo la costituzione di un potere comune del popolo produttore,
capace di trascendere la presunta legge del mercato, supposto potere comune
che si esprimeva in servizi pubblici, istruzione pubblica, industrie e banche
nazionali ecc. Essa € cresciuta fino a quel rivolgimento storico che i vecchi
canoni del «materialismo storico» avrebbero dovuto permettere di prevedere.
E giunto infatti un tempo, tre decenni fa, in cui le «forze produttive» hanno
fatto esplodere i limiti dello Stato-nazione. Le prime multinazionali hanno
aperto la strada, la concorrenza ne ha portate con sé delle altre, e tutte insie-
me hanno investito gli apparati di Stato. I sovvertimenti socialisti nazionali
del capitalismo si sgretolano sotto i nostri occhi, un giorno dopo I’altro.

L’idea che prevale € che ci sia ormai un orizzonte soltanto per qualche com-
binazione dell'ordine mercantile e della sua regolazione, accompagnato dal
sotto-settore dei servizi pubb11c1 E questo, in effetti, 'ordinario campo di bat-
taglia, che circoscrive, un po’ dappertutto nel mondo l’alternanza politica tra
i due poli del capitalismo, quello posto sotto il segno dél mercato e della pro-
prieta responsabile (verso se stessa), e quello posto sotto il segno dell’orga-
nizzazione e della competenza. Due poli sempre intrecciati 'uno all’altro, che
vivono della loro alleanza.

2. La forma moderna di societa

Eppure la rivoluzione non ¢ scomparsa. Essa manifesta la propria grandez-
za nella disgrazia come nel trionfo. E, se si vuol sapere perché, occorre inter-
rogare daccapo la forma moderna di societa. Ma ormai non si puo riprendere
il programma di Marx, che tende a pensare il potere in termini dialettici nei
limiti di un materialismo della pratica, senza impegnarsi in una ricostruzione
della sua teoria, pit precisamente della teoria della societa moderna implici-
ta ne II Capitale.

In effetti, Marx ha conosciuto una grande difficolta nel definire la forma
propria, economica e politica, della societa moderna, nel definirne la struttu-
ra di classe. Non ha potuto, come in un primo tempo aveva creduto di poter

6 Ho sviluppato questa interpretazione del «collettivismo» come esperienza storica in seno
alla modernita, con riferimento all’analisi meta-strutturale nel saggio «Le collectivisme», in
R. Motamed-Nejad, URSS et Russie, Paris, PUF, 1997.



Perché la rivoluzione non muore 223

fare, cominciare direttamente II Capitale con I'analisi delle classi e del rap-
porto tra le classi che riteneva costitutive, capitalisti e salariati. Alla fine ha
dovuto partire da piu in alto, e cominciare con un’esposizione economico-
politica preliminare, che conosce soltanto degli individui, tutti uguali o perlo-
meno proclamati tali, e che é essenziale che siano reputati tali. Questo é lo
spazio («astratto», dice Marx) analizzato nella Sezione I del I Libro de II
Capitale, dedicato all’ordine mercantile, che appare come «I’Eden dei diritti
dell'uomo e del cittadino».

Questa liberta proclamata non e certo il fondamento della modernita, ma
soltanto il riferimento discorsivo fondante, la fondazione di riferimento. Che
cosa valga questo riferimento & un’altra questione. Ma Marx si accinge a defi-
nire questa «metastruttura» prima di pervenire alla sua struttura di classe.
Infatti, senza questa metastruttura (dove «meta» designa questo «piu astrat-
to» di cui parla Marx), non si puo in alcun modo pensare, esporre analitica-
mente la struttura moderna di classe, oggetto della Sezione III.

La metastruttura, secondo la quale tutto, tra noi, & soltanto scambio e pari-
ta, & soltanto una «proclamazione», parola. Ma non € un’idealitd’. E una fin-
zione, ma non ¢ fittizia. Una finzione potente (inerente alla «potenza» in que-
sta forma di societd). Finzione rispetto alla quale si devono sempre misurare
le dominazioni strutturali. Se essa non € semplicemente un’ideologia, € per-
ché i «fattori di classe», in quanto mediazioni, hanno la pretesa di essere sol-
tanto gli intermediari dellimmediatezza discorsiva, nella misura in cui, in se
stessi, sono delle forme sociali razionali®. Questi fattori di classe si trovano
cosi sempre presi nella bufera moderna della critica, che é loro inerente.

La «metastruttura» € certo un concetto marxiano, anche se Marx non fa uso
di questo termine. Forse la sua scoperta piu geniale (e per questa ragione
certo la piu difficile da cogliere). Questo concetto, tuttavia, non puo essere
definito adeguatamente nella sola forma della relazione mercantile, come vor-
rebbe Marx. Presuppone la relazione tra i due poli dell'interindividuale e del
centrale. E questa relazione deve -essere compresa a partire dalle sue due
facce, quella (economica) del mercato e dell’'organizzazione, quella (giuridico-
politica) della contrattualita di ciascuno con ciascuno e tra tutti. Questa dua-
litd «polare» metastrutturale concerne, in effetti, da un lato «l'intelligenza»
razionale (con tutte le combinazioni possibili tra mercato ed organizzazione)

7 Rispondo qui alla critica rivoltami da Michel Deguy sulla rivista «Lignes» 4 (2001), Désir
de révolution, p. 55 e sgg.

8 Prendo da Habermas, che lo prende da Parsouns, il quale certo lo ha da Marx via Weber, que-
sto schema dell'immediato (Iimmediatezza del discorso) versus le mediazioni (secondo la
coppia mercato/organizzazione). Con la differenza che io ricostruisco, alla maniera di
Marx, queste mediazioni come «fattori di classe». La cosa piu difficile per i «marxisti» & tut-
tavia comprendere la distinzione tra fattori di classe e rapporti di classe, tra mercato (ed
organizzazione) e capitale, sebbene Marx abbia impiegato tanta energia per stabilirla.



224 Jacques Bidet

e dall’altro la «ragione» politica (con la co-implicazione antagonistica tra la
liberta di entrare in accordo ciascuno con ciascun altro e la liberta di fare tutto
insieme)®. E a partire da cio che occorre ricostruire la teoria del Capitale.

Cio & manifesto fin dall’inizio dell’esposizione di Marx. C’e in effetti qualco-
sa d’insoddisfacente, di sorprendente e di sconcertante in questa costruzione
marxiana della metastruttura come semplice forma di un mondo mercantile.
Da una parte, infatti, questa supposta condizione di liberta-uguaglianza-razio-
nalita si rivolge immediatamente contro se stessa come feticismo della merce,
come scoperta che il mondo interamente mercantile, mercantilizzato, € un
mondo in cui gli individui sono sottomessi ad una legge esterna e cieca. E, d’al-
tra parte, Marx oppone specularmente, proprio al termine della sua esposizio-
ne del feticismo, una possibilita del tutto differente: «Immaginiamoci [...]
un’associazione di uomini liberi che lavorino con mezzi di produzione comuni
e spendano coscientemente le loro molte forze-lavoro individuali come una
sola forza-lavoro sociale [...]. Le relazioni sociali degli uomini coi loro lavori e
con i prodotti del loro lavoro rimangono qui semplici e trasparenti tanto nella
produzione quanto nella distribuzione»°.

Marx si rivolge cosi al suo lettore, chiamato ad «immaginarsi». A questo
stesso lettore, suo contemporaneo, I'uomo moderno, ha chiesto dapprima di
riconoscere se stesso come incatenato ai meccanismi della merce, interpellato
come libero ed uguale nel rapporto mercantile che «lo assoggetta». Ed ecco che
adesso lo interpella come altrettanto capace d’'immaginarsi di essere libero, che
la sua liberta ¢ riconoscimento della liberta altrui, attraverso regole definite in
comune, stabilendo dei fini e dei mezzi, degli obiettivi e delle responsabilita. 11
soggetto moderno interpellato come assoggettato al mercato lo & adesso e con-
giuntamente come il sovrano dell’economia, «cittadino» in quanto produttore.
Marx lo interpella: «immaginiamoci...». Lo chiama a interpellare se stesso. Gli
ricorda che nel momento in cui s'immagina che... sta interpellando se stesso.
Contratto sociale, lotta per il riconoscimento, potere costituente: tutte figure
che qui son da prendersi come equivalenti.

Non ci sarebbe alcun senso a rivolgersi cosi all'uomo del feticismo se questo
essere di mercato non fosse capace, in quanto tale, d'immaginarsi uomo libe-
ro, di porre se stesso come essere libero. Questa evocazione della comunita

9 La complessita della metastruttura esige quella dei suoi rovesciamenti nella struttura di
classe del capitalismo, e quindi anche quella dello Stato di classe. Questa coppia metastrut-
tura/struttura fornisce la chiave del «sistema-mondo», e del suo virtuale superamento in
Stato-mondo. Non posso sviluppare qui tutta questa teoria. Mi accontentero di sottolinea-
re che «metastruttura» non si deve prendere nel senso di «sovrastruttura» (che designa tra-
dizionalmente le istituzioni politiche). Bisognera fare attenzione specialmente al fatto che
la nozione di Stato (o di statalita), che rinvia qui sia all’ordine metastrutturale (dichiara-
zione-disconoscimento) sia all’ordine strutturale, ha di mira la relazione dialettica tra que-
sti due ordini.

10 K. Marx, Il Capitale cit., pp. 110-111.



Perché la rivoluzione non muore 225

degli uomini liberi, liberi attraverso I'organizzazione concertata, € necessaria-
mente richiesta all'inizio dell’esposizione. E la ragione di cio risiede nel fatto
che la liberta mercantile non comprende se non cid che pud essere concertato
da tutti insieme. Cosl il carattere contraddittorio dell’atto di interpellare dipen-
de dalla «prima astrazione», metastrutturale, di questo corpo d’astrazioni che
costituiscono I'inizio necessario, al di fuori del quale la forma moderna di
societa non potrebbe essere pensata.

Tutto cio, certo, & soltanto metastruttura. Prologo in cielo, semplice preli-
minare indispensabile alla produzione del concetto di struttura, struttura del
rapporto moderno di classe. Soltanto nelle societd moderne il rapporto di
classe si stabilisce appunto non per il presupposto di qualche differenza natu-
rale, ma per dei fattori di classe formali e razionali: il mercato e 'organizza-
zione, e le loro molteplici combinazioni ed interferenze. E se questo & pro-
priamente rivoluzionario, & perché queste forme sono, da una parte, le stesse
forme della coordinazione sociale razionalmente produttiva, e, d’altra parte,
sono indissociabili dalla loro pretesa di legittimita discorsiva. I poteri e domi-
nazioni suppongono in essa — al tempo stesso sotto la forma dell’esigenza che
cio sia e del diniego che cio non é — la proclamazione della liberta, uguaglian-
za, razionalita, e non soltanto nelle loro forme mercantili, ma ugualmente
nella forma organizzata, e nella relazione antagonistica e critica tra questi ter-
mini. Tale €& il loro presupposto, il presupposto di riferimento assoluto, pre-
supposto posto nelle loro stesse strutture.

E giungiamo naturalmente al terzo termine di questa dialettica «metastrut-
tura/struttura, tendenze/pratiche», propria della forma moderna di societa.
Una proclamazione del genere, infatti, da cui si ¢ dovuti partire, non esiste
mai altrimenti che come effetto di ritorno, come effetto posto nelle strutture
dalle pratiche che le riproducono. La «proclamazione», nei suoi termini con-
traddittori, e soltanto I'effetto dello scontro di classe nella congiuntura, I'e-
vento e I'episodio. E per questo che la figura dello «spettro» & quella che gli si
confa, inerente alla circolarita dialettica di questa ermeneutica materialistica.
La metastruttura é intrinsecamente spettrale.

Lo spettro ritorna soltanto quando é richiamato dalle pratiche, dalle lotte
sociali. Il terzo termine della topica non € tuttavia semplicemente la «pratica»,
ma la relazione «tendenza/pratica», tendency/agency, se mi si passa questa
denominazione. La pratica, infatti, che circoscrive la struttura, si esercita, in
termini di progetto e di resistenza, soltanto intorno a delle tendenze di questa
stessa struttura (e, certo, sempre nel contesto d'innumerevoli circostanze).
Marx ha cercato di definire la tendenza del capitalismo (accumulazione, con-
centrazione, elevazione generale della cultura scientifica, ascesa dei seppellito-
ri, attraverso ’'organizzazione che a poco a poco s'impone sul mercato). I limi-
ti di questa analisi dipendono dal fatto che essa storicizza il rapporto tra mer-
cato ed organizzazione, anziché prendere questi termini nella loro contempo-



226 Jacques Bidet

raneitd. La rivoluzione non puo concepirsi in questi termini, inscritta nella ten-
denza. La storia non tende verso uno scopo. Gli uomini possono tuttavia, sia
collettivamente che individualmente, darsi degli scopi, nei limiti di potenziali-
ta effettive, e nelle condizioni dell’azione umana, che produce sempre il non
intenzionale insieme a cio che fa intenzionalmente. Le tendenze strutturali,
effetti cumulativi del non intenzionale, definiscono dei campi di possibili nei
quali puo esercitarsi (contraddittoriamente) la facoltd umana di mettere in
ordine fini e mezzi. Gli uomini non fanno la storia. Perd agiscono nella storia.
La «pratica» ch