
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     

Issue 20, July 2012 
 

Ecofemminismo/Ecofeminism 
 
 
 
 
Guest editor: 
Annalisa Zabonati 

     
 
ISSN: 1824-4483 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Dep n. 20 
 

Luglio 2012 

 

 

Introduzione 

 

B. Bianchi, Ecofemminismo: il pensiero, i dibattiti, le prospettive 

pp. I-XXVII] 

 

Ricerche 

 

La riflessione: 

 

E. Donini, Donne, ambiente, etica delle relazioni. Prospettive femministe su 

economia e ecologia 

p. 1 

 

G. Gaard, Feminist Animal Studies in the U.S.: Bodies Matter    

p. 14 

 

R. Radford Ruether,  Ecofeminism – The Challenge to Theology 

p. 22 

 

C. Merchant, Partnership 

p. 34 

 

V. Bennholdt-Thomsen,  La politica della prospettiva di sussistenza 

p. 53 

 

S. Federici, Il Femminismo e la politica dei beni comuni 

p. 63 

 

A. H. Puleo, Speaking from the South of Europe 

p. 78 

 

C. Corazza, Il principio femminile/materno. La critica allo sviluppo di J.C. 

Kumarappa e V. Shiva 

p. 90 

 

I casi: 

 

S. Federici, Le donne, le lotte per la terra e la ricostruzione dei “commons” 

p. 106 



 

 

 

 

 

Indice DEP n. 20 / 2012 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

M. Rao, Ecofeminism at the Crossroads in India: A Review  

p. 124 

 

 

Zhongda Yuan, An Institutional Analysis on Land Rights of Migrant Women in 

China from a Gender Perspective 

p. 143 

 

 

Documenti 

 

Jane Addams, i miti della “madre nutrice” e la pace (1922), a cura di B. Bianchi 

p. 163 

 

 

Strumenti di Ricerca 

 

Ecofemminismo e questione animale: una introduzione e una rassegna, a cura di A. 

Zabonati 

p. 171 

 
Ecofemminismo: scritti e strumenti di ricerca nel web, a cura di E. Battocchio e A. 

Zabonati 

p. 189 

 

 
Interviste e testimonianze 

 

Ecofemminismo e spiritualità. Il Colectivo Con-spirando, a cura di R. Covelli e M. 

P. García Finch 

p. 194 

 

 

Recensioni, interventi, resoconti 

 

J. C. Kumarappa, Economia di condivisione. Come uscire dalla crisi mondiale (C. 

Corazza) 

p. 212 

 

S. Behn, A life in two worlds. Autobiography of Mahatma Gandhi’s English 

Disciple (C. Corazza) 

p. 216 

 

C. P. Gilman, La terra delle donne. Herland e altri racconti (B. Bianchi) 

p. 219 



 

 

 

 

 

Indice DEP n. 20 / 2012 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

I. Gebara, Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento y la 

religión (R. Covelli) 

p. 223 

 

E. Green, Tra gemiti e speranza. Introduzione alla teologia ecofemminista, 

intervento al I° Convegno di Eco-teologia settembre 2011 

p. 226 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

Introduzione  
Ecofemminismo: il pensiero, i dibattiti, le prospettive 

 

di  

Bruna Bianchi  

 

Che relazione c’è tra le donne e l’ambiente? Tra l’oppressione delle donne e il 

dominio sulla natura? Molto è stato scritto di e sull’ecofemminismo. A partire dagli 

anni Settanta sono apparse numerosissime opere di autrici e autori di ogni parte del 

mondo, il panorama degli studi si è costantemente arricchito e la bibliografia sui 

vari temi affrontati dalla riflessione è ormai vastissima. Nelle pagine che seguono, 

senza alcun intento di esaustività, mi propongo di tracciare un breve quadro delle 

origini del movimento, delle questioni emerse dai dibattiti all’interno del 

femminismo e dell’ecologismo, e soprattutto dei presupposti di un pensiero che più 

di ogni altro è attento all’intreccio dei rapporti di dominio (di genere, di razza, di 

classe, di specie) e alle connessioni tra tutte le forme di vita
1
. 

 

Origini di un movimento 

So di essere fatta di questa terra, come le mani di mia madre sono state fatte di questa terra, 

così come i suoi sogni venivano da questa terra... tutto quello che so mi parla attraverso 

questa terra (Griffin 1978, p. 227). 

Così scriveva nel 1978 Susan Griffin nell’Opera Women and Nature: The 

Roaring Inside Her, un testo fondativo del pensiero ecofemminista. In questo 

“poema che include la storia” (Cantrell 1996, p. 198), alternando scenari 

dell’oppressione delle donne e della natura, l’autrice ripercorre la storia della 

civiltà occidentale. Il legame che quella tradizione aveva stabilito tra le donne e la 

natura, a parere di Griffin, doveva essere rovesciato in senso positivo e assumere 

un significato liberatorio. Acquisire una coscienza profonda delle nostre origini, del 

nostro presente e del nostro fine – suggerisce inoltre l’autrice – significa acquisire 

piena consapevolezza dell’interconnessione con ogni singola pianta, animale e vita 

umana, formando un corpo unico col pianeta. Woman and Nature toccava temi che 

sarebbero stati ripresi nel corso degli ani successivi: il rapporto tra esseri umani e 

animali, la responsabilità della scienza e della tecnologia nella distruzione 

                                                     
1
 Per una rassegna degli studi e una ricostruzione dei movimenti e dei temi affrontati dalla riflessione 

aggiornata alla metà degli anni Novanta rimando al lavoro di Mary Mellor (1997). 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 II 

dell’ambiente. In quegli anni la natura divenne una questione femminista. Lo 

affermava con grande forza Rosemary Ruether nel 1975: 

Le donne devono rendersi conto che per loro non ci può essere liberazione né ci può essere 

soluzione alla crisi ecologica all’interno di una società il cui modello fondamentale di 

relazioni è quello del dominio. Esse devono unire le rivendicazioni del movimento femminile 

con quelle del movimento ambientalista per proporre una radicale riorganizzazione delle 

relazioni socioeconomiche fondamentali e rivedere i valori della moderna società industriale 

(Ruether 1975, p. 204). 

I movimenti ambientalisti ai quali molte femministe guardavano con interesse 

erano un fenomeno nuovo, ma già molti anni prima la connessione tra il mondo 

delle donne, la casa, e l’ambiente naturale era stata al centro dell’attività e del 

pensiero di una donna americana: Ellen Swallow (1842-1911). Chimica, esperta di 

mineralogia e di nutrizione, la prima donna ad essere ammessa al Massachusetts 

Insitute of Technology, per prima, nel 1892, usò il termine “ecologia” in senso 

moderno. Con esso intendeva “lo studio di ciò che circonda gli esseri umani nelle 

conseguenze che produce sulla loro vita”, un concetto che includeva l’umanità 

all’interno della natura, a differenza di Ernest Haeckel il quale con il termine 

ecologia – da lui stesso coniato nel 1866 – intendeva lo studio scientifico di un 

mondo esterno agli esseri umani e da essi non influenzato (Merchant 2003, p. 

1053). La purezza dell’acqua, dell’aria, la qualità del cibo erano per Swallow i 

fondamenti della “ecologia” o “economia della casa”. Ogni individuo, famiglia, 

attività umana poteva alterare o conservare i cicli naturali. Il suo lavoro 

pionieristico, tuttavia, fu svalutato come una sorta di “economia domestica” e 

presto dimenticato. 

Nel 1962 fu l’opera di un’altra donna, Silent Spring di Rachael Carson, a gettare 

i semi del moderno movimento ecologista. Denunciando le conseguenze sulla vita 

umana e animale degli insetticidi e di altri “elisir di morte”, la biologa americana 

ricordava la maggior vulnerabilità delle donne e dei bambini all’inquinamento 

(Carson 1999, p. 204). In una prosa poetica che rifletteva il suo amore per la 

natura, Carson muoveva alla scienza una critica radicale che anticipava quella 

dell’ecofemminismo contemporaneo: la volontà di dominio sulla natura, concepita 

come pura risorsa, stava distruggendo la vita sul pianeta.  

Svalutata e derisa negli ambienti governativi e industriali, l’opera di Carson 

ebbe una grande influenza sui movimenti che, un decennio più tardi, videro la luce 

negli Stati Uniti. In quei movimenti – femministi, pacifisti, antinucleari, animalisti, 

ambientalisti – infatti, si andò progressivamente affermando la consapevolezza che 

l’ideologia che giustifica l’oppressione in base alla razza, alla classe, al genere, alla 

sessualità, alla specie, è la stessa che sancisce il dominio sulla natura. Una tale 

consapevolezza si accompagnava ad un nuovo modo di percepire e vivere il legame 

con la natura, al bisogno di nuovi simboli e nuovi linguaggi; espressioni come 

“terra madre” o “guarire la terra”, divennero frequenti così come i riferimenti alle 

antiche religioni e ai miti.  

Anche in campo letterario il tema del rapporto tra oppressione delle donne e 

dominio sulla natura acquisì grande rilievo, in particolare nell’utopia femminile e 

femminista. Riprendendo l’immagine centrale dell’opera di Carson, la natura è 

spesso descritta come silenziosa; gli umani non sanno più ascoltare il suo 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 III 

linguaggio. Solo quando inizieranno a “sentire” la natura potranno agire per 

preservarla. Attraverso gli espedienti narrativi della letteratura fantastica, nei 

romanzi e nei racconti utopici le donne vivono in sintonia con la natura in un 

intreccio dinamico, spirituale e comunicativo e sviluppano liberamente quelle 

qualità femminili che il potere patriarcale da sempre soffoca in loro.  

Pur nella varietà dei temi trattati e delle trame, la letteratura utopica femminista 

ha contribuito a decostruire la cultura patriarcale, ha svelato le incongruità del 

pensiero su cui si fonda, lo ha minato con la sottile arte dell’ironia, ha contribuito a 

diffondere una sensibilità ecologica ed ha anticipato o sviluppato i temi della 

riflessione ecofemminista (Moylan 1986). 

Com’è noto, il termine ecofemminismo compare per la prima volta nel 1974 in 

uno scritto di Françoise d’Eaubonne, Le féminisme ou la mort. In esso la 

femminista francese si soffermava sui costi ambientali dello “sviluppo” e 

individuava nelle donne i soggetti del mutamento. Nel 1978 fondò il movimento 

Écologie et Féminisme che ebbe scarsa risonanza in Francia, ma che susciterà un 

grande interesse in Australia e negli Stati Uniti. Sempre nel 1974 appare un breve 

scritto dell’antropologa statunitense Sherry Ortner che diverrà un punto di 

riferimento fondamentale del pensiero ecofeminista. In Is Female to Male as 

Nature Is to Culture?, Ortner, prendendo le mosse dall’universalità della 

subordinazione femminile in tutte le culture, invitava a indagare in profondità le 

origini della violenza e, per tracciarne la storia, proponeva di risalire alle differenze 

inscritte nel corpo. L’uomo, che manca di funzioni creative naturali, deve (o ha 

l’opportunità di) affermare la propria creatività artificialmente, attraverso la 

tecnica. “Così facendo, crea oggetti relativamente durevoli, eterni, trascendenti, a 

differenza delle donne che creano semplicemente esseri umani, effimere creature 

mortali” (Ortner 1974, p. 75). Questo spiegherebbe, secondo l’autrice, perché le 

attività volte a sopprimere la vita (le armi sono stati i primi artefatti) hanno sempre 

goduto di grande prestigio, mente quelle femminili volte a creare e a conservare la 

vita sono state svalutate. 

“Quali sono le relazioni storiche e teoriche tra le donne e la natura e gli uomini 

e la cultura? Come si deve rispondere alle questioni poste da Sherry Ortner?”. Con 

queste domande ancora nel 1984 si apriva il numero monografico della rivista 

“Environmental Review” dedicato alle donne e all’ambiente
2
, ma già nel 1974 

l’ecofemminismo, ed in particolare i temi culturali e spirituali, diventarono oggetto 

di studi accademici, corsi universitari e convegni. Nel 1974 si svolse a Berkeley un 

convegno dal titolo: Woman and Environment organizzato da due geografe, Sandra 

Marburg e Lisa Watkins. Nel marzo 1980 ad Amherst, nel Massachusetts, si tenne 

il convegno dal titolo Women and Life on Earth a cui parteciparono le 

rappresentanti dei movimenti in difesa dell’ambiente che si erano diffusi in tutto il 

mondo.  

Negli Stati Uniti, in particolare, negli anni che separano i due convegni, la 

protesta contro la produzione di energia nucleare e la guerra avevano raggiunto il 

loro apice ed erano nate numerose associazioni femminili in difesa dell’ambiente e 

della salute; nel 1977 era sorta la Women of All Red Nations (WARN) – un 

                                                     
2
 Il numero monografico dal titolo Women and Environment era curato da Carolyn Merchant. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 IV 

movimento in cui le donne si presentavano come guide spirituali delle comunità – 

per protestare contro la sterilizzazione forzata delle donne native, la sottrazione 

della terra delle riserve, la localizzazione delle industrie pericolose nei territori 

indiani. Nel 1980 l’associazione lanciò l’allarme per l’aumento delle nascite di 

bambini deformi e degli aborti prematuri a causa delle scorie radioattive. Nel 1978 

Lois Gibbs, a Love Canal, nello stato di New York, diede avvio alla lotta contro la 

discarica di rifiuti tossici responsabile di danni gravissimi alla salure degli abitanti 

e nel 1981 fondò la Citizens Clearinghouse for Hazardous Waste (CCHW) che 

promosse quattro mila campagne in diversi centri del paese contro i rifiuti tossici 

(Mellor 1997, p. 22). Nelle proteste contro i rifiuti tossici e i pesticidi le donne 

erano le protagoniste indiscusse. Il corpo, la casa, le comunità, sono luoghi 

dell’esperienza e della contestazione femminile negli Stati Uniti, Canada, 

Australia, Svezia (Merchant 1995, pp. 139-145) e più tardi anche in Europa e in 

Italia.  

Dell’impatto ecologico e delle sue conseguenze si fa esperienza attraverso il corpo, nella 

malattia, nella morte precoce, nei danni congeniti e in una compromessa crescita del corpo 

infantile. Le donne subiscono le conseguenze di questo impatto in modo proporzionalmente 

maggiore nel loro corpo (diossina nel latte, aborti) e nel loro ruolo di nutrici e di persone che 

si prendono cura degli altri. Per le ecofemministe allora le preoccupazioni per la salute del 

pianeta sono direttamente connesse alle esperienze corporee delle donne. Rivalutare quelle 

esperienze è cruciale per l’avvento di un mondo post patriarcale (Mellor 1997, p. 2). 

Negli anni Settanta i movimenti femminili che si svilupparono in tutto il mondo 

in modo spontaneo rivelarono la connessione tra la salute e la vita delle donne e la 

distruzione della natura. La consapevolezza della vulnerabilità femminile di fronte 

al degrado ambientale e la volontà di avere voce nei processi decisionali 

accomunavano quelle lotte sorte spontaneamente.  

 Nel 1973 prendeva avvio il movimento chipko in difesa delle foreste 

dell’Himalaya e dell’economia di sussistenza portata avanti dalle donne in armonia 

con la natura. Nel 1977 Wangari Maathai dava inizio al progetto di riforestazione 

in Kenya i cui obiettivi principali erano la promozione di una immagine positiva 

delle donne e della loro autonomia (Weber 1988; Michaelson 1994; Shiva 2002; 

Maathai 2006; Maathai 2010).  

Tra il 1980 e il 1981 due eventi di grande rilievo resero visibile il movimento a 

livello internazionale: nel 1980 a Washington duemila donne circondarono il 

Pentagono per protestare contro il nucleare e nel 1981 si svolse la protesta alla base 

missilistica di Greenhan Common in Inghilterra. Il possibile annientamento del 

pianeta a causa di una tecnologia distruttiva fu tra le prime preoccupazioni di 

quelle proteste. Il tema del rapporto tra scienza, donne, natura fu tra i primi a cui si 

rivolse l’attenzione del pensiero ecofemminista.  

 

Il genere e la scienza 

Nel 1980 appare negli Stati Uniti una ricerca che ha dato una svolta decisiva 

agli studi storici e alla riflessione ecofemminista: The Death of Nature. Women, 

Ecology and the Scientific Revolution, di Carolyn Merchant. Le connessioni 

millenarie tra donne e natura – scrive l’autrice nell’Introduzione – a partire dagli 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 V 

anni Sessanta erano state riportate in primo piano dalla simultaneità dei movimenti 

ecologisti e femministi. Le nuove preoccupazioni sociali alla base dei due 

movimenti avevano gettato le basi per una nuova alleanza e posto nuovi problemi 

intellettuali e storici. L’antica identità della natura come madre nutrice spinse a 

collegare la storia delle donne alla storia dell’ambiente. 

La storia femminista nel senso più ampio richiede che noi guardiamo al processo storico con 

occhi egualitari, vedendolo ex novo dal punto di vista non solo delle donne ma anche dei 

gruppi sociali e razziali, e dell’ambiente naturale: le risorse, in precedenza non riconosciute, 

su cui sono stati costruiti la cultura occidentale e il suo progresso. Scrivere la storia da un 

punto di vista femminista vuol dire capovolgerla: ossia vedere la struttura sociale dal basso e 

proporre alternative ai valori prevalenti (Ivi, pp. 31-32). 

A partire dal dilemma ambientale e dalle sue connessioni con la scienza e la 

tecnologia, Carolyn Merchant ricostruiva il processo di formazione di una visione 

del mondo e di una scienza che, riconcettualizzando la natura come una macchina 

anziché come organismo vivente, sanzionarono il dominio dell’uomo sulla natura e 

sulla donna. La “morte della natura”, la sua percezione come materia inerte si rese 

necessaria per eliminare ogni remora morale allo sfruttamento accelerato e 

indiscriminato delle risorse naturali e umane. Riducendo gli esseri viventi a 

macchine da studiare, su cui sperimentare, separando ragione ed emozione e 

stabilendo la superiorità della razionalità astratta, il pensiero scientifico dissocia 

l’uomo dalla donna, gli animali, la natura, femminilizza la natura e naturalizza le 

donne. La natura e le donne esistono per i bisogni degli uomini.  

La natura animata vivente morì, mentre il denaro inanimato morto fu dotato di vita. Capitale e 

mercato avrebbero assunto sempre più gli attributi organici della crescita, della forza, 

dell’attività, della pregnanza, della debolezza, del decadimento e del collasso, oscurando e 

confondendo le nuove relazioni sociali sottostanti della produzione e della riproduzione che 

rendono possibili la crescita e il progresso sociali. La natura, le donne, i negri e i lavoratori 

salariati furono avviati al nuovo status di risorse “naturali” e umane per il sistema del mondo 

moderno. Forse l’ironia ultima in queste trasformazioni fu il nuovo nome dato loro: 

razionalità (Ivi, p. 353). 

Negli anni successivi, e in particolare dal 1985 al 1989, la riflessione 

ecofemminista su scienza, donne, natura si arricchì dei contributi importanti di tre 

fisiche. Nel 1985 apparve il volume di Evelyn Fox Keller Reflections on Gender 

and Science tradotto in italiano e pubblicato da Garzanti nel 1987 con il titolo Sul 

genere e la scienza.  

“Quanta parte della scienza è vincolata all’idea della mascolinità e che cosa 

significherebbe per la scienza se così non fosse?”, questo il quesito che la biofisica 

matematica americana si era posta già negli anni Settanta e a cui tentava di 

rispondere con i saggi raccolti nel volume. La sua analisi prende le mosse dalla 

critica di due stereotipi fondamentali che agiscono nel rapporto tra donne e scienza: 

il primo è quello che fa coincidere l’oggettività con la mascolinità e la soggettività 

con la femminilità, il secondo è quello che individua nella scienza un’attività 

umana priva di valori e di connotazioni emotive.  

Nel 1989 il volume della fisica indiana Vandana Shiva, Staying Alive, tradotto 

l’anno successivo in italiano, faceva conoscere le conseguenze di quello che 

chiamava il “malsviluppo” (“maledevelopment”, sviluppo maschile) sulla vita delle 

donne e sulla natura nel subcontinente indiano. Prendendo le mosse dalle 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 VI 

osservazioni di Gandhi sulla conoscenza ridotta a forma di potere, Shiva criticava il 

concetto moderno di scienza come un sistema che si pretende universale, 

indipendente da qualsiasi valore etico e che soffoca le espressioni pluralistiche del 

sapere. Il riduzionismo scientifico, che si fonda sulla frattura violenta, genera 

disuguaglianza, dominio, povertà. Con il “malsviluppo” la foresta viene separata 

dal fiume, il campo dalla foresta, gli animali dalle culture generando e diffondendo 

la morte. 

Nello stesso anno apparve in Italia l’opera di Elisabetta Donini, La nube e il 

limite. Donne, scienza, percorsi nel tempo. Anche in Italia, infatti, il nesso 

donne/scienza era stato affrontato dai movimenti femminili a partire dal 1976, dopo 

il disastro di Severo, e poi nel 1986, dopo quello di Cernobyl, quando emerse un 

senso nuovo di responsabilità ambientale e una nuova coscienza del limite. Un 

evento decisivo, ricorda Donini, fu il seminario organizzato il 4 luglio 1986 dalla 

sezione femminile del Pci dal titolo: Scienza, potere, coscienza del limite. Dopo 

Cernobyl: oltre l’estraneità. Le donne, scrive la fisica italiana, rielaborarono 

collettivamente “il loro sguardo sulla scienza e sulla tecnica in coerenza con il 

“partire da sé”. 

Dopo Cernobyl, le donne scese in piazza parlavano un linguaggio di una banalità quasi 

sfrontata: il latte, l’insalata, il bucato, le scarpe dei bambini...Ma proprio attraverso 

quell’insorgere della vita corrente contro le grandi strategie tecnico-scientifiche si è incuneata 

la capacità di esercitare una rottura drastica negli assetti tradizionali del sapere e del potere 

(Donini 1990, p. 9). 

Il presupposto fondamentale della scienza, ovvero che le esperienze individuali 

possono ricomporsi in una rappresentazione astratta del reale, di rilevanza 

universale è stato dunque sfidato dai movimenti e dal pensiero delle donne sulla 

base delle esperienze concrete di quegli anni. I canoni dell’universalità e 

dell’oggettività andavano ridiscussi perché contraddetti “nel profondo dalla loro 

intrinseca parzialità di genere” (Donini 1990, p. 19). Questo capovolgimento di 

prospettiva prodotto dai movimenti delle donne ha avuto esiti di grande rilievo in 

ogni ambito disciplinare.  

 

Filosofia ed etica 

Già alla fine degli anni Ottanta l’ecofemminismo si presentava come una teoria 

filosofica distinta che proponeva una sintesi nuova dei diversi paradigmi del 

femminismo moderno. Gli ambiti della riflessione spaziavano già allora dalla 

storia, alla filosofia della scienza, alla teologia, alla critica epistemologica, 

all’etica, all’economia. In decine di volumi e in centinaia di saggi le varie autrici, 

pur nella diversità dei loro approcci, avevano messo a fuoco le tematiche che 

avrebbero trovato un grande sviluppo negli anni Novanta. Nel tracciarne un breve 

quadro mi limiterò a mettere in evidenza i fondamenti comuni.  

Un primo punto di riferimento importante fu uno scritto, apparso nel 1987, della 

filosofa americana Karen Warren la cui riflessione, insieme a quella 

dell’australiana Val Plumwood, ebbe una grande influenza. In Feminism and 

Ecology: Making Connections, Warren invitava le femministe a rivolgere la 

propria attenzione ai problemi ecologici e individuare le connessioni tra il degrado 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 VII 

ambientale, il sessismo e altre forme di oppressione sociale. L’ecofemminismo, 

sosteneva, era una visione filosofica, una tendenza etica e un movimento politico. 

L’attuale dibattito femminista sull’ecologia solleva importanti e opportune questioni 

sull’adeguatezza teoretica delle nostra principali versioni del femminismo: liberale, marxista, 

radicale, socialista. [...] Se l’ecofemminismo è vero o almeno plausibile, allora ciascuna delle 

quattro correnti principali è inadeguata, incompleta o problematica come base teoretica per 

l’ecofemminismo (Warren 1987, p. 3). 

Nel 1991 la rivista di filosofia femminista “Hypatia” dedicava un numero 

speciale all’ecofemminismo, in seguito pubblicato in volume. Tutti i temi della 

riflessione femminista ed ecofemminista: la critica del razionalismo, il nesso 

donne/natura nelle tradizioni teologiche e filosofiche occidentali, l’etica della cura, 

la questione animale venivano affrontati con un taglio filosofico-culturale volto a 

valorizzare le differenze e le interconnessioni. “Le analisi ecofemministe sono 

strutturalmente interculturali”, scriverà più tardi Karen Warren. 

Ciò che rende l’ecofemminismo multiculturale è il fatto che esso include nella sua analisi 

della connessione donne-natura, l’inestricabile interconnessione di tutti i sistemi sociali di 

dominio, per esempio, il razzismo, il classismo, l’etnocentrismo, l’imperialismo, il 

colonialismo e le discriminazioni rispetto all’età, alle preferenze affettive, e così via. Tiene in 

considerazione le diverse culture (Warren 1994, p. 2). 

Ad accomunare le varie autrici e autori è la convinzione che la vita sulla terra 

sia una rete di interconnessioni e che non esista una gerarchia naturale; la gerarchia 

è una creazione degli esseri umani che viene proiettata sulla natura e usata per 

giustificare l’oppressione: sessuale, sociale, razziale e così via. Pertanto, sul piano 

teorico, l’ecofemminismo cerca di mostrare tutte le connessioni tra le varie forme 

del dominio e la sua pratica è non gerarchica; tra le varie correnti di pensiero è la 

più inclusiva. Infatti, nella loro analisi dell’oppressione, i socialisti, le femministe, 

gli animalisti, ecc. operano distinzioni tra gruppi di oppressori e dominati. Sono 

teorie escludenti che, non cogliendo in profondità la complessità del dominio, 

creano a loro volta nuove categorie di alterità, consentendo il perpetuarsi di un 

modo di pensare oppositivo. Sessismo, razzismo, classismo, specismo, 

androcentrismo, sono sistemi di oppressione che si rafforzano reciprocamente e 

conducono alla degradazione della vita e alla distruzione della natura (Warren 

1996). Ciò che i gruppi oppressi hanno in comune – donne, popoli colonizzati, 

poveri – è il fatto che ciascuno è stato equiparato alla natura, considerato parte 

della natura, al fuori della sfera della ragione e della storia. La categoria della 

“natura” è in primo luogo una categoria politica. Porsi dal punto di vista femminile 

dunque non rispecchia una volontà di contrapposizione, bensì quella di osservare e 

interpretare il mondo da un’altra prospettiva, dal basso e la prospettiva di genere è 

quella che meglio consente di mettere a nudo l’intreccio dei rapporti di dominio. 

Tra i popoli bianchi, i popoli di colore, i poveri, i bambini, gli anziani, i colonizzati e altri 

gruppi umani minacciati dalla distruzione dell’ambiente, sono coloro che appartengono al 

genere femminile che affrontano i rischi maggiori e subiscono i danni incomparabilmente 

maggiori rispetto a coloro che appartengono al genere maschile (Warren 2000, p. 2). 

Il dominio sulle donne è naturalmente al centro di ogni interpretazione 

femminista del dominio, ma è anche un modello illuminante e ben teorizzato per 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 VIII 

ogni altra forma di dominio poiché gli oppressi sono al contempo femminilizzati e 

naturalizzati (Plumwood 1994, p. 73). 

Pur nella diversità di approcci, l’interesse delle varie autrici è rivolto al quadro 

concettuale generale che autorizza tutte queste forme di oppressione e che definisce 

“patriarcato”. I quadri concettuali patriarcali, che sono anche i presupposti teorici 

della scienza moderna e della filosofia, sono caratterizzati dalla gerarchia e dai 

dualismi oppositivi: alto/basso, maschio/femmina, mente/corpo, cultura/natura, 

ragione/emozione, azione/passività, universale/particolare, libertà/necessità, 

civilizzato/primitivo, pubblico/privato, soggetto/oggetto, laddove il primo termine 

è associato agli uomini ed è elevato, il secondo è associato alle donne ed è 

svalutato. L’elenco potrebbe a lungo continuare; ogni distinzione può essere 

trattata come dualismo e divenire una vera e propria arma concettuale 

costantemente rielaborata e raffinata. Sulla natura del dualismo si è soffermata Val 

Plumwood in Feminism and the Mastery of Nature. Ogni dualismo – scrive la 

filosofa australiana – è connesso agli altri in modo da formare un labirinto di nessi 

oppressivi legati dalla struttura logica caratterizzata dall’esclusione e dalla 

negazione. Il dualismo infatti non è solo una dicotomia o una gerarchia, che 

possono essere contingenti e superabili, ma un modo di pensare che rende 

l’eguaglianza e la relazione impensabile. Un dualismo è una relazione di 

separazione e di dominio caratterizzata da un’esclusione radicale non aperta al 

mutamento. La religione, la filosofia, la scienza, i simboli culturali, i modelli 

sociali, le norme sessuali, l’educazione, l’economia riflettono questa logica del 

dominio che pone l’esistenza degli uomini in primo piano, e sospinge quella delle 

donne sullo sfondo, e la concepisce come non essenziale, senza fini propri 

(Plumwood 1993, pp. 41-59). 

Dalla priorità data al pensiero astratto, dalla sfera della libertà di Aristotele nella 

vita della polis come contrapposta alla sfera della necessità nel mondo dell’oikos, 

dalla distinzione liberale tra pubblico e privato, il mondo degli uomini è stato 

costruito in opposizione al mondo della natura e a quello delle donne. Essere 

uomini significa dissociarsi dal femminile e da quello che rappresenta: debolezza, 

cura, inclusione. La mascolinità può essere raggiunta attraverso l’opposizione al 

mondo concreto della vita quotidiana, fuggendo dal contatto con il mondo 

femminile della casa verso il mondo maschile della politica o della vita pubblica. 

Questa esperienza di due mondi giace al cuore dei dualismi oppositivi. Il dualismo 

nasce dalla negazione della dipendenza da un “altro” subordinato. Perché potesse 

emergere l’immagine dell’uomo superiore, attivo, autonomo, creatore della cultura 

e della tecnologia, occorreva oscurare e svalorizzare il femminile. Solo separando 

la cultura dalla natura poteva emergere l’ordine patriarcale dell’uomo 

autosufficiente che si crea da sé, un ordine simbolico fondato sulla violenza nei 

confronti delle differenze tradotte in inferiorità. La violenza fondativa dagli esiti 

micidiali, infatti, come ha scritto Adriana Cavarero, 

è l’universalizzarsi e il pretendersi assoluto di uno solo dei due sessi della razza umana, che 

fonda su se stesso la civilizzazione e l’ordine politico e comincia a dislocare dalla sua 

centralità tutte le differenze, compresa soprattutto la differenza sessuale. Questa dinamica, 

questo modello, attraversa tutta la cultura occidentale (Cavarero 2007, pp. 40-41). 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 IX 

La modernità – continua Cavarero – ha inventato la categoria 

dell’individualismo perfetto, indipendente e padrone di se stesso.  

L’ecofemminismo, al contrario, ponendo l’enfasi sull’interconnessione di tutte 

le forme di vita, offre una teoria etica basata non già sulla separazione o 

sull’individualismo astratto, ma sui valori dell’inclusione, delle relazioni, sulla 

valorizzazione della conservazione della vita e della maternità, partendo dalla 

consapevolezza della vulnerabilità di ciascuno (Pulcini 2009). L’immagine 

ricorrente nella letteratura ecofemminista è quella del tessere e del filare e l’etica 

che ad esso si ispira è stata definita un “quilt in the making", “un processo simile al 

patchwork, composto dai ritagli offerti da persone che vivono in diverse condizioni 

socio-economiche, culturali e storiche [...]. Il disegno che emergerà dipenderà dalle 

esperienze di vita, dalle questioni etiche e dagli specifici contesti socio-economici e 

storici di chi ci lavora” (Warren 2000, pp. 66-68: Kheel 2008, p. 214). L’etica 

ecofemminista si basa in primo luogo sull’empatia, sulla capacità di sentire e di 

ascoltare.  

Percepire ogni “io” istante per istante come il centro di condensazione provvisorio di una rete 

di interdipendenze rinvia alle idee di processo, cambiamento, divenire: non certo di stabilità e 

di ordine da conservare. [...] Da un lato c’è quindi un modo di porsi nettamente antagonista 

all’esistente; dall’altro il tentativo di far sì che soggettività diverse trovino tutte spazio per 

esprimersi (Donini 1990, p. 239). 

Essa prende le mosse dalle esperienze corporee legate alla maternità e intende il 

corpo come fonte di conoscenza, non già come pura biologia. Non è possibile, 

infatti, separare la capacità di dare la vita dalle donne e dal loro corpo, quel corpo 

che è stato derubato dalle sue dimensioni culturali, umane e spirituali e che è 

manipolato, torturato e mercificato. Riconoscendo che le esperienze corporee 

collocano le donne nei confronti della natura in modo diverso rispetto agli uomini, 

le varie autrici hanno messo in rilievo un diverso modo di conoscere, di apprendere 

e di sentire. Sentire la interrelazione con i viventi e la natura richiede un’intensa 

attenzione alla realtà dell’altro, richiede forza di concentrazione e di giudizio, 

capacità di cogliere le esperienze altrui. L’etica ecofemminista è una pratica 

emozionale e intellettuale, un’etica della compassione che include tutti i viventi 

(Donovan 1996)
 3
.  

Nel delineare il passaggio da una società dominata dall’ordine simbolico della 

morte a una orientata verso la vita, da un modo di pensare lineare e frammentato, 

astratto, dominato dalle opposizioni ad un modo di pensare rispettoso della 

soggettività, dell’individualità; da una politica fondata sulle categorie 

universalistiche, ad una che abbia a che fare con la pluralità e le differenze, le 

ecofemministe hanno posto un’enfasi particolare sul carattere simbolico del 

materno, ovvero su ciò che rappresenta: il dono, la cura, l’accoglienza dell’altro 

come singolarità irripetibile. Nel far questo tutta la tradizione occidentale viene 

messa in discussione. Infatti, come ha scritto Adriana Cavarero, 

La prima operazione della filosofia consiste nell’ignorare la nascita, e quindi ignorare il luogo 

dell’Apparizione dell’unicità della singolarità incarnata, dove la singolarità incarnata stessa (il  

                                                     
3
 Su antispecismo ed ecofemminismo rimando a A. Zabonati, Ecofemminismo e questione animale: 

una introduzione e una rassegna, in questo numero della rivista. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 X 

 

nuovo bambino, la nuova bambina) hanno una realtà e una relazione imprescindibile. Si dice: 

quando si muore, si muore soli; ma non si può dire: quando si nasce si nasce soli [...]. Quindi 

il nato, la nata, sono una soggettività relazionale, impediscono la teorizzazione di una 

singolarità che sia individualismo (Cavarero 2007, p. 73). 

 

L’ecofemminismo è femminista?  

L’enfasi sul valore simbolico del materno ha suscitato non poche perplessità e 

incomprensioni. Dopo oltre un secolo di lotte per i diritti civili e sociali, molte 

femministe hanno visto nella centralità della maternità una rivalutazione dei ruoli 

tradizionali delle donne, un pericolo di essere risospinte tra le pareti domestiche, 

equiparate alla natura e allontanate dalla cultura. Come ha scritto recentemente 

Janet Bihel, esponente dell’ecologia sociale: 

L’ecofemminismo traffica con stereotipi patriarcali: si è appropriato di un antico insulto, 

presentandolo come un complimento. Stereotipi utili a giustificare, nel corso del XIX secolo, 

l’ideologia delle “sfere separate”, che aveva limitato all’universo domestico le scelte di vita 

delle donne, mentre ne dorava le sbarre della prigione con omaggi inneggianti alla loro 

superiorità morale (Bihel 2011, p. 20). 

Nell’opera di dieci anni prima, in cui prendeva le distanze dall’ecofemminismo, 

Rethinking Ecofeminist Politics, Bihel scriveva: 

Su questo punto tutte le donne ragionevoli si trovano ad un bivio. Vorranno mistificare le 

virtù domestiche dell’oikos, enfatizzare la loro particolarità, calunniare le tradizioni più 

generose della democrazia “maschile” o “patriarcale” e alla fine degradare qualsiasi progresso 

raggiunto dall’umanità nel suo insieme? Oppure, adotteranno un approccio più generoso 

unendosi ad altri – uomini e donne – in un comune progetto di liberazione e di risanamento 

ecologico? Questo progetto non potrà mai essere formulato meramente in termini di valori 

domestici, di arretramenti atavistici e mistici [...] o di diretta o indiretta denigrazione della 

ragione, della scienza e della tecnologia come “maschili” e “patriarcali” (Bihel 1991, pp. 156-

157). 

Ricordando che l’enfasi sull’aspetto simbolico del materno non significa 

imprigionare le donne nella mistica della femminilità, alcune ecofemministe hanno 

osservato che queste critiche rivelano la persistenza anche nel femminismo della 

logica oppositiva delle scelte obbligate. Le donne – ha scritto Val Plumwood – si 

sono sempre trovate di fronte ad una scelta inaccettabile: o rifiutare, o accettare il 

modello dominante; un dilemma che presuppone e ripropone una visione dualistica 

della realtà. Al contrario, sia gli uomini che le donne devono essere considerati 

come parti dell’umanità e della cultura umana, ma entrambi devono rifiutare la 

logica del dualismo.  

Solo un approccio non dualistico può aprire una terza via che non costringa le donne a 

scegliere tra una acritica partecipazione ad una cultura dualistica e patriarcale e l’accettazione 

di un’antica, oppressiva identità come “terre madri”, al di fuori e in opposizione alla cultura, 

non pienamente umane. […] Poiché la riproduzione non è concepita come un atto creativo, 

non l’atto di un agente, diventa qualcosa che non è intrapresa, ma a cui ci si  

 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XI 

sottopone [...]. Il corpo stesso finisce così per essere percepito come oppressivo, lo strumento 

di una natura invadente che soffoca la soggettività umana, che può solo essere controllato o 

trasceso (Plumwood 1993, p. 20, 38). 

L’enfasi sulla maternità va quindi intesa all’interno di un approccio filosofico 

che ne rivendica il significato creativo. Nella visione che valorizza le attività delle 

donne volte a creare e a proteggere la vita, esse non vengono risospinte nella 

natura, ma si pongono consapevolmente con la natura, in un rapporto di 

interrelazione e cooperazione (Ivi, p. 21). 

Valorizzazione della maternità, inoltre, non significa sottovalutazione della 

questione della sovrappopolazione a livello mondiale, al contrario, essa è stata una 

delle prime preoccupazioni ecofemministe; non bisogna dimenticare, infatti, che la 

già citata opera di Françoise d’Eaubonne, Le féminisme ou la mort, poneva in 

primo piano il tema dell’eccesso di popolazione. Auspicando l’avvento di un nuovo 

umanesimo, così scriveva a proposito delle due minacce di morte immediate che 

incombevano sul mondo, la distruzione dell’ambiente e l’eccesso delle nascite: 

Da quando l’uomo si impadronì del suolo, quindi della fertilità (più tardi dell’industria) e del 

ventre della donna, quindi della fecondità, era logico che l’eccessivo sfruttamento dell’uno e 

dell’altra conducessero a questa doppia minaccia: eccesso delle nascite e distruzione 

dell’ambiente (D’Eaubonne 1974, p. 221).  

Non si trattava di far rivivere una forma di matriarcato, ma della distruzione del 

potere da parte delle donne. Da allora, le ecofemministe hanno insistito in più 

occasioni sul cosiddetto tema demografico, sulle conseguenze drammatiche, in 

primo luogo per le madri e i bambini, del mancato controllo della propria fertilità 

da parte delle donne. I figli della guerra, le spose bambine, il traffico di ragazze a 

scopo di matrimonio non sono che la punta di un iceberg delle enormi sofferenze 

che le donne in tutto il mondo patiscono a causa di maternità imposte. Sofferenze 

che solo la banalità del male che pervade la nostra società può accettare di 

ignorare. Negli ultimi anni la riflessione femminista, inoltre, si è rivolta a tutte 

quelle “pratiche” che hanno ridotto la popolazione femminile mondiale di almeno 

60 milioni: l’aborto selettivo, la soppressione delle bambine direttamente alla 

nascita o con l’arma più lenta e silenziosa della trascuratezza e dell’abbandono
4
.  

 

Ecofemminismo, ecologismo, socialismo 

Il tema della sovrappopolazione è stato oggetto di un aspro dibattito tra 

ecofemminismo ed ecologia profonda, la filosofia che sostiene il valore intrinseco 

delle realtà naturali e ritiene indispensabile la rinuncia a qualsiasi forma di 

antropocentrismo. Poiché il diritto alla vita di ogni essere vivente è assoluto, il 

                                                     
4
 Vandana Shiva, in particolare, si è soffermata sulle cause economiche della violenza e ci ha 

ricordato che le donne, qualora venga meno l’accesso alle risorse che consentono loro di svolgere il 

lavoro di sussistenza, sono percepite come inutili. Così, i mutamenti portati dalla nuova divisione 

internazionale del lavoro e il conseguente impoverimento delle comunità hanno riportato in vita 

l’usanza della dote, un peso che le famiglie non vogliono e non riescono a sopportare (Shiva 2002, pp. 

23-126).  

 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XII 

nuovo equilibrio ecologico non può che passare attraverso la riduzione della 

popolazione umana. Come si rapporta l’ecologia profonda in questa sua 

impostazione con la condizione di oppressione sessuale delle donne? Con l’enfasi 

posta sull’antropocentrismo, questa corrente di pensiero – hanno sostenuto le 

autrici e gli autori intervenuti nel dibattito – trascura di indagare le relazioni di 

dominio tra gli esseri umani, lo considera irrilevante perché il suo superamento non 

supererebbe l’antropocentrismo (Salleh 1984, 1992; Birkeland 1993; Cuomo 

1994). Se il pensiero ecologico, ed in particolare l’ecologia profonda, critica 

l’antropocentrismo, il pensiero ecofemminista critica l’androcentrismo. 

L’antropocentrismo infatti è il sintomo di un problema più profondo, di un dominio 

più pervasivo, il dominio patriarcale. Non si possono comprendere le cause del 

degrado ecologico, della sovrappopolazione senza tenere in considerazione le 

disuguaglianze di genere, senza indagare la natura complessa del dominio. 

L’ecofemminismo dunque, è “più profondo dell’ecologia profonda”, affermava 

Ariel Salleh in un saggio che ha dato avvio al dibattito (Salleh 1984, 1992)
5
.
 

L’oppressione delle donne si manifesta in primo luogo nello sfruttamento e 

nella subalternità sessuale. L’insistenza su un’immagine di virilità che associa il 

prestigio maschile ad una sessualità attiva, i significati religiosi e morali connessi 

alla maternità, le difficoltà di ogni genere che le donne incontrano nella 

contraccezione, rendono loro difficile e alle volte impossibile sottrarsi ai rapporti 

sessuali e alla maternità. In una condizione di mancanza di libertà riproduttiva, i 

corpi delle donne diventano luoghi sperimentazione di tecniche di fertilizzazione in 

vitro, o vengono usati per produrre bambini destinati al trapianto di organi o al 

mercato delle adozioni.  

Intervenendo nel dibattito sulla sovrappopolazione, Christine Cuomo ha scritto: 

“dal punto di vista dell’ecologia profonda, pensare umanamente è problematico 

nella misura in cui è un atto umano” (Cuomo 1994, p. 92), come se l’applicazione 

dell’etica alle relazioni umane fosse espressione di antropocentrismo. Spesso i 

fautori dell’ecologia profonda hanno rasentato la disumanità quando hanno 

avanzato l’idea che carestie e AIDS possono rappresentare “soluzioni necessarie” 

ai “problemi di popolazione”. Al contrario – continuava Cuomo – l’etica 

ambientale e quella delle relazioni umane sono inseparabili.  

Le analisi [dei sostenitori dell’ecologia profonda] sono gravemente carenti dal punto di vista 

dell’insieme dei fattori umani sociali, molti dei quali sono collegati a questioni di genere e di 

oppressione e che contribuiscono a determinare le dimensioni della popolazione così come lo 

sono le ipotesi sulla natura dell’impatto umano sull’ambiente alla base di molte teorie sulla 

“carryng capacity” del pianeta o sugli standards di vita (Cuomo 1994, p. 93). 

“Poiché è un pensiero basato sull’astrazione e sul distacco, poiché è 

impersonale e cieco rispetto al genere e ignora il potere [...] finisce per perpetuare 

il dualismo che cerca di superare” (Birkeland 1993, p. 29), ovvero non si libera 

dalla logica oppositiva umanità/natura.  

I toni del dibattito hanno spesso esacerbato le posizioni, ma la critica di fondo 

da parte dell’ecofemminismo all’ecologia profonda è che essa non si confronta con 

                                                     
5
 Non mi soffermo sulle accuse di superficialità rivolte da alcuni esponenti dell’ecologia profonda 

all’ecofemminismo. Per la ricostruzione di questo dibattito rimando a Sessions (1996). 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XIII 

oppressione e sfruttamento all’interno delle comunità umane, considera l’umanità 

come una realtà indifferenziata e non comprende che l’antropocentrismo e altri 

atteggiamenti oppressivi verso la natura alimentano e sono alimentati 

dall’oppressione interna agli esseri umani.  

Incapace di offrire un quadro di riferimento che possa riconoscere la 

interrelazione delle forme di oppressione, anche l’ecologia sociale, così come è 

stata formulata da Murray Bookchin, finisce per proporre una gerarchia di 

oppressioni. Il dominio sulla natura deriva in ultima analisi, secondo Bookchin, dal 

dominio degli umani sugli umani; il secondo precede il primo e pertanto deve 

essere eliminato per primo. La ragione è la suprema fonte dei valori, la base 

dell’identità umana. Definendo l’umanità come la “natura cosciente di se stessa”, 

l’ecologia sociale incorpora la natura nella sfera umana. Si sofferma sulla gerarchia 

all’interno della società umana e non riesce ad offrire una via per unire le varie 

critiche del dominio. 

Se l’ecologia profonda ha giustamente criticato l’ecologia sociale per la 

centralità che nelle sue analisi assumono gli esseri umani, dal canto suo l’ecologia 

sociale ha giustamente criticato l’ecologia profonda per la sua incapacità di 

comprendere il ruolo delle gerarchie umane nella creazione di problemi ambientali 

(Plumwood 1993, pp. 165-189). 

Il movimento ecologista, ha concluso Val Plumwood, manca ancora di una 

teoria coerente di liberazione degli esseri umani e della natura non umana. Lo 

stesso si può dire del socialismo. Anche in ambito socialista, a partire dal 1989, si è 

aperto un dibattito molto acceso sulle pagine della rivista “Capitalism, Nature, 

Socialism” sul rapporto tra ecosocialismo ed ecofemminismo (Salleh 1991; Mellor 

1993). Alla svalutazione dell’ecofemminismo da parte di James O’Condor e Daniel 

Faber, che lo definiva un pensiero neoromantico ed essenzialista, e quindi 

regressivo, hanno risposto Lori-Ann Thrupp, Ariel Salleh e Mary Mellor. Con 

argomenti simili a quelli di Janet Bihel, O’Connor e Faber sostenevano che 

l’ecofemminismo si avvicinava al romanticismo perché era contro la scienza e la 

tecnologia e perché privilegiava il corpo rispetto alla mente (Condor-Faber 1989). 

Ribadendo le premesse fondamentali dell’ecofemminismo, le autrici hanno 

dimostrato che anche il pensiero ecologista che fa riferimento al marxismo resta 

imprigionato in una logica oppositiva. 

Su questo punto – scrive Salleh a proposito dell’enfasi sul corpo – gli autori dimostrano la 

propria continuità con la tradizione giudeo-cristiana, baconiano-cartesiana, marxiano-

sartriana. Tutte queste tradizioni di pensiero sono state mosse da una comune volontà 
“maschile” di separarsi da e trascendere la nostra condizione terrena: quella che Marx 

chiamava la necessità. Eppure questa è la stessa episteme che ha separato l’economia 

dall’ecologia – una egemonia da cui gli ecosocialisti oggi devono imparare a liberarsi. 

E concludeva: 

Molte donne hanno trascorso la parte migliore degli anni Settanta e Ottanta nel tentativo di 

indurre i loro fratelli socialisti a ripensare le categorie marxiste indifferenti al genere, con 

risultati zero. Sarebbe una vergogna se il dialogo tra le ecofemministe e gli ecosocialisti negli 

anni Novanta dovesse ripetere quella vecchia storia (Salleh 1991, p. 134). 

L’anno successivo, sulle pagine della stessa rivista, in un intervento pubblicato 

anche nell’edizione italiana nel 1993, Mary Mellor affrontava, tra gli altri, il tema 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XIV 

dell’essenzialismo. Quando le donne cercano di delineare una prospettiva che 

rifletta la loro condizione sociale – osservava – vengono accusate di essenzialismo. 

Le differenze di approccio di uomini e donne verso la vita non sono definite da un qualche 

“essenzialismo” biologico, né riflettono “principi” universali maschili e femminili: riflettono 

le reali differenze di vita di uomini e donne, realtà di esperienza maschile contro realtà di 

esperienza femminile (Mellor 2003, p. 21). 

“Un socialismo che non sfida il predominio economico e sessuale degli uomini 

sulle donne – concludeva – non costruirà mai una società egualitaria, né 

ecologicamente sostenibile (Ivi, p. 27). 

L’essenzialismo, inoltre, un’accusa tanto ricorrente, anche in ambito 

femminista, quanto superficiale e volta quasi sempre a denigrare, in realtà è 

incongruente con i presupposti stessi del pensiero ecofemminista. Come ha messo 

in rilievo Janis Birkeland, proviene da un modo di pensare patriarcale che 

considera la natura separata dalla cultura. Ad essere essenzialista è il patriarcato 

che nel maschile individua l’essenza della natura umana (Birkeland 1993, p. 26). 

La formulazione di un quadro teorico che prende in considerazione 

l’oppressione delle donne nel contesto di una molteplicità di oppressioni è dunque, 

il punto di forza del pensiero ecofemminista; dotato di una coerente teoria 

dell’oppressione, è in grado di costruire una coerente teoria della liberazione.  

 

Teologia e spiritualità  

“Quando la spiritualità patriarcale associa le donne al corpo e alla natura ed 

enfatizza la trascendenza del corpo e del resto della natura, rende sacra 

l’oppressione”. Così Carol Adams introduceva il volume uscito nel 1993 dal titolo 

Ecofeminism and the Sacred. I saggi che compongono il volume affrontano il tema 

del sacro da varie prospettive religiose e filosofiche e affermano con forza che la 

spiritualità è una questione ecofemminista. 

Nella convinzione che il dualismo che divide gli esseri umani dalla natura è 

connesso a quello che separa la materia dallo spirito e la politica dalla spiritualità, 

la teologia ecofemminista tende ad un modo diverso di vivere la spiritualità, una 

spiritualità terrena fondata sulle relazioni, la “compassione ambientale” e volta alla 

“ecogiusizia”. Già negli anni Settanta Rosemary Radford Ruether in New 

Woman/New Earth (e successivamente in Gaia and God 1994) ed Elizabeth 

Dodson Gray in Paradise Lost, analizzando i costrutti teologici che contribuirono a 

rafforzare e giustificare l’oppressione delle donne e della natura, avevano invitato a 

pensare la coscienza umana non come originata in un mondo trascendente o che 

separa l’umanità dal resto della natura, ma piuttosto come un dono che la mette in 

grado di armonizzare i suoi bisogni col sistema naturale che la circonda e di cui fa 

parte. Una tale consapevolezza non può non mutare il concetto di Dio. Nella 

spiritualità ecofemminista Dio è la fonte immanente della vita che sostiene la 

comunità planetaria, è la matrice che sostiene la capacità di dare la vita da parte 

degli esseri umani, delle piante e degli animali in modo interdipendente.  

Le riflessione teologica femminista ha avuto interessanti sviluppi in America 

Latina; l’ecofemminismo latino-americano, infatti, nasce in ambito teologico, 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XV 

fortemente influenzato dalla Teologia della Liberazione. Ciò che caratterizza la 

prospettiva femminista latino-americana è la critica alla struttura delle istituzioni 

ecclesiastiche, al carattere antropocentrico e androcentrico delle religioni giudeo-

cristiane maggiormente diffuse nel continente e alla strumentalizzazione patriarcale 

del messaggio biblico da cui deriva la legittimazione della sottomissione della 

donna e dello sfruttamento della natura (Rees 2006). 

Una delle esperienze più significative dell’ecofemminismo latino-americano è 

quella del collettivo delle donne cilene “Con-spirando”, ovvero respirare insieme, 

sentire la sincronia della vita. Fondato nel 1991, il collettivo ben presto intrecciò 

legami con altri gruppi femminili sorti in America Latina e, a partire dall’8 marzo 

dell’anno successivo, inizia la pubblicazione di una rivista: “Con-spirando”. Così 

Elena Aguila ne illustra gli scopi nell’editoriale del primo numero: 

Ci impegniamo in un dialogo interreligioso che ci aiuti a recuperare il compito fondamentale 

della teologia che è quello di porre le domande essenziali sul significato ultimo. Siamo 

convinte che per realizzare rapporti di giustizia e uguaglianza dobbiamo celebrare le diversità 

e lavorare per un maggiore pluralismo nel mondo. A questo fine abbiamo bisogno di teologie 

che smascherino le gerarchie un cui viviamo, teologie che, piuttosto che fare opera di 

mediazione con i Misteri, celebrino ed esplorino il Sacro senza riduzionismi o universalismi 

(Rees 2008, pp. 150-151). 

La ricerca di una spiritualità più autentica, di una teologia che possa 

rispecchiare le esperienze concrete delle donne, che consideri la terra sacra fonte 

della vita, la volontà di condividere l’angoscia per la distruzione dell’ambiente e la 

violenza, creare nuovi simboli, riti e nuove immagini di Dio sono al centro delle 

attività del collettivo. Ivone Gebara, teologa brasiliana e suora agostiniana 

attivamente impegnata nelle favelas di Recife, ha avuto una grande influenza sulle 

attività del collettivo e in generale sul pensiero ecofemminista latino-americano. 

La vita delle donne povere latino-americane ispirata dal sentimento di 

condivisione del messaggio evangelico, ma “prigioniera della povertà e della 

subordinazione” è al centro della sua riflessione etica e teologica. “I poveri hanno 

un volto ed è il volto di una donna e dei suoi bambini”, un’immagine che ha 

rappresentato il punto di partenza di gran parte del “lavoro teologico” di Gebara 

per una teologia incarnata che possa superare nella sfera etica il dualismo 

bene/male (Gebara 1993).  

Al fine di liberare il cristianesimo dal patriarcato, la teologia ecofemminista 

latinoamericana propone una rilettura non sacrificale della redenzione. Liberata 

dall’immagine della crocifissione – sanzione della violenza nei confronti dei figli e 

affermazione del valore redentivo della sofferenza – l’interiorità femminile è in 

grado di produrre nuove simbologie, come è avvenuto nel collettivo: una donna che 

dà alla luce il suo bambino, un grande utero simbolo del corpo di Dio, un nido, un 

albero, una montagna, un fiume, un bambino affamato, un vecchio invalido, una 

donna campesina che fa il pane. Nella teologia ecofemminista il corpo femminile 

diviene testo sacro, parte di una grande rete in cui tutto è connesso e tutto è sacro. 

“Non esiste l’altro, l’altro sono io stessa” (Gebara 2003, p. 176).  

Nel ripensare il simbolismo femminile le ecofemministe latino-americane si 

sono rivolte all’eredità delle religioni antiche e alle ricerche di Marija Gimbutas, la 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XVI 

prima a connettere archeologia con la mitologia e la ricerca scientifica con la 

spiritualità.  

Dobbiamo rifocalizzare la nostra memoria collettiva. Mai come ora è necessario poiché 

stiamo scoprendo che il sentiero del progresso sta estinguendo le condizioni stesse della vita 

sulla terra (Gimbutas 1991, p. vii). 

 

La storia 

La riflessione femminista ha costantemente interrogato la storia, in particolare 

la storia antica al fine di comprendere le origini e le cause dell’asimmetria tra i 

generi e della divisione sessuale del lavoro. Guardare al processo storico dal punto 

di vista degli oppressi, farli rientrare nella storia, ascoltare le loro voci, ricostruire 

la loro lotta per l’emancipazione, è imprescindibile per chiunque si ponga in una 

prospettiva di mutamento. Avvalendosi dei numerosissimi studi sull’origine del 

patriarcato compiuti fin dall’Ottocento, le storiche hanno voluto risalire alla 

violenza originaria, hanno indagato in profondità il nesso tra dominio delle donne e 

sfruttamento della natura, tra sfruttamento delle donne e il paradigma dell’illimitata 

accumulazione e crescita, svelando l’intreccio di ingiustizie ed oppressioni in cui 

patriarcato e capitalismo si sono saldamente uniti. 

Il dibattito sulla nascita e l’affermazione del patriarcato ha origini antiche, ma a 

partire dagli anni Settanta dell’Ottocento, sia in Europa che in America, trasse 

nuovo impulso dal fiorire di numerosi studi etnografici, storici e antropologici. Le 

opere di Jakob Bachofen, Lewis Morgan, Friedrich Engels, Otis Tufton Mason, 

avevano dimostrato che l’oppressione delle donne era un prodotto della storia; 

l’idea diffusa che la famiglia patriarcale fosse immutabile ed eterna, fondata su una 

legge di natura, non era che un mito (Taylor Allen 1999). Il patriarcato, infatti, si 

era affermato in un’epoca recente in seguito a mutamenti economici e sociali. Lo 

sviluppo dell’attività agricola e soprattutto dell’allevamento, tradizionalmente 

praticato dagli uomini, e la conseguente accumulazione della ricchezza nelle loro 

mani, introdussero il concetto di proprietà privata, scossero le antiche società 

gentilizie, distrussero il collettivismo tipico delle società matrifocali, condussero 

all’asservimento delle donne, alla comparsa della guerra e della schiavitù e al 

monopolio maschile della cultura. La conquista di altri gruppi prese la forma 

dell’uccisione degli uomini e della schiavitù delle donne e dei bambini per il lavoro 

domestico, della terra e per i servizi sessuali.  

Questo non produttivo, predatorio modo di appropriazione divenne il paradigma di tutte le 

relazioni di sfruttamento tra gli esseri umani. Il meccanismo principale è quello che trasforma 

autonomi produttori umani in condizioni di produzione per altri o che li definisce come 

risorse naturali per altri (Mies 1986, p. 66). 

Si è andato così via via affermando un modo nuovo di guardare alle attività 

tradizionali delle donne volte a produrre e porgere il nutrimento; alla domesticità e 

alla maternità si attribuì un ampio significato storico, sociale e morale. Spinte dalla 

volontà di nutrire e proteggere i figli, le donne avevano sviluppato la prima vera 

relazione produttiva con la natura; in questo processo acquisirono una conoscenza 

profonda delle forze generative delle piante, degli animali, della terra e le 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XVII 

tramandarono, ovvero creano la società e la storia. Nel raccogliere cibo, legna, erbe 

medicinali, piantare e raccogliere i prodotti agricoli, portare in grembo e prendersi 

cura dei bambini, “la loro conoscenza ravvicinata della natura ha aiutato il genere 

umano a sostenersi in ogni angolo del globo” (Merchant 2008, p. 55).  

Negli ultimi anni le ricerche si sono moltiplicate; archeologhe, antropologhe, 

storiche hanno sfidato l’idea della “inevitabilità del patriarcato”, della naturalità di 

rapporti di dominio inscritti nella natura, hanno messo in rilievo l’importanza 

nell’evoluzione della società umana di tutti quei saperi e attività volti a proteggere 

la vita, esprimere la socialità, la religiosità il gioco, hanno inoltre demolito le teorie 

estremamente semplificate, ai limiti della distorsione, che interpretano il passaggio 

da una società ugualitaria a una gerarchica e stratificata sulla base di una 

combinazione di impulsi di dominio e pressione demografica, interpretazioni che 

collegano l’aumento della popolazione con la lotta per la terra e l’emergere della 

guerra, ovvero che vedono nel conflitto il motore dello sviluppo umano (Leacock 

1976; D’Eaubonne 1976; Leacock 1981; Eisler 1996).  

Molti hanno negato plausibilità a queste ricerche sulla base dell’inconoscibilità 

delle relazioni umane in fasi storiche antecedenti la scrittura, dimenticando che, 

come ogni altra attività del pensiero umano, anche le scienze che si misurano 

sull’antichità profonda richiedono il rischio dell’interpretazione e non raggiungono 

mai una dimensione definitiva.  

Tra le opere che hanno dato un contributo decisivo alla conoscenza della 

posizione delle donne nella società antica non si può non menzionare The Living 

Goddesses dell’archeologa e linguista lituana Marija Gimbutas. Edito postumo nel 

1999, il volume dimostra che nell’Europa antica nell’arco di alcuni millenni (dal 

7000 al 3000 a.C.) si erano sviluppate diverse società matrifocali, forse 

matrilineari, nelle quali la donna, associata in quanto madre alla natura, portatrice 

di vita e di morte, aveva un ruolo fondamentale a livello simbolico e religioso, così 

come nella pratica sociale (Gimbutas 2005). La studiosa descrive queste culture, in 

seguito quasi completamente distrutte dalle invasioni delle popolazioni 

indoeuropee, come pacifiche, prive di gerarchie e di forti differenze di classe e ha 

dato voce a numerosissime testimonianze del femminile antico, raccolto le tracce di 

un “sistema vivente” con tutte le sue ambivalenze.  

Altri studi hanno disegnato un quadro che in parte rientra nelle linee tracciate da 

Engels. L’egualitarismo originario e la condizione delle donne iniziarono a 

declinare quando esse persero la loro autonomia economica, quando il loro lavoro, 

inizialmente pubblico nel contesto delle comunità o dei villaggi, fu trasformato in 

un servizio privato nei confini della famiglia, una espropriazione e un 

confinamento che fu parte di un processo di specializzazione del lavoro, dello 

sviluppo del commercio e della stratificazione sociale. Le donne furono private del 

controllo sulla produzione del cibo, dell’autorità sulla distribuzione e il consumo 

dei prodotti dell’agricoltura. Altre autrici hanno posto un’enfasi particolare sul 

controllo della sessualità e della fertilità delle donne, quando la scoperta del ruolo 

maschile nella procreazione, avvenuta con lo sviluppo dell’allevamento, divenne 

uno strumento di dominio.  

Da allora la maternità fu svalutata e sradicata dall’ordine simbolico. Se nelle 

società matrifocali la femminilità era il paradigma sociale di tutte le forme di 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XVIII 

produttività, il principio attivo fondamentale nella produzione della vita, nella 

società patriarcale e poi capitalistica essa è stata svuotata di tutte le qualità attive e 

creative; è stata equiparata alla passività, ad un “fatto di natura”. Ad essere 

veramente umane sono considerate le qualità maschili che risiedono nella forza 

fisica e nel pensiero. Nell’ordine politico, così come ci viene narrato dai miti e 

come venne elaborato nel pensiero filosofico antico, ad essere fondativa è la morte, 

la violenza e la guerra. “La nascita venne ignorata, non tematizzata, non pensata 

perché la nascita vede come protagonista la soggettività femminile che ha una 

grande ed esclusiva potenza”(Cavarero 2007, p. 12). 

Dagli studi sulle società antiche, pur con i loro interrogativi irrisolti e le zone 

oscure, è emerso dunque che il maggiore ostacolo al processo di umanizzazione 

delle donne è stato ed è il modo di concepire il lavoro e la produttività che si è 

affermato con il patriarcato ed è stato portato alle conseguenze estreme dallo 

sviluppo capitalistico.  

 

Patriarcato e capitalismo  

Uno dei rilievi mossi al pensiero ecofemminista è stato quello di aver 

enfatizzato aspetti e temi culturali e di aver trascurato quelli sociali. Benché spesso 

basate su incomprensioni, queste critiche hanno rappresentato lo stimolo per 

estendere il campo di indagine e affinare la riflessione teorica. Già a partire dai 

primi anni Ottanta numerose studiose avevano posto al centro della loro riflessione 

il tema del rapporto tra patriarcato e capitalismo
6
. Il patriarcato non è un’idea, una 

categoria interpretativa, ma un sistema di relazioni di potere che considera le donne 

e i popoli di colore come risorse, la stessa ideologia che saccheggia la natura. 

Questa tendenza interpretativa è al centro del lavoro della “Scuola di Bielefeld”, di 

cui fanno parte Maria Mies, Claudia von Werlhof e Veronica Bennholdt-Thomsen. 

In particolare l’opera di Maria Mies, Patriarchy and Accumulation on a World 

Scale ha avuto una grande risonanza. Scrive l’autrice nelle pagine introduttive: 

La confusione nel movimento femminista a livello mondiale continuerà a meno che noi non 

comprendiamo la "questione femminile" nel contesto delle relazioni sociali che costituiscono 

la nostra realtà oggi, ovvero nel contesto della divisione del lavoro globale sotto il dominio 

dell’accumulazione capitalistica. La subordinazione e lo sfruttamento della natura, delle 

donne, delle colonie sono le precondizioni per la continuazione di quel modello (Mies 1986, 

p. 2). 

Prendendo le mosse dal dibattito in seno al movimento femminista sul lavoro di 

produzione e di riproduzione che si era sviluppato nel decennio precedente, e 

dall’analisi del pensiero di Rosa Luxemburg, Maria Mies si è soffermata sul 

significato che assumono nell’accumulazione capitalistica le relazioni di lavoro 

non salariate, quali il lavoro domestico nelle società industrializzate e le economie 

di sussistenza nei paesi del Sud del mondo. Ricordando l’influenza degli scritti di 

Maria Rosa Dalla Costa (The Power of Women and the Subversion of the 

                                                     
6
 Oltre ai lavori di Mary Mellor e Ariel Salleh citati in bibliografia, rimando su questo tema a 

Werholf, 2007. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XIX 

Community) e di Selma James (A Woman’s Place) del 1972
7
, che per prime 

interpretarono il lavoro domestico come fonte dell’accumulazione capitalistica, 

scrive: 

La scoperta che il lavoro domestico nel capitalismo è stato escluso per definizione dalle 

analisi economiche, e che questo era il meccanismo per cui era diventato una “colonia” e una 

fonte di sfruttamento non regolamentata, ci ha aperto gli occhi sull’analisi di altre simili 

colonie di sfruttamento non attraverso il salario, in particolare il lavoro dei piccoli contadini e 

delle donne nel terzo mondo […] L’opera [di Rosa Luxemburg] ha aperto per l’analisi 

femminista del lavoro delle donne nel mondo una prospettiva che andava oltre il limitato 

orizzonte delle società industrializzate e il lavoro domestico in questi paesi. Ci aiutava inoltre 

a superare teoricamente le varie divisioni artificiali del lavoro create dal capitalismo, in 

particolare la divisione sessuale del lavoro e la divisione internazionale del lavoro attraverso 

le quali sono rese invisibili quelle aree che sono sfruttate in relazioni di lavoro non salariato 

(Mies 1986, pp. 33-34). 

Per sostenere il modello di crescita illimitata il capitalismo ha bisogno di 

diverse categorie di colonie, le donne, altri popoli, la natura. Nelle analisi 

femministe degli ultimi decenni l’economia è stata interpretata come un sistema 

ben delimitato dai cui confini sono stati esclusi o marginalizzati molti aspetti della 

esistenza umana e della natura non umana. Il mercato capitalistico, infatti, non è 

che una piccola parte di un tutto che lo sostiene, la punta di un iceberg al di sotto 

del quale vi è un’economia invisibile che include il lavoro di riproduzione e 

conservazione della vita e che rende possibile ogni altra attività (Forman 1989; 

Nelson 1997; Pietilä 1997; Barke-Kuiper 2003; Picchio 2003; Mellor 2006; Perkins 

2007).  

Attraverso la negazione della dipendenza dalla sfera della riproduzione e della 

sussistenza, donne e natura sono state considerate risorse illimitate. Il cuore della 

crisi ambientale risiede nella negazione della dipendenza dalla sfera della natura, 

dal corpo, dal lavoro delle donne e dalla riproduzione, nel falso senso di autonomia 

maschile sotteso all’antropocentrismo.  

Da un punto di vista teorico la riflessione non riguarda le donne in sé, ma 

quell’insieme di attività umane che sono state tradizionalmente affidate alle donne 

e che alle donne sono state associate. In questo senso l’economia di mercato 

rappresenta un mondo pubblico definito dagli uomini (ma al quale partecipano 

anche molte donne), modellato sulla loro esperienza, slegato dai bisogni 

fondamentali della vita. I sistemi economici moderni sono disincarnati e separati 

dalla natura. 

Nella “economia dell’esperienza maschile”, come l’ha chiamata Mary Mellor, 

l’uomo economico è adulto, fisicamente efficiente, mobile, libero dalle 

responsabilità domestiche e verso il modo di produzione delle merci o dei servizi 

che consuma, staccato dall’ecosistema. Al contrario, il lavoro delle donne, poiché 

riflette i bisogni del corpo, è radicato negli ecosistemi locali, non può allontanarsi 

dalle proprie responsabilità. Esso rappresenta la realtà fondamentale dell’esistenza 

umana (Mellor 2006). Già Charlotte Perkins Gilman nell’opera Women and 

economics aveva definito il lavoro domestico “altruismo immediato” (Gilman 

                                                     
7
http://radicaljournal.com/books/selma_james_a_womans_place;http://radicaljournal.com/books/mari

a_dalla_costa_power. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XX 

1902), quell’attività che risponde ai bisogni immediati e non si aspetta compensi in 

denaro. Il sentimento materno in tutte le culture è simbolo del sostegno alla vita ed 

è all’ordine simbolico della madre che nella critica al paradigma della crescita 

illimitata molte femministe hanno fatto riferimento.  

Se noi prendiamo come modello di lavoratore, non il salariato bianco, ma una madre, ci 

rendiamo conto immediatamente che essa non rientra nel concetto marxiano. Per lei il lavoro 

è sempre sia fatica che fonte di gioia e appagamento. I bambini possono esserle di peso e 

procurarle molto lavoro, ma questo lavoro non è mai totalmente alienato o morto [...] le sue 

pene sono pur sempre più umane della fredda indifferenza del lavoratore industriale o 

dell’ingegnere di fronte al suo prodotto, alle merci che produce e consuma (Mies 1986, p. 

216). 

L’atto materno del dare e del nutrire, già punto di riferimento dell’economia 

gandhiana
8
, diviene simbolo e modello di un’altra economia, di un’altra società in 

armonia con la natura in cui la divisione sessuale del lavoro può essere superata. 

Come ha scritto l’economista Hilkka Pietilä: 

Il mondo del nutrimento e dei rapporti umani più intimi costituisce la sfera cui sono ancorati i 

bisogni umani fondamentali e in cui si possono trovare i modelli per alternative umane. 

Questo mondo, che è stato portato avanti principalmente dalle donne, costituisce già una 

alternativa culturale, una fonte di idee e di valori capace di indicare la strada di uno sviluppo 

alternativo per le nazioni e l’umanità intera (Pietilä 1986, citato da Mellor 1993, p. 18). 

Il concetto di riproduzione, inteso in senso ampio, come ha osservato Carolyn 

Merchant, è ciò che unisce le varie componenti dell’ecofemminismo: 

A intrecciare insieme le varie componenti del movimento eco-femminista è il concetto di 

riproduzione costruito nel suo senso più ampio fino ad includere la riproduzione biologica e 

quella sociale della vita sul pianeta nell’obiettivo comune di restaurare l’ambiente naturale e 

migliorare la vita sul pianeta (Merchant 2008, p. 58). 

 

La prospettiva della sussistenza 

Si è così andato affermando nel pensiero ecofemminista un modo nuovo di 

intendere l’economia e una nuova prospettiva che Maria Mies e Veronika 

Bennholdt-Thomsen hanno chiamato la prospettiva della sussistenza. L’idea di 

sussistenza si contrappone all’idea di “benessere” comunemente intesa nei paesi 

occidentali fondato sulla crescita della produzione di merci e sul denaro perché 

esso implica distruzione della natura, della vita e “di tutto ciò che chiamiamo 

umanità” (Bennholdt-Thomsen-Mies 2005, p. 11). Una prospettiva che può guidare 

l’agire nella società e in ogni sfera dell’attività umana e che si basa sulla 

consapevolezza che l’oppressione e l’inferiorizzazione delle donne, lo sfruttamento 

del loro lavoro, della natura e dei popoli dei paesi del Sud del mondo sono le 

precondizioni per il funzionamento del paradigma della crescita, quell’“atroce 

icona della mascolinità costruita dagli sviluppisti” (Birkeland 1993, p. 23).  

Negli ultimi anni l’attenzione si è dunque rivolta al progressivo peggioramento 

delle condizioni di vita delle donne nel contesto della globalizzazione che crea 

                                                     
8
 Si veda il saggio di Chiara Corazza sull’economista gandhiano Joseph Cornelius Kumarappa in 

questo numero della rivista.. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XXI 

costantemente nuove disparità, approfondisce le antiche, consuma e uccide la vita a 

ritmi sempre più elevati (Eaton-Lorentzen 2003; Salleh 2009) e presenta nuove 

sfide per l’ecofemminismo
9
.  

Nel processo di produzione e consumo tutti siamo implicati nella distruzione 

ambientale, nella morte e nella guerra. “Le relazioni tra la natura, il lavoro e il 

capitale sono alcune delle sfere dell’organizzazione sociale dell’esistenza umana 

attraverso la quale la violenza, inclusa la sua forma estrema – il potere di uccidere 

– è mantenuta e costantemente riprodotta” (Charkiewicz 2009, p. 67).  

La volontà di sottrarsi a una tale complicità ha dato un grande impulso alla 

critica del paradigma della crescita illimitata che ha tratto ispirazione dalla filosofia 

che ha guidato le lotte delle donne dei paesi del Sud del mondo. In tutti quei paesi, 

infatti, le donne, sono le protagoniste indiscusse dei movimenti a difesa di terre e 

foreste dalla distruzione e dalla privatizzazione. Piantando gli alberi, conservando i 

semi, occupando le terre incolte, esse affermano il principio della sovranità 

alimentare, creano nuove economie fondate su un modo di vita non competitivo, 

comunitario. Economie che rigenerano i processi ecologici, attivano la creatività, la 

solidarietà e la cooperazione sociale
10

. 

Negli ultimi anni anche in Occidente si osserva un nuovo orientamento che ha 

portato alla creazione di economie locali alternative, alla formazione di comunità 

che riflettano la centralità della vita domestica, basate sull’etica della sussistenza, 

in cui il lavoro non ha altro scopo che la produzione immediata della vita, in cui si 

impari a vivere in una diversa dimensione del tempo, il tempo biologico, che è il 

tempo delle donne quando compiono il lavoro di cura. Solo una diversa concezione 

del tempo, del lavoro, dell’economia potrà condurre al superamento della divisione 

sessuale del lavoro. Solo un nuovo concetto di lavoro, inteso come il modo in cui 

una società si rapporta alla natura, può svelare la mistificazione che consiste nel 

credere che le persone possano riprodurre la propria esistenza attraverso il lavoro 

salariato. La vita riproduce se stessa, non nello scambio con il capitale, ma con la 

natura. L’attività legata al lavoro di produzione e conservazione della vita è stata 

recentemente rappresentata in un influente saggio dell’economista finlandese 

Pietilä Hilkka, come il cuore dell’economia, definita come l’unica “economia 

libera”. Più ci si allontana da quel centro, maggiore l’instabilità, lo sradicamento, il 

disagio individuale, il malessere sociale e il degrado ambientale (Pietilä 1997). In 

una intervista rilasciata ad Ariel Salleh, Pietilä ha dichiarato: 

La mia critica dell’economia ha preso le mosse dal lavoro e dalle produzione domestica non 

calcolato e non retribuito. Se si guarda all’economia dal punto di vista della casa, tutta 

l’economia appare sotto un’altra luce. L’economia della crescita diventa inutile se fosse data 

nuova vita l’economia umana di base, meno dipendente dal denaro e dal consumo. La casa è 

ancora interpretata l’unità di base dell’economia umana. Nel tempo la mia visione si è 

                                                     
9
 Sui dibattiti all’interno dell’ecofemminismo si veda per esempio l’intervento di Aruna Gnanadason 

sulla condizione delle donne indiane in Heaton-Lorentzen (2003) in cui l’autrice si sofferma sulle 

critiche rivolte a Vandana Shiva per non aver contemplato nella sua riflessione la condizione delle 

donne Dalit, ovvero di aver trascurato il nesso patriarcato/casta. Su questi temi si veda il saggio di 

Manista Rao in questo numero della rivista. 

10
 Si vedano su questi temi i saggi di Silvia Federici in questo numero della rivista. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XXII 

ampliata. Oggi direi che la produzione per i bisogni umani di base attraverso un’agricoltura 

sostenibile è diventata cruciale (Salleh 2005, p. 45). 

Nella consapevolezza che patriarcato e accumulazione capitalistica su scala 

mondiale è l’ambito ideologico e strutturale in cui la realtà delle donne va oggi 

compresa, la prospettiva femminista per una nuova società ha individuato una via 

di liberazione nella semplicità volontaria, nella riduzione dei consumi che causano 

povertà, distruzione dell’ambiente e accrescono le forme più brutali di dominio 

sulle donne. Non una rinuncia, ma un percorso di liberazione che implica 

l’affermazione di valori negati dall’economia di mercato: l’autosufficienza, la 

cooperazione, il rispetto di tutti i viventi, la creatività, la gioia del lavoro, 

un’economia morale basata su principi etici che superi la attuale divisione sessuale 

del lavoro e con essa la violenza alle donne, parte integrante del sistema 

economico.  

Un tale mutamento di orizzonti non può non condurre ad un mutamento del 

modo di intendere la politica. Il pensiero occidentale è ancora legato all’idea di 

democrazia della tradizione greca: una attività maschile elitaria, separata dalla casa, 

dall’oikos e dalle incombenze quotidiane affidate a donne e schiavi, una 

occupazione di uomini liberi nella polis, la casa degli uomini. Quella casa non 

muterà i suoi caratteri neppure se vi entrerà un maggior numero di donne. È la sua 

separazione dalla vita quotidiana a costituire il problema, è la convinzione che il 

regno della libertà si trovi oltre quello della necessità. Il distacco dalla sussistenza, 

dalla riproduzione della vita è il terreno su cui si è sviluppata l’economia della 

crescita, una nuova trascendenza che uccide la vita oggi e trasferisce le sue false 

promesse nel futuro. Al contrario, la politica che pone al centro i valori della 

sussistenza segue l’immanente, i bisogni reali delle persone reali, attribuisce valore 

a tutti i viventi e alla natura e può prendere avvio solo dal basso (Bennholdt-

Thomsen-Mies, pp. 207-226). 

La democrazia potrebbe allora essere intesa come un agire volto a garantire i 

“fondamenti della vita umana”, una quotidianità fatta di cura e protezione della 

vita, amicizia, solidarietà, compassione. Possiamo pensare alla democrazia come 

un processo, come quello del seminare e del raccogliere, un cammino in cui il 

sentiero stesso è la destinazione, come un’esperienza, un modo di vivere che non 

teme gli esperimenti su piccola scala. Tutto, infatti, sembra individualistico, 

parziale, piccolo, impotente a chi intende il potere nei vecchi termini fondati sul 

dominio.  

Per vivere la democrazia come una forza capace di infrangere le barriere, 

superare le contrapposizioni, trasformare le relazioni di dominio e consentire la 

piena espressione della socialità, è necessario che uomini e donne dei paesi 

occidentali comprendano e sentano la loro vicinanza con le donne e i piccoli 

produttori del Sud del mondo, che vogliano affermare la propria sovranità sul cibo, 

fermare la privatizzazione degli spazi pubblici, creare nuovi commons, astenersi da 

tutti quei consumi che contribuiscono allo sfruttamento delle donne, che 

mantengono e promuovono immagini sessiste e soprattutto un’azione decisa contro 

la deumanizzazione delle donne e la schiavitù sessuale. 

In ultima analisi, il futuro di una comunità veramente umana, fondata sulla 

connessione, non sulla separazione e sull’opposizione, richiede in primo luogo che 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XXIII 

gli uomini, per preservare la loro stessa umanità e dignità, vogliano e sappiano 

riconoscere e far propri i valori della produzione e del sostegno della vita, cambiare 

il proprio modo di pensare, di essere nel mondo e nella relazione con le donne, 

rifiutino la violenza, si allontanino concezione sociale della virilità come potere. 

 

Bibliografia 

Adams C. J. (ed.), Ecofeminism and the Sacred, Continuum, New York 1993. 

Allen Taylor A., Feminism, Social Science, and the Meaning of Modernity: The 

Debate on the Origin of the Family in Europe and the United States 1860-1914, in 

“The American Historical Review”, 1999, 4, pp. 1085-113. 

Barker D. K.-Kuiper E. (eds.), Toward a Feminist Philosophy of Economics, 

Routledge, London-New York 2003. 

Biehl J., Rethinking Ecofeminist Politics, South Press, Boston 1991. 

Bihel J., Femminismo ed ecologia, un legame naturale? in “Le Monde 

diplomatique”, maggio 2011, pp. 20-21. 

Birkeland J., Ecofeminism: Linking Theory and Practice, in Gaard G. (ed.), 

Ecofeminism. Women, Animals, Nature, Temple University Press, Philadelphia 

1993, pp. 13-59. 

Cantrell C. H., Women and Language in Susan Griffins Woman and Nature: 

The Roaring Inside Her, in Warren K. J., Ecological Feminist Philosophies, 

Indiana University Press, Bloomington-Indianapolis 1996, pp. 197-210. 

Carson, R., Silent Spring, Riverside Press, Boston 1962, trad. it. Primavera 

silenziosa, Feltrinelli, Milano 1999. 

Cavarero A., Il femminile negato. La radice greca della violenza occidentale, 

Pazzini, Villa Verucchio (VR) 2007. 

Charkiewicz E., Who Is the He of He Who Decides in Economic Discourse?, in 

Salleh A., Eco-Sufficiency & Global Justice. Women Write Political Justice, Pluto 

Press, London 2009, pp. 66-86. 

Cuomo C., Ecofeminism, Deep Ecology and Human Population, in Warren K. J. 

(ed.), Ecological Feminism, Routledge, London-New York 1994, pp. 88-105. 

D’Eaubonne F., Le féminisme ou la mort, Pierre Horay, Paris 1974. 

D’Eaubonne F., Les femmes avant le patriarcat, Payot, Paris 1976. 

Donini E., La nube e il limite. Donne, scienza, percorsi nel tempo, Rosenberg & 

Sellier, Torino 1990. 

Donovan J., Attention to Suffering: A Feminist Caring Ethic for the Treatment 

of Animals, in “Journal of Social Philosophy”, vol. 27, 1, 1996, pp. 81-102. 

Eisler R., Il calice e la spada, Pratiche, Parma, 1996.  



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XXIV 

Eaton H.-Lorentzen L. A. (eds.), Ecofeminism and Globalization. Exploring 

Culture, Context, and Religion, Rowman & Littlefield, Lanham 2003. 

Fox Keller E., Sul genere e la scienza (1985), Garzanti, Milano 1987. 

Gaard G. (ed.), Ecofeminism. Women, Animals, Nature, Temple University 

Press, Philadelphia 1993. 

Gaard G.-Murphy P. D. (eds.), Ecofeminist Literary Criticism: Theory, 

Interpretations, Pedagogy, University of Illinois Press, Urbana-Chicago 1998. 

Gnanadason A., Traditions of Prudente Lost: A Tragic World of Broken 

Realationships, in Eaton H.-Lorentzen L. A. (eds.), Ecofeminism and 

Globalization. Exploring Culture, Context, and Religion, Rowman & Littlefield, 

Lanham 2003, pp. 73-87. 

Gebara I., Ecofeminism: An Ethic of Life, in Adams C. J. (ed.), Ecofeminism 

and the Sacred, Continuum, New York 1993, pp. 163-176. 

Gimbutas M., The Civilization of the Goddess: The World of Old Europe, 

Harper, San Francisco 1991. 

Gimbutas M., Le dee viventi, Medusa, Milano, 2005. 

Gebara I., Intuiciones ecofeministas, Editorial Trotta, Madrid 2000. 

Griffin  S., Woman and Nature: The Roaring Inside Her, Harper and Row, New 

York 1918. 

Krech S.- McNeill J. R.-Merchant C. (eds), Encyclopedia of World 

Environmental History, vol 3, Routledge, London 2004. 

M. Kheel, Nature Ethics. An Ecofeminist Perspective, Rowman & Littlefield, 

Lanham 2008. 

Leacock E., Women in Egualitarian Societies, in R. Bridenthal-C. Koonz-S. 

Staurt, Becoming Visible. Women in European History, Houghton Mifflin, Boston 

1976, pp. 15-38. 

Maathai W., La sfida dellAfrica, Nuovi Mondi, Modena 2010. 

Maathai W., The Green Belt Movement, Lantern Books, New York 2006. 

Mellor M., Ecofemminismo e eco-socialismo. Dilemmi di essenzialismo e 

materialismo, in "Capitalismo, natura e socialismo. Rivista di ecologia socialista", 

anno III, n. 1, 1993, pp. 10-29. 

Mellor M., Feminism & Ecology, Polity Press, Cambridge 1997. 

Mellor M., Ecofeminist Political Economy, in  “International Journal of Green 

Economics”, n. 1/2, 2006, 1/2, pp. 139-150;  

Merchant C., Earthcare. Women and Environment, Routledge, New York 1995. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XXV 

Merchant C., La morte della natura. Donne, ecologia e Rivoluzione scientifica. 

Dalla natura come organismo alla natura come macchina (1980), Garzanti, 

Milano 1988. 

Merchant C., Reinventing Eden. The Fate of Nature in Western Culture, 

Routledge, London 2003. 

Merhant C. Ellen Richards Swallow, in S. Krech-J. R.-McNeill-C. Merchant 

(eds), Encyclopedia of World Environmental History, vol 3, Routledge, London 

2004. 

Merchant C., “Eco-femminismo”, in “La camera blu”, 2008, 3, pp. 48-58. 

Michaelson M., Wangari Maathai and Kenyas Green Belt Movement: 

Exploring the Evolution and Potentialities of Consensus Movement Mobilization, 

in “Social Problems”, vol. 41, 1994. 

Mies M.-V. Bennholdt-Thomsen, The Subsistence Perspective. Beyond the 

Globalised Economy, Zed Books, London-New York 2005. 

Mies M., Patriarchy and Accumulation on a World Scale. Women in the 

International Division of Labour, Zed Books, London 1986.  

Moylan T., Demand the Impossible. Science Fiction and the Utopian 

Immagination, Methuen, New York-London, 1986. 

Nelson J. A., Feminism, Ecology and the Philosophy of Economics, in 

“Ecological Economics”, vol. 20, 1997, pp. 155-162. 

O’Connor J.-Faber D., Il movimento ambientalista negli Stati Uniti (1989), 

Datanews, Roma 1990. 

Ortner S. B., Is Female to Male as Nature Is to Culture? In Rosaldo M. Z.- 

Lamphere L. (eds), Woman, Culture, and Society, Stanford University Press, 

Stanford, CA 1974, pp. 68-87. 

Perkins Gilman C., Le donne e l’economia sociale. Studio delle relazioni 

economiche tra uomini e donne, Barbera, Firenze 1902. 

Perkins P. E., Feminist Ecological Economics and Sustainability, in “Journal of 

Bioeconomics”, 2007, 9, pp. 227-244. 

Picchio A. (ed.), Unpaid Work and the Economy: A Gender Analysis of the 

Standards of Living, Routledge, London-New York 2003. 

Pietilä H., The Triangle of the Human Economy: Household-cultivation-

industrial Production. An Attempt at Making Visible the Human Economic in Toto, 

in “Ecological Economico”, 1997, 2, pp. 113-128. 

Plumwood V., Feminism and the Mastery of Nature, Routledge, London-New 

York 1993. 

Plumwood V., The Ecopolitics Debate and the Politics of Nature, in Warren K. 

J. (ed.), Ecological Feminism, Routledge, London-New York 1994, pp. 64-87. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XXVI 

Pulcini E., La cura del mondo: paura e responsabilità nell’età globale, Bollati 

Boringhieri, Torino 2009.  

Ress M. J., Ecofeminism in America Latina, Orbis Books, Maryknoll-New York 

2006. 

Rees M. J., The Con-spirando Women’s Collective, in Adams C. J. (ed.), 

Ecofeminism and the Sacred, Continuum, New York 1993, pp. 147-161. 

Ruether Radford R.,  New Woman/New Earth, Seabury Press, New York 1975. 

Ruether Radford R. (ed.), Women Healing Earth. Third World Women on 

Ecology, Feminism, and Religion, SCM Press, London 1996. 

Ruether Radford R., Symbolic and Social Connections of the Oppression of 

Women and the Domination of Nature, in Adams C. J. (ed.), Ecofeminism and the 

Sacred, Continuum, New York 1993, pp. 13-23. 

Ruether Radford R., Gaia e Dio: una teologia femminista per la guarigione 

della terra (1994), Queriniana, Brescia 1995. 

Salleh A., Deeper than Deep Ecology: the Eco-Feminist Connections, in 

“Environmental Ethics”, vol. 6, 4, 1984, pp. 335-341. 

Salleh A., Eco-Socialism/Eco-Feminism, in “Capitalism, Nature, Socialism”, 

vol. 2, 1, 1991, pp. 129-134. 

Salleh A., The Ecofeminism/Deep Ecology Debate: A Replay to Patriarcal 

Reason, in “Environmental Ethics”, vol. 14, 1992, pp. 195-216. 

Salleh A., “We in the North Are the Biggest Problem for the South”. 

Conversation with Hilkka Pietilä, in “Capitalism, Nature, Socialism”, vol. 17, 2, 

2006, pp. 43-61. 

Salleh A., Eco-Sufficiency & Global Justice. Women Write Political Justice, 

Pluto Press, London 2009. 

Sessions R., Deep Ecology versus Ecofeminism: Healthy Differences or 

Incompatibile Philosophies?, in Warren K. J., Ecological Feminist Philosophies: 

An Overview of the Issues, in Ead (ed.), Ecological Feminist Philosophies, Indiana 

University Press, Bloomington-Indianapolis 1996, pp. 137-154. 

Shiva V., Terra madre. Sopravvivere allo sviluppo (1989), UTET, Torino 2002. 

Warren K. J., Feminism and Ecology: Making Connections, in “Environmental 

Ethics”, vol. 9, 1, 1987, pp. 3-20. 

Warren K. J. (ed.), Ecological Feminism, Routledge, London-New York 1994. 

Warren K. J., Ecological Feminist Philosophies: An Overview of the Issues, in 

Ead (ed.), Ecological Feminist Philosophies, Indiana University Press, 

Bloomington-Indianapolis 1996, pp. IX-XXVI. 

Warren K. J., Ecofeminist Philosophy. A Western Perspective on What It Is and 

Why It Matters, Rowman & Littlefield, Lanham 2000. 



 

 

 

 

 

Bruna Bianchi DEP n.20 / 2012 

 

 XXVII 

Warren K. J., Ecological Feminist Philosophies, Indiana University Press, 

Bloomington-Indianapolis 1996. 

Weber T., Hugging the Trees. The Story of the Chipko Movement, Viking-

Penguin, New Delhi 1988. 

Werlhof (von) C., No Critique of Capitalism without a Critique of Patriarchy!, 

in “Capitalism, Nature, Socialism”, vol. 18, 1, 2007, pp. 13-27. 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

Donne, ambiente, etica delle relazioni. 
Prospettive femministe su economia e ecologia 

di 

Elisabetta Donini* 

 

 

Abstract: The last forty years have seen moments of tension and of rapprochement between 

feminists and ecofeminists, between the experiences of life and thought of women in the 

North and South of the world, and between undifferentiated gender views and 

environmentalist issues.  What space is there today for the “awareness of the limit” that 

decades ago drove the international women’s movement to radical criticism of endless 

economic development, guided by the dynamics of relentless, sure scientific and 

technological progress? These are some of the issues I wish to discuss in the current context 

of a crisis and a dominant discourse that evokes “growth” as a guiding value, and proposes in 

increasingly serious terms the race towards the devastation of the planet. Today, women’s 

movements are returning to unresolved issues, while the need for responsible decisions 

becomes ever more urgent. 

 

 

Nella varietà dei filoni di femminismi ambientalisti ed ecofemminismi che si 

sono sviluppati negli ultimi decenni, mi riprometto di fissare l’attenzione su alcuni 

aspetti che mi paiono rilevanti per ragionare della situazione attuale e delle 

pressioni materiali e culturali che oggi vengono esercitate in nome della crisi 

economica globale, all’insegna di un rilancio di quelle stesse dinamiche che la 

hanno generata, anziché di un loro radicale ribaltamento. Come cercherò di 

discutere nei punti seguenti, mi sembra infatti che l’enfasi posta sul ritorno alla 

“crescita”, quale necessità ineludibile per sanare i dissesti che stanno sconvolgendo 

le vite di milioni di persone, sia a dir poco in contrasto con la sempre più diffusa 

                                                     

* Già docente di Fisica presso la Facoltà di Agraria dell’Università di Torino, fa tuttora parte del 

Centro Interdisciplinare di Ricerche e Studi delle Donne (Cirsde) della stessa Università. Tra il 1996 e 

il 2004 ha partecipato a diversi progetti di cooperazione in paesi del Sahel, in collaborazione 

dapprima con la FAO e poi con la Regione Piemonte, dedicandosi soprattutto ad aspetti concernenti il 

lavoro e le condizioni di vita delle donne. Dal punto di vista della prospettiva di genere si è 

concentrata in particolare sulla critica storica della scienza. E’ inoltre impegnata in diverse attività del 

movimento delle donne e in pratiche e culture del femminismo pacifista. Ha pubblicato numerosi 

scritti, tra cui i volumi La nube e il limite. Donne, scienza, percorsi nel tempo, Torino, Rosenberg & 

Sellier 1990 e Conversazioni con Evelyn Fox Keller, una scienziata anomala, Milano, Elèuthera 

1991. 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

2 

 

consapevolezza dei vincoli insiti nel carattere intrinsecamente finito dei processi di 

interazione con la natura e con l’ambiente. 

 

Coscienza del limite: il movimento delle donne dopo Cernobyl 

Nella seconda metà degli anni ’80 del secolo scorso, una delle linee più vivaci e 

incisive del movimento delle donne è stata quella dell’incrocio tra prospettive 

femministe ed ecologiste. Concentrando l’attenzione sull’Italia, desidero 

richiamare come al disastro nucleare di Cernobyl di fine aprile 1986 sia seguita 

un’immediata presa di parola di tante, che – in tante sedi e modi diversi – vollero e 

seppero leggere nel singolo “incidente” la manifestazione esemplare di una logica 

socio-economica e di un modello di sviluppo in cui non si riconoscevano proprio a 

partire dal loro porsi in quanto donne. Uso intenzionalmente termini di tipo 

generale e che possono suonare anche un po’vaghi, ma che mi paiono adeguati alla 

diversità dei percorsi e degli orientamenti che si sono intrecciati in quegli anni, non 

riducibili ad un’unica matrice femminista, ecofemminista o ambientalista. 

Dal sentirsi direttamente toccate nel concreto della vita quotidiana (quando 

divenne problematico il consumo di verdure a foglia larga o l’esposizione all’aria 

del bucato, giusto per richiamare i primi assilli del maggio ’86) al prendere 

iniziative per incidere sulle politiche economiche e sulle scelte energetiche e 

produttive, prese rapidamente forma un ampio movimento di donne che unirono 

alla critica dei modelli in atto la proposta di linee alternative. Su entrambi i piani fu 

cruciale riconoscere e denunciare gli squilibri e i dispoteri dell’impianto di genere
1
 

che sottendeva quelle politiche e quelle scelte: la dimensione androcentrica e 

patriarcale della pretesa di dominio sia sulla natura sia sulle manipolazioni 

tecnologiche di essa, la polarizzazione al maschile dell’imperativo del progresso, 

della corsa al rischio, del gigantismo industriale… questi e molti altri furono i nodi 

attorno a cui si intrecciarono analisi condotte con occhi e voci di donne. 

Tra le formulazioni in cui più convintamente conversero molte strade vi fu la 

“coscienza del limite”; già ai primi di luglio del 1986 “Scienza, potere, coscienza 

del limite. Dopo Cernobyl, oltre l’estraneità” fu il titolo di un incontro che si tenne 

a Roma (Leonardi 1986). In quell’occasione – come in molte altre del periodo in 

questione
2
 – vennero portate a confronto le dimensioni oggettive e soggettive del 

percorso politico e mentale cui si stava dando corpo: da un lato, la presa d’atto 

della finitezza delle risorse
3
 ambientali cui attingiamo di continuo nei processi di 

vita e di lavoro e la consapevolezza che non ve ne può essere una rigenerazione 

                                                     
1
 La categoria del “genere” si andava definendo in quegli anni; qui utilizzo il termine così come si è 

poi affermato, senza discutere quanto ne fosse esplicita o implicita la nozione nei dibattiti degli anni 

’80. 
2
 Poco più di un anno dopo cercai di dare conto di quella vivacità di iniziative in un articolo 

pubblicato su “Reti. Pratiche e saperi di donne”, cui rimando chi avesse interesse per una 

rievocazione più precisa (Donini 1987). 
3
 L’uso della parola “risorse” richiede molta attenzione critica, per non cadere nel riduttivismo 

alienante degli assetti scientifico-tecnologici moderni e contemporanei che degradano la natura ad una 

somma di parti da scomporre, prelevare, trasformare secondo interessi umani. Si veda la bella critica 

che ne scrisse Vandana Shiva (1992). 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

3 

 

illimitata, specie nello scarto sempre più incalzante tra i tempi storici dell’azione 

umana sull’ecosistema e quelli biologici delle sue intrinseche trasformazioni; 

d’altro lato, la tensione a plasmare in positivo la consapevolezza della portata 

soggettiva e parziale di ogni modo – singolo e di gruppo – di guardare al mondo e 

di interagire con esso, coniugandola secondo un’etica della responsabilità attenta 

alla complessità delle dinamiche entro cui ci si muove, fuori da ogni aspirazione 

arrogante di controllo. 

 

Critica della scienza, movimento femminista, movimento ecologico 

Uscire dai miti prometeici fu uno dei riferimenti che circolarono, sintesi 

suggestiva delle due dimensioni che ho richiamato sopra e di cui vorrei discutere 

ora in particolare un risvolto: quanto negli anni ’80 la critica femminista della 

scienza e della tecnologia abbia contribuito a rendere possibili nuovi orizzonti circa 

le forme di conoscenza e le pratiche di intervento attraverso cui si dispiega il 

rapporto con la natura. Diverse studiose femministe giunsero a proporre una svolta 

epistemologica decisiva mettendo in discussione il canone dell’oggettività, assurto 

da secoli a criterio distintivo del sapere scientifico in senso forte, in quanto 

garantito – da Francesco Bacone e Galileo Galilei in poi – dalle procedure di 

validazione del metodo sperimentale. Ricondurre l’asserita oggettività della scienza 

alla soggettività del maschile (anzi, della particolare costruzione del maschile che 

agli inizi dell’età moderna nutrì in Europa le fortune congiunte della rivoluzione 

scientifica, di quella industriale e di quella capitalista) portò a trasformare 

radicalmente le indagini femministe sulla scienza, passando dalla “questione delle 

donne nella scienza” alla “questione della scienza nel femminismo” (Harding 

1986). Nonché non essere inverata dai dati – o per lo meno essere di volta in volta 

verificabile, in un continuo, tendenziale spostarsi del suggello della verità – la 

conoscenza scientifica apparve segnata dalle peculiarità e parzialità dell’identità di 

genere degli uomini che ne erano stati i padri fondatori, da un lato con 

l’aspirazione alla razionalità astratta e disincarnata di cui dovrebbe essere capace 

“l’occhio della mente” dell’uomo-soggetto universale (Keller-Grontkowski 1983); 

dall’altro con la volontà di controllo e manipolazione di un mondo reificato di cui 

si è fatto protagonista l’uomo imprenditore. 

Un testo, tra quelli che ebbero maggiore eco anche nel dibattito italiano di 

quegli anni, mise esplicitamente in campo – tanto in sede di rilettura storica quanto 

come orizzonte culturale e visione trasformativa – il legame tra movimento 

femminista e movimento ecologico. Ogni volta che prendo in mano La morte della 

natura di Carolyn Merchant (1979) avverto ancora vivissima l’emozione che mi 

pervase (e che sentii poi in tante altre, quando accadeva di ragionarne insieme) 

seguendo il filo di quello studio affascinante: come la natura e il femminile 

vennero messe a morte insieme nell’Europa del ’500 -’600, nella transizione dal 

mondo-organismo al mondo-macchina, presupposto e cardine dei primi passi al 

tempo stesso della scienza moderna e del sistema capitalistico. Cito un passo che 

continua a colpirmi per l’intensità con cui la sensibilità e la soggettività dell’autrice 

riescono a proiettarsi sull’analisi storica e ad illuminarne il senso: 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

4 

 

La natura animata vivente morì, mentre il denaro inanimato morto fu dotato di vita. Capitale e 

mercato avrebbero assunto sempre più gli attributi organici della crescita, della forza, 

dell’attività, della pregnanza, della debolezza, del decadimento e del collasso, oscurando e 

confondendo le nuove relazioni sociali sottostanti della produzione e della riproduzione che 

rendono possibili la crescita e il progresso sociali. La natura, le donne, i negri e i lavoratori 

salariati furono avviati al nuovo status di risorse “naturali” e umane per il sistema del mondo 

moderno. Forse l’ironia ultima in queste trasformazioni fu il nuovo nome dato loro: 

razionalità. (Merchant 1979, trad. it. 1988, p. 353) 

Lo sguardo e le intenzioni da cui scaturivano riflessioni quali quelle che ho 

appena riportato sono dichiarate da Carolyn Merchant sin dalle prime pagine del 

volume, quando si rifà al movimento femminista e a quello ecologico, evocando di 

entrambi l’afflato sovversivo: 

Scrivere la storia da un punto di vista femminista vuol dire capovolgerla: ossia vedere la 

struttura sociale dal basso e proporre alternative ai valori prevalenti […] Tanto il movimento 

delle donne quanto quello ecologico sono fortemente critici verso i costi della competizione, 

dell’aggressività e del dominio derivanti dal modus operandi dell’economia di mercato in 

natura e nella società. L’ecologia è stata una scienza sovversiva nel denunciare criticamente le 

conseguenze di una crescita incontrollata associata al capitalismo, alla tecnologia e al 

progresso, concetti che negli ultimi due secoli sono stati considerati con reverenza nella 

cultura occidentale (Ivi, p. 32). 

È ancora attuale quel doppio slancio? L’impegno con cui allora ritenevamo in 

tante di poter tracciare percorsi di liberazione dal dominio degli uomini sulla natura 

e sulle donne è stato efficace? Quali e quanto profondi cambiamenti si sono 

prodotti nei modi di vita, nelle relazioni sociali, nelle politiche economiche, nelle 

culture e nei linguaggi? Per tentare qualche risposta vorrei ora seguire proprio 

quest’ultimo filone: come si sono riflessi nel senso comune e negli orientamenti 

diffusi i ripensamenti e le svolte degli ultimi decenni. 

 

Crescita, sviluppo, crescita. Slittamenti di senso 

Se Rachel Carson, con il suo Silent Spring del 1962, fu una figura di riferimento 

forte per le e gli ambientaliste/i degli anni ’60 e ’70, un’altra donna – Donella 

Meadows – fu coautrice di una delle pubblicazioni su cui poco più tardi si fondò la 

critica ecologica dell’economia. Comparso nel 1972 con il titolo originale The 

Limits to Growth (Meadows et al. 1972), nella traduzione italiana apparve come I 

limiti dello sviluppo, con una variazione semantica tanto incomprensibile quanto 

inopportuna. Laura Conti, altra figura fondativa, rievocata da molte e molti come 

“la madre del movimento ecologista in Italia”
4
, ebbe spesso a deplorare quella 

strana scelta editoriale: la difficoltà a proporre i ragionamenti sui limiti fisici degli 

scambi possibili con l’ambiente – siano essi di materia che di energia – le pareva 

fosse stata resa ancora più acuta dalla sostituzione impropria di “crescita” con 

“sviluppo”. Mentre infatti nel primo caso ci si misura con una intrinseca finitezza 

nello spazio e nel tempo di ciò che può essere prelevato e utilizzato, nel secondo 

                                                     
4
 Non intendo assolutamente ascrivere con ciò Laura Conti alle prospettive delle femministe ed 

ecofemministe, con cui anzi fu sovente in polemica. Che essere donna e porsi in quanto donna siano 

dimensioni diverse anche in rapporto all’ecologia mi sembra un punto da tenere ben presente. 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

5 

 

caso occorre piuttosto discutere dei processi qualitativi di trasformazione e 

diversificazione, non necessariamente basati su un’espansione quantitativa. 

L’argomento era ed appare ancora ben fondato, ma anche la nozione di sviluppo 

è discutibile e fu infatti radicalmente criticata da quante e quanti mettevano in 

dubbio che la sempre più netta evidenza dei disastri ambientali causati dal sistema 

socio-economico prevalente potesse venire considerata come un insieme – 

sfortunato e correggibile – di incidenti di percorso, non tali da inficiare la fiducia 

nel progresso. Come accennavo sopra a proposito dei dibattiti della seconda metà 

degli anni ’80 in Italia, il movimento delle donne dopo Cernobyl si concentrò 

proprio sulla critica del modello di sviluppo improntato all’assoggettamento 

scientifico-tecnologico delle risorse e dei processi naturali, per piegarli secondo gli 

interessi di particolari gruppi o individui. Ma il mutamento di ottica apparve ancora 

più radicale nelle denunce che cominciarono a farne donne di paesi del Sud del 

mondo, alle prese con uno sfruttamento della natura – imposto dal Nord – che 

devastava le loro vite, le loro culture, il loro ambiente fisico e sociale. Una 

femminista spiccò allora ed è tuttora tra i riferimenti più importanti: Vandana Shiva 

(1988), che con il suo Staying Alive a fine anni ’80 riuscì a condensare nella 

nozione di “malsviluppo” – mal(e) development – l’intreccio di ingiustizie ed 

oppressioni in cui patriarcato e capitalismo si sono saldati nella dominanza di 

genere del maschile. 

Tra convergenze e tensioni, alleanze e conflitti, tanto nel Nord quanto nel Sud 

del mondo l’ambientalismo femminista ha prodotto effetti concreti nei modi di vita 

e nelle sensibilità diffuse, molto al di là di quanto si sia affermato come prospettiva 

teorica e politica. Cito qualche aspetto che mi pare importante: il riconoscimento 

dei lavori legati alla sussistenza piuttosto che al mercato, di cui sono protagoniste 

le donne dai villaggi africani a quelli indiani o del Sud America e che sono 

intessuti di cura e conservazione dell’ambiente, non di devastazione e rapina; la 

pressione per ridefinire tra donne e uomini tempi e compiti della “produzione” e 

della “riproduzione”, per un assetto meno squilibrato dei ruoli di genere e per una 

reinvenzione del femminile e del maschile nella vita delle persone, al di là degli 

stereotipi; la presa di coscienza anche nei paesi ricchi dell’insostenibilità dei 

modelli volti a un rilancio continuo dei consumi; l’attrazione per stili di vita sobri e 

rispettosi delle dinamiche ambientali, dai modi e luoghi di produzione dei cibi, al 

recupero, riciclo, risparmio di materia e energia, oltre la logica dei rifiuti e dello 

spreco… Eppure, mentre nel quotidiano di tante persone, donne e uomini, questi 

mutamenti sono avvenuti e mentre nel senso comune e nelle culture diffuse 

ragionare di decrescita ben vissuta e ben condotta (Latouche 2011) ha iniziato ad 

apparire necessario, governanti, mass media, istituzioni politiche, economiche, 

finanziarie si sono gettate a predicare la crescita come unico e certo rimedio alla 

crisi mondiale.  

 

Sviluppo umano e disparità di genere 

E come andrebbe misurata la crescita? Sembra quasi incredibile che imperversi 

il criterio del PIL (prodotto interno lordo), dopo più di venti anni di elaborazioni 

sulla sua intrinseca inadeguatezza a rendere conto in modo davvero significativo 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

6 

 

del benessere dei paesi – e certo ancora meno delle singole persone che li abitano. 

Né si è trattato di impuntature minoritarie e estremiste: basti ricordare che sin dal 

1990 l’UNDP (United Nations Development Programme) pubblica ogni anno un 

Rapporto sullo sviluppo umano incentrato sull’adozione – e sul continuo 

riadattamento nel tempo, di volume in volume – di un indicatore composto, che 

insieme ai valori del PIL pro capite racchiude quelli relativi ai tassi di 

alfabetizzazione e di istruzione e all’aspettativa di vita. Alle radici di tale scelta vi è 

la convinzione che se il PIL pro capite può servire a valutare il tenore di vita, per 

dare conto delle dimensioni “umane” e non soltanto monetarie dei gradi di 

benessere non si possono ignorare aspetti quali i livelli di conoscenza e di salute.  

Per altro, la definizione dell’ISU (indice di Sviluppo Umano) viene presentata 

dallo stesso gruppo di lavoro che cura i rapporti annuali come una proposta che non 

esaurisce la complessità del problema, ma intende spostare l’attenzione dai puri 

andamenti in denaro alle condizioni concrete di vita. In un’edizione recente, ad 

esempio, possiamo leggere che: 

Nonostante il concetto di sviluppo umano sia molto più ampio rispetto a quanto sia in grado di 

misurare un qualunque indice composto, l’ISU è una valida alternativa al valore del reddito 

come misura sintetica del benessere umano, e rappresenta un utile “punto di ingresso” alle 

copiose informazioni contenute nelle successive tavole di indicatori dei diversi aspetti dello 

sviluppo umano (UNDP 2005, p. 268). 

Ogni volume, infatti, passa in rassegna una grande molteplicità di aspetti, in 

parte attraverso discussioni analitiche e studi di casi, in parte proponendo 

rappresentazioni quantitative, andamenti nel tempo, effetti misurati. Tra le 

questioni prese in esame ve ne sono numerose che attengono all’ambiente e agli 

impatti su di esso dei comportamenti umani; più avanti tornerò brevemente su 

queste linee di indagine e di concettualizzazione di processi che coinvolgono 

insieme ecologia e economia, per sollevare qualche domanda in tema di 

sostenibilità e vulnerabilità. Il punto su cui voglio soffermarmi ora ci riporta alle 

vicende del movimento delle donne su scala mondiale nel passaggio dagli anni ’80 

agli anni ’90 del secolo scorso, quando emersero con sempre maggiore forza voci 

ed azioni di donne non soltanto capaci di articolare la critica del “malsviluppo” a 

partire dalle esperienze vissute, soprattutto nel Sud del mondo, ma intenzionate ad 

incidere sulle disparità e i dispoteri per modificare i rapporti segnati da genere, 

classe, razza (o meglio, razzismi). In quel contesto avvennero anche nuovi incroci 

tra femminismi di diverse regioni e culture e proprio il fatto che vite e lavori delle 

donne si plasmano attraverso relazioni più immediate e dirette con i processi 

naturali e con l’ambiente portò a elaborazioni e prese di posizione che si 

riconoscevano in una prospettiva ecofemminista. Cito qui Ecofeminism di Maria 

Mies e Vandana Shiva, pubblicato nel 1993: a partire dalla lotta per la 

sopravvivenza e da tanti movimenti di base del Sud del mondo, che “rifiutano 

radicalmente il modello di sviluppo capitalista-patriarcale prevalente nei paesi 

industrializzati”; ma a partire anche dalla tensione espressa da gruppi del Nord 

verso “una società ecologicamente sana, non basata sullo sfruttamento, giusta, non 

patriarcale, capace di auto sostenersi”, le due autrici mirano a delineare una 

prospettiva comune: 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

7 

 

Abbiamo chiamato questa nuova visione la prospettiva della sussistenza o la prospettiva della 

sopravvivenza (Mies - Shiva 1993, p. 297). 

D’altra parte, “il lavoro di sussistenza, inteso come lavoro di produzione e 

conservazione della vita […] fu ed è la precondizione per la sopravvivenza, e il 

grosso di questo lavoro è fatto dalle donne” (Ivi, pp. 297-298). Esigerne il 

riconoscimento fu una delle grandi spinte di quegli anni che riuscirono a incidere 

nel mondo intero sulle politiche e le culture. Come uno dei momenti più vivaci e 

intensi di conoscenza, confronto, scambio tra donne di tutto il pianeta, mi limito a 

ricordare qui il Forum delle organizzazioni non governative che nell’estate del 

1995 portò più di trentamila donne a incontrarsi nei dintorni di Pechino, in 

occasione della IV Conferenza mondiale sulle donne indetta dalle Nazioni Unite. 

“Guardare al mondo con occhi di donna” fu la frase chiave che venne scelta in 

vista della Conferenza e la sollecitazione a cambiare le griglie mentali attraverso 

cui vengono letti i fenomeni venne posta in termini così incalzanti e forti che 

nell’ambito delle Nazioni Unite la stessa nozione di “sviluppo umano” venne 

rimessa in discussione, perché inadeguata – nella sua neutralità – a dare conto di 

quello che pure i rapporti già andavano segnalando sin dagli inizi come “divario di 

genere”. Nel VI volume, che uscì in preparazione di Pechino con il titolo La parte 

delle donne, accanto all’ISU venne introdotto un nuovo parametro: l’ISG (Indice 

dello sviluppo umano correlato al genere), costruito in modo da tenere presenti le 

diversificazioni tra donne e uomini nelle quote di reddito, nell’accesso 

all’alfabetizzazione e all’istruzione, nella speranza di vita. Come venne scritto in 

apertura del volume, non solo “in nessuna società le donne godono delle stesse 

opportunità di cui godono gli uomini”, ma dallo studio risulta che “la 

disuguaglianza di genere non dipende dal reddito nazionale” (UNDP 1995, pp. 12-

13). 

Si può ben comprendere come una simile, nuova rappresentazione della realtà e 

delle dinamiche in atto erodesse alle radici ogni discorso sul “progresso” che 

dovrebbe essere spontaneamente insito nell’estensione al mondo intero del modello 

produttivo e di mercato affermatosi a partire dall’Occidente. E si può altrettanto 

ben comprendere come e perché in quegli anni tante riflessioni di donne si 

concentrassero sulla critica radicale dello “sviluppo”, di fronte all’evidenza di 

quanto le disparità di genere non siano riducibili ad una difficoltà accessoria e 

provvisoria, destinata a risolversi grazie a miglioramenti e aggiustamenti, ma siano 

invece il pilastro delle distorsioni strutturali di un sistema economico e sociale che 

polarizza donne e uomini in rapporto alla scansione tra produzione e riproduzione. 

 

Paradossi e controeffetti 

In anni più recenti le scelte in sede UNDP sugli indicatori significativi sono 

ulteriormente cambiate e all’ISG è stato sostituito l’IDG  (Indice di Diseguaglianza 

di Genere): cadute forse le ultime illusioni sullo “sviluppo” come criterio di 

riferimento positivo, vengono ora presi in conto gli svantaggi delle donne rispetto 

agli uomini, in modo da valutare come essi si ripercuotano in una compressione 

delle potenzialità non solo delle donne ma dell’intera dinamica sociale. Anziché 

limitarsi a fotografare l’esistente, ci si interroga su come gli assetti potrebbero 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

8 

 

essere diversi – e meno squilibrati per tutte e tutti, per l’umanità e per l’ambiente – 

se le donne avessero modo di dispiegare pienamente le loro capacità. 

Ancora una volta, però, a uno sguardo più attento appare come non bastino mai 

le cautele, specie rispetto ad indicatori che si sforzano di sintetizzare in un valore 

quantitativo un insieme complesso e variegato di aspetti. Voglio darne qui un 

esempio preciso, traendolo da una recente riflessione che mi è parsa molto incisiva; 

ragionando di “Indicatori, loro criticità e dintorni” e discutendo in particolare 

dell’IDG, Angela Calvo scrive: 

Secondo l’ultimo rapporto dell’UNDP (2011), l’IDG mostra come le restrizioni alla salute 

riproduttiva contribuiscano alla disuguaglianza di genere non solo in termini di salute materna 

e infantile, ma anche per quanto riguarda le emissioni di CO2, in quanto se tutte le donne 

potessero esercitare scelte riproduttive la crescita della popolazione rallenterebbe abbastanza 

da portare le emissioni di anidride carbonica sotto i livelli attuali. Eppure, laddove le donne 

possono esercitare maggiormente le loro scelte riproduttive, anche l’ISU è più alto e quando 

l’ISU è più alto le emissioni di anidride carbonica aumentano […]: la lettura di questi 

indicatori va quindi affrontata con cautela (Calvo 2012, p. 2). 

Non riporto il grafico che mostra la correlazione tra alto ISU e alta emissione di 

CO2; la contraddizione segnalata è a mio parere molto significativa: stabilire una 

connessione tra miglioramento della salute riproduttiva, rallentamento della 

crescita della popolazione, riduzione delle emissioni di CO2 è manifestamente 

semplicistico, a  fronte dei ben più complessi legami tra alti valori dell’ISU nei 

paesi ricchi, organizzazione della produzione, dei trasporti, del mercato e stili di 

vita che proprio lì comportano maggiori emissioni. 

D’altra parte, interrogarsi sui nessi tra autodeterminazione delle donne, 

dinamiche demografiche, condizioni di vita sul pianeta mi sembra importante in 

relazione alle vicende dell’ecofemminismo negli ultimi quaranta anni. Facendo 

risalire le origini del “moderno movimento ecologista” al dibattito sulla 

sovrappopolazione e alle conseguenze devastanti che essa avrebbe avuto sulla 

terra, Janet Biehl (2011) ha ricordato recentemente l’esordio della nozione e del 

termine “ecofemminismo”, così come lo introdusse Françoise d’Eaubonne nel suo 

Le Fèminisme ou la mort, pubblicato nel 1974. Nel ragionamento della femminista 

francese, la questione decisiva stava non già in un indifferenziato “non riprodursi”, 

ma nella capacità delle donne di sottrarsi al “sistema del maschio”, per esercitare 

liberamente il controllo sulla propria fertilità, attraverso l’accesso alla 

contraccezione e all’aborto; in un testo pubblicato anni dopo, d’Eaubonne 

affermava: 

Il primo rapporto dell’ecologia con la liberazione delle donne sta nella possibilità che queste 

ultime riprendano in mano la demografia, il che vuol dire riappropriarsi del corpo 

(d’Eaubonne 1990, cit. in Biehl 2011, p. 20). 

Alla luce di quanto è poi accaduto, non mi pare che queste intenzioni originarie 

siamo rimaste al centro dei filoni in cui l’ecofemminismo è andato articolandosi 

negli anni successivi. In alcuni casi, anzi, a fondamento di una maggiore sensibilità 

delle donne verso l’ambiente è stato invocata la loro prerogativa di poter essere 

madri. Preferisco non addentrarmi in una discussione analitica delle diverse 

declinazioni che sono state date al rapporto tra donne e natura e tra identità di 

genere e consapevolezza ecologica; osservo soltanto che spesso viene fatta una 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

9 

 

grande scansione tra varianti essenzialiste e costruttiviste, spiritualiste e 

materialiste (scansione che per altro solca non soltanto il campo degli 

ecofemminismi ma anche quello dei femminismi). Mi sembra una distinzione 

efficace, sia per organizzare una prima griglia di lettura di panorami molto 

complessi sia soprattutto per tenere presente il rapporto tra pensieri e pratiche, 

elaborazioni teoriche e intenzioni politiche; sono infatti proprio queste ultime che 

maggiormente mi paiono poter dare senso alle autodefinizioni femministe ed 

ecofemministe, una volte che le si rapporti alla loro capacità di incidere sulle 

storture di genere del malsviluppo e sulle devastazioni che questo comporta nella 

vita delle donne così come nelle dinamiche ambientali. 

È in questa ottica che nelle pagine precedenti mi sono rifatta a Ecofeminism di 

Maria Mies e Vandana Shiva come a un testo che apre prospettive interessanti; le 

due autrici avvertono sin dall’inizio il rischio che corrono, compendiando troppe 

differenze (specie tra movimento del Sud e del Nord del mondo) “in un termine 

così universalistico come ‘ecofemminismo’” (Mies - Shiva 1993, p. 1) e tuttavia 

scelgono di farlo perché  

lasciando da parte queste differenze, condividiamo un impegno comune che emerge da una 

politica globale invisibile in cui donne di tutto il mondo sono immerse nella loro vita 

quotidiana; e [condividiamo] una convergenza di pensiero che scaturisce dalla nostra 

partecipazione agli sforzi delle donne che mantengono attivi i processi che ci sostengono (Ivi, 

p. 2). 

Questa tensione verso una prospettiva femminista ed ecologista non coincide 

nei contenuti con quella proposta all’origine da Françoise d’Eaubonne; anzi, le due 

autrici negano che la sovrappopolazione sia la prima causa della distruzione 

ambientale: si veda il cap. 19 People or Population: Towards a New Ecology of 

Reproduction. Tuttavia, il nucleo che mi pare sia rimasto vivo e efficace – pur nella 

differenza dei posizionamenti e delle valutazioni – è quello per cui 

l’ecofemminismo è nato all’insegna della liberazione delle donne ed è riuscito a 

conservarne lo slancio. 

 

Vulnerabilità ambientale e sociale, vite precarie, etica delle relazioni 

Tra i controeffetti dell’espansione su scala mondiale del modello di sviluppo 

che il Nord del mondo è andato imponendo come necessario e unico, vanno 

annoverate le sempre più frequenti e gravi crisi: crisi ambientali e crisi 

economiche, data l’incidenza tanto fisica quanto sociale delle dinamiche in atto. È 

significativo che nell’ultimo decennio sono diventati numerosi gli studi per mettere 

a punto stime e criteri di valutazione adatti a descrivere i livelli di esposizione e le 

capacità di risposta ai diversi fattori di crisi. In particolare, molte ricerche si sono 

concentrate sulla nozione di “vulnerabilità ambientale” che in un rapporto del 2001 

dell’IPCC (International Panel on the Climate Change) veniva così definita: 

Il grado rispetto al quale un sistema è suscettibile, o incapace di fare fronte, ad effetti avversi 

del cambiamento climatico o di eventi estremi. La vulnerabilità è funzione del carattere, 

dell’ampiezza e del tasso di variazione climatica cui un sistema è esposto, alla sua sensibilità 

e alla sua capacità di adattamento (IPCC 2001, p. 995).  



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

10 

 

Altri studi in proposito sono stati condotti negli anni successivi e al concetto di 

vulnerabilità in senso biofisico se ne sono intrecciati vari altri, quale la 

vulnerabilità sociale, allargando l’ottica ai sistemi socio-ecologici; dei concetti si 

sono cercate proiezioni quantitative, con la proposta di indicatori di “vulnerabilità 

ambientale” oppure di “sostenibilità ambientale” o ancora di “benessere umano”. 

Anche nei rapporti UNDP degli anni più recenti si è posta attenzione a collegare i 

ragionamenti sullo sviluppo con quelli sulle varie forme di vulnerabilità, inclusa la 

diversa incidenza secondo cui esse si ripercuotono su donne e uomini. Può essere 

utile riportarne qui una breve sintesi: 

Gli ultimi rapporti dell’UNDP (2007, 2008, 2010 e 2011) continuano a identificare le donne 

come soggetti più vulnerabili degli uomini ai rischi, principalmente perché sono 

maggiormente sottoposte a condizioni di povertà, data la diseguale distribuzione di diritti, 

risorse e potere. Ma non solo, la divisione del lavoro e i molteplici ruoli che sono assegnati 

alle donne incidono sulla loro maggiore condizione vulnerabile: rispetto al ruolo di 

riproduzione e alla cura dei bimbi rischiano l’insufficienza alimentare. Nella preparazione del 

cibo e nella provvisione dell’acqua sono soggette al fenomeno della siccità (che influisce 

sull’aumento delle distanze da percorrere), oltre a soffrire maggiormente della scarsità dei 

beni e dell’aumento dei prezzi sul mercato. I cambiamenti climatici, in tali contesti, rendono 

ancora più difficile la realizzazione dei diritti di base delle donne e la loro emancipazione, e al 

contrario aumentano l’ampiezza della gravità delle disparità subite (Tardivo 2012, p. 10). 

Il legame da un punto di vista di genere tra gli aspetti agro-climatici e quelli 

socio-economico-culturali insiti nei fattori di vulnerabilità era stato al centro di uno 

studio redatto nel novembre 2001 da Ann Whitehead e Naila Kabeer (2001). 

Prendendo in esame varie situazioni in area rurale dell’Africa sub-sahariana, le 

autrici discutono ruoli e dinamiche all’interno delle unità familiari in rapporto ad 

ambienti – biofisici ed economici – caratterizzati da alti rischi di vulnerabilità e 

analizzano i vari modi in cui le donne sono svantaggiate rispetto agli uomini nel 

perseguire una sussistenza sicura. 

Negli stessi mesi, in tutt’altro contesto, la filosofa femminista Judith Butler si 

stava confrontando con la questione della vulnerabilità per cercare risposte agli 

eventi dell’11 settembre che riuscissero a rompere lo schema violenza-lutto-odio-

vendetta-violenza. In Vite precarie (Butler 2004) e poi in Critica della violenza 

etica (Butler 2005) lo sforzo intellettuale ed emotivo è quello di assumere fin nel 

profondo della coscienza di sé come soggetto morale la irriducibilità 

dell’esposizione all’altro-da-sé. Cito un passo dalla prefazione di Vite precarie, che 

mi pare disegni con grande forza la portata esistenziale e allo stesso tempo politica 

di questo riconoscimento cruciale:  

Il rischio di poter subire noi stessi un danno, o che altri possano subirlo, l’essere esposti alla 

morte per il semplice capriccio altrui sono fattori che causano paura e angoscia. Quel che è 

meno certo è se l’esperienza di vulnerabilità e di perdita debba condurre necessariamente alla 

violenza e alla punizione militari. Ci sono altri percorsi. Se vogliamo mettere un freno alle 

spirali di violenza per produrre esiti meno violenti è importante chiedersi quale uso politico si 

possa fare dell’angoscia, ben oltre un mero grido di battaglia. Uno degli aspetti chiamati in 

causa dall’offesa è l’intuizione secondo cui là fuori ci sono altri da cui dipende la mia stessa 

vita. Persone che non conosco e non conoscerò mai. Questa inestricabile dipendenza da 

anonimi altri è una condizione a cui non posso sottrarmi volontariamente. Nessuna misura di 

sicurezza potrà impedire tale dipendenza, nessun atto violento di sovranità potrà liberarci da 

tale condizione (Butler 2004, trad. it. 2004, pp. 9-10). 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

11 

 

Desidero concludere attorno a questo tema – l’assunzione radicale dell’essere 

soggetti interconnessi con altri soggetti e con il mondo – le considerazioni che ho 

esposto sin qui. Può apparire che mi sia allontanata molto dagli intrecci tra 

femminismi ed ecofemminismi che avevo scelto come argomento principale; credo 

però che non sia così, perché mi pare che ci sia un profondo legame tra coscienza 

del limite e coscienza delle interdipendenze e tra etica della responsabilità e etica 

delle relazioni. Non solo, ma nelle varie reti degli ecofemminismi l’impegno 

nonviolento e pacifista è stato uno dei primi e più tenaci filoni attorno a cui ci si è 

riconosciute in tante. Se Cernobyl segnò un punto di svolta per molte donne 

italiane e europee nella seconda metà degli anni ’80, nel 1979 l’incidente della 

centrale di Three Mile Island fece altrettanto negli Stati Uniti, dove anzi avvenne 

un’immediata saldatura tra l’opposizione al nucleare “civile” e a quello militare e 

più generalmente tra le prospettive ambientaliste e quelle pacifiste dei movimenti 

delle donne. A primavera del 1980 si tenne l’incontro “Women and Life on Earth: 

a conference on eco-feminism in the ’80’s” e di lì nacque un’iniziativa per cui a 

novembre dello stesso anno duemila donne circondarono il Pentagono nella 

“Women’s Pentagon Action”. 

“Women and Life on Earth” è tuttora il nome di un’associazione (si veda il sito 

www.wloe.org) con sede a Berlino, che si qualifica come “donne per la 

cooperazione internazionale per la pace, l’ecologia, la giustizia sociale”. Di recente 

mi è accaduto di incrociarne le attività, grazie ad una convergenza che si è stabilita 

tra di essa e la rete internazionale delle “Donne in Nero” di cui faccio parte, in un 

percorso comune “No alla Nato”. Anche questo caso è per me una conferma della 

valenza politica che mi sembra dare forza alla molteplicità delle prospettive dei 

femminismi ambientalisti e degli ecofemminismi. 

 

 

 

 

Bibliografia 

Biehl Janet, Femminismo ed ecologia, un legame naturale?, in “Le Monde 

diplomatique – il manifesto”, maggio 2011, pp. 20-21. 

Butler Judith, Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence, Verso, 

London-New York 2004. [Vite precarie. Contro l’uso della violenza come risposta 

al lutto collettivo, a cura di Olivia Guaraldo, Meltemi editore, Roma 2004]. 

Butler Judith, Giving an Account of Oneself, Fordham University Press, New 

York 2005. [Critica della violenza etica, trad. it. di Federico Rahola, Feltrinelli, 

Milano 2006]. 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

12 

 

Calvo Angela, Indicatori, loro criticità e dintorni. Un breve cenno in relazione 

al lavoro IAO-Gender, Seminario “Sicurezza Alimentare, Sviluppo Rurale e 

Ambiente: una prospettiva di genere per l’efficacia dei programmi”, Istituto 

Agronomico per l’Oltremare – Ministero degli Affari Esteri, Firenze 18 gennaio 

2012. 

Carson Rachel, Silent Spring, Houghton Mifflin, Boston 1962. 

d’Eaubonne Françoise, Que pourrait-être une société écoféministe ?, in Libertè, 

égalité… et les femmes ?, L’Harmattan, Paris 1990. 

Donini Elisabetta, Andar per scienza. Il sapere itinerante delle donne dopo 

Cernobyl, in “Reti. Pratiche e saperi di donne”, 1, settembre-ottobre 1987, pp. 19-

22. 

Harding Sandra, The Science Question in Feminism, Open University Press, 

Milton Keynes 1986. 

IPCC, Third Assessment Report. Climate Change 2001, International Panel on 

the Climate Change 2001. 

Keller Evelyn Fox-Grontkowski Christine R., The Mind’s Eye, in Sandra 

Harding - Merrill B. Hintikka (eds.), Discovering Reality. Feminist Perspectives on 

Epistemology, Metaphysics, Methodology and Philosophy of Science, Dordrecht, 

Reidel 1983, pp. 207-224. 

Latouche Serge, Vers une société d’abondance frugale. Contresens et 

controverses sur la décroissance, 2011. [Per un’abbondanza frugale. Malintesi e 

controversie sulla decrescita, Bollati Boringhieri, trad. it. di Fabrizio Grillenzoni, 

Torino 2012]. 

Leonardi Grazia (a cura di), Scienza, potere, coscienza del limite. Dopo 

Cernobyl: oltre l’estraneità, Editori Riuniti Riviste, Roma 1986. 

Meadows Donella H.-Meadows Dennis L.-Randers Jørgen-Behrens III William 

W., The Limits to Growth, The Club of Rome, Ginevra 1972. [I limiti dello 

sviluppo, trad. it. e cura di Filippo Macaluso, Mondadori, Milano 1972]. 

Merchant Carolyn, The Death of Nature. Women, Ecology and the Scientific 

Revolution, Wildwood House, London 1979. [La morte della natura. Donne, 

ecologia e rivoluzione scientifica. Dalla Natura come organismo alla Natura come 

macchina, trad. it. di Libero Sosio, Garzanti, Milano 1988]. 

Mies Maria - Shiva Vandana, Ecofeminism, Zed Books, London 1993. 

Shiva Vandana, Staying Alive. Women, Ecology and Development, Zed Books, 

London 1988. [Sopravvivere allo sviluppo, trad. it. di Marinella Correggia, Isedi, 

Torino 1990]. 

Shiva Vandana, Resources, in W. Sachs (ed.), The Development Dictionary: A 

Guide to Knowledge as Power, Zed Books, London 1992. [Dizionario dello 

sviluppo, trad. it. di Marco Giovagnoli, Gruppo Abele, Torino 1998]. 



 

 

 

 

 

Elisabetta Donini DEP n. 20 / 2012 

 

13 

 

Tardivo Sabrina, Indicatori “rural-gender-environment”: Riflessione su indici 

di vulnerabilità di genere in relazione ad aree a rischio desertificazione in Sahel, 

Seminario “Sicurezza Alimentare, Sviluppo Rurale e Ambiente: una prospettiva di 

genere per l’efficacia dei programmi”, Istituto Agronomico per l’Oltremare – 

Ministero degli Affari Esteri, Firenze 18 gennaio 2012. 

UNDP, Rapporto sullo sviluppo umano 6. La parte delle donne, United Nations 

Development Programme, Rosenberg & Sellier, Torino 1995. 

UNDP, Lo sviluppo umano rapporto 2005. La cooperazione internazionale a un 

bivio, United Nations Development Programme, Rosenberg & Sellier, Torino 

2005. 

Whitehead Ann - Kabeer Naila, Living with Uncertainty: Gender, Livelihoods 

and Pro-Poor Growth in Rural Sub-Saharan Africa, Institute of Development 

Studies Working Paper 134, Brighton  2001. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Feminist Animal Studies in the U.S.: 

Bodies Matter 

by 

Greta Gaard*
 

 

 

Abstract: Raising the question, “Has Animal Studies been good for actual animals?” this 

essay addresses over twenty years of feminist animal studies that developed between the more 

visible years of the Singer/Regan era of the 1970s and the renewed interest in animals 

subsequent to Derrida’s (2002) celebrated discovery of animal subjectivity. Feminist 

communication theory may explain the reasons that, although feminists have been speaking 

on this topic for decades, masculinist-elite academics have not been listening. Since the 

reinvigorated version of academic animal studies recognizes no obligation to act on behalf of 

actual animals, the lack of “uptake” for feminist animal studies has been particularly 

devastating for the well-being of nonhuman animals. 

 

 

 

The emergence and academic acclaim for Animal Studies over the past decade 

is visible in the presence of new book series at university presses, new journals, 

new courses in Human-Animal Studies across the curriculum at prestigious 

universities, special themed issues of PMLA (2009) and The Chronicle of Higher 

Education (2009), numerous conferences, professional societies, and caucuses of 

professional societies (Wolfe 2009). In short, Animal Studies has been good for 

academe. The question is, has it been good for animals? 

The capacity to ask this question – indeed, to make it central to one’s 

intellectual, scholarly, and pedagogical work – is the hallmark of feminism. Not 

merely an academic endeavour or a “way of seeing”, feminism emerged from the 

lived experiences of women who recognized their own experiences of 

marginalization, oppression, and inequality (whether via race, gender, class, 

sexuality, age, ability – and usually some nexus thereof) not as personal deficits or 

biological necessities to be accepted and endured, but rather as socially-produced 

                                                     

* Greta Gaard is author of The Nature of Home (2007) and Ecological Politics: Ecofeminists and the 

Greens (1998), editor of Ecofeminism: Women, Animals, Nature (1993), and co-editor of Ecofeminist 

Literary Criticism (1998). Her essays have appeared in Hypatia, Signs, Environmental Ethics, The 

Ecologist, Ethics & the Environment, Interdisciplinary Studies on Literature and Environment, and 

other volumes of feminist, environmental, sexuality, and cultural studies collections. She is co-editing 

an international volume on Feminist Ecocriticism with Serpil Oppermann and Simon Estok, 

forthcoming in 2013. Currently volunteering at OccupyMN and MN350.org, while working as an 

Associate Professor of English at the University of Wisconsin-River Falls, Gaard can be reached at 

greta.gaard@uwrf.edu. This paper is dedicated to the life work of Marti Kheel, co-founder of 

Feminists for Animal Rights. 



 

 

 

 

 

Greta Gaard  DEP n. 20 / 2012 

 

15 

 

political problems to be challenged. As political and material circumstances 

allowed (and often when they didn’t), these women stepped forward to work with 

other women and feminist men to challenge social hierarchies and create social 

change. From the start, feminism has been a movement for justice: at its heart is the 

centrality of praxis, the necessary linkage of intellectual, political, and activist 

work. Feminist methodology-articulated through such foundational texts as 

Breaking Out: Feminist Consciousness and Feminist Research (Stanley & Wise 

1983), Feminism and Methodology (Harding 1987), and Feminist Praxis (Stanley 

1990) – requires that feminist research puts the lives of the oppressed at the center 

of the research question, and undertakes studies, gathers data, and interrogates 

material contexts with the primary aim of improving the lives and the material 

conditions of the oppressed.  

When feminists attend to “the question of the animal,” they do so from a 

standpoint that centers other animal species, makes connections among diverse 

forms of oppression, and seeks to put an end to animal suffering – in other words, 

to benefit the subject of the research. Nineteenth-century women’s advocacy for 

animals challenged vivisection, “plumage” (the practice of wearing birds feathers 

or even body parts in women’s hats), fur-wearing and meat-eating alike (Donovan 

1990). Using standard feminist methodology (i.e., asking questions such as “where 

are the women?” and “is there an association between ontologizing a being as 

feminine and that subject’s access to social and material goods?”), twentieth-

century vegan feminists and animal ecofeminists sought to end animal suffering in 

its many manifestations (in scientific research, and specifically in the feminized 

beauty and cleaning products industries; in dairy, egg, and animal food production 

[“factory farming”]; in “pet” keeping and breeding, zoos, rodeos, hunting, fur and 

clothing) by developing a feminist theoretical perspective on the intersections of 

species, gender, race, class, sexuality, and nature. Motivated by an intellectual and 

experiential understanding of the mutually-reinforcing interconnections among 

diverse forms of oppression, as well as by many women’s interconnected sense of 

self-identity, a self-in-relationship to other animals (including humans) and 

environments (specific trees, rivers, plants, as well as places), twentieth and 

twenty-first century animal ecofeminists and vegan feminists see their own 

liberation and well-being as fundamentally connected to the well-being of other 

animal species; in short, we insist on moving forward together (Harper 2010; 

Kemmerer 2011). This commitment to an intersectional approach permeates the 

praxis (theory-practice) of animal ecofeminists and vegan feminists because, in the 

words of Martin Luther King, “Injustice anywhere is a threat to justice 

everywhere”. For example, when Feminists for Animal Rights (FAR) activists 

learned that many battered women refused to leave situations of domestic violence, 

aware that there was no place that would shelter both their children and their 

companion animals, and fearful that leaving the animals behind would almost 

ensure the animals’ torture, abuse, and death at the hands of the batterer, FAR 

activists began building coalitions between animal rescue groups and battered 

women’s shelters (Adams 1995). When animal ecofeminists criticized the harms 

produced by injecting rBGH into cows, they stressed the suffering this growth 

hormone caused to lactating cows already grieving the separation from their own 



 

 

 

 

 

Greta Gaard  DEP n. 20 / 2012 

 

16 

 

offspring, who would have drank the mother cow’s milk, not allowing it to be fed 

to humans; but ecofeminists also framed the issue as an opportunity to build 

coalitions among animal advocates, feminists, small farmers, consumer advocates, 

and environmentalists alike (Gaard 1994). Such praxis exemplifies feminist animal 

studies. 

But the feminist empathy for animal suffering, articulated as an ethic of care 

(Adams & Donovan 1996; Donovan & Adams 2007), was soon feminized and 

women’s activism for animal rights was mocked as a movement of “little old ladies 

in tennis shoes”: in male-supremacist (patriarchal) cultures, the association of 

women and animals reinforces their subordinate status. Indeed, the animal rights 

movement itself was catapulted to respectability only when white male 

philosophers distanced themselves from kindness, empathy, or care, and theorized 

about the motives for animal liberation as legitimated either by recourse to animal 

rights (Regan 1983) or to an attention to animal suffering (Singer 1975). Nearly 

thirty years later, Cary Wolfe (2009) echoes the Singer/Regan era in his claim that 

“taking animal studies seriously thus has nothing to do, strictly speaking, with 

whether or not you like animals” (p. 567). Between these two eras of animal 

rights/posthumanist studies prominence, feminist animal scholarship flourished. 

Building on three decades of praxis by second-wave feminist animal advocates 

such as Connie Salamone, Aviva Cantor, Marti Kheel, Gena Corea, Andrée Collard 

and Joyce Contrucci, feminists theorizing about species, gender, nature, and race 

offered more nuanced and sophisticated corrections to the theories of Singer and 

Regan (Gaard 2002). Beginning with Donovan (1990) and Adams (1990), vegan 

feminists and animal ecofeminists developed an ethic of care and responsibility 

(Adams & Donovan 1995, 1996), a contextual moral vegetarianism (Curtin 1991) 

that was later used to develop contextual ethics around indigenous whaling 

practices (Gaard 2001), an analysis of hunting as a site for constructing and 

performing the dominance of heteromasculinity (Kheel 1995; Luke 1997, 1998), a 

feminist interspecies ecopsychology (Jones 2010a, 2010b), and a reconception of 

human self-identity as “political animal” (Gaard 1998; Sandilands 1999) that 

challenged the gendered dualisms at the foundation of western culture, strategically 

situating humans within realms of both culture and nature – a location supporting 

feminist activism for ecology, democracy, inter-species and environmental justice
1
. 

More recent animal ecofeminist critiques have made connections among the 

oppression of women farmers in the global south, climate change and industrialized 

animal food production (Gaard 2011b). 

Yet, despite the theoretical scholarship and political activism of animal 

ecofeminists and vegan feminists alike, the visibility of species within the academy 

                                                     
1
 Animal Studies, or posthumanism, also reconceives human identity, adopting the strategy of 

interrogating the norm (used productively in queer theory to interrogate heteronormativity, for 

example, and in antiracist studies to interrogate whiteness) – but its theory seems to stop after 

reconceiving what it means to be human, requiring no particular action after linguistic deconstruction. 

As Kari Weil (2010) concludes, “In the wake of poststructuralist and postmodern decenterings that 

have displaced the human as a standard for knowledge, [posthumanist] theory finds itself in a similar 

predicament. It cannot avoid seeing the animal suffering around us, but has contradictory foundations 

on which to judge the good or the right thing to do about it” (p. 20). 



 

 

 

 

 

Greta Gaard  DEP n. 20 / 2012 

 

17 

 

quickly receded after Singer and Regan. Perhaps attending to 

anthro(andro)centrism, sexism, and speciesism was just too burdensome for animal 

ecofeminism’s potential allies. Mainstream feminists of the 1990s seemed 

adamantly anthropocentric (Birke 2002; Gaard 2011a), with even ecological 

feminists misrepresenting animal ecofeminists as issuing universalizing mandates 

for veganism, and thereby evading their own responsibility for attending to species 

for at least another decade (see, for example, Plumwood 2000; Seager 2003). A 

second group of potential allies, radical environmentalists resisted analysis of both 

gender and species; race and class gained attention within environmental circles 

after the 1991 First National People of Color Environmental Conference, but 

familiar patterns persisted there as well, with women doing the bulk of the 

grassroots activism, and men doing the majority of speaking and theorizing, 

excluding the question of species from most definitions of “environment”. A third 

group of potential allies outside the academy, animal rights activists (both women 

and men) were also resistant to feminist insights, arguing that “at least women have 

rights; animals have none”. No one should have been surprised, then, when the 

confluence of Derrida’s discovery of himself as an animal (2002), Wolfe’s coinage 

of the term “posthumanism” (2003), and Haraway’s exploration of dog training 

(2003) together catapulted the field of Animal Studies into academic respectability.  

Such surprise could only be possible if one forgot the foundational scholarship 

of feminist communication studies. Work by Robin Lakoff (1975), Dale Spender 

(1980) and Cheris Kramarae (1981) exposed the gendered patterns of 

communication, and the ways that women’s talk is subordinated through the use of 

tag questions (“it seems women are being excluded, doesn’t it?”), hedges (“sort of” 

or “kind of unscholarly to do that”), apologies (“I’m sorry, but it seems vegan 

feminist scholarship isn’t being read”), and frequent interruptions. Women’s 

gendered role in conversation requires linguistic support for and stylistic 

accommodation to dominant speakers, rather than conversational innovation. The 

norm dictates that women and men continue topics introduced by men, but when 

women introduce new topics, these topics are rarely taken up (conversational 

“uptake” in mixed-power groups is less likely for topics introduced by women and 

other non-dominant groups). Consider the well-known phenomenon of the 

department or staff meeting, where a woman introduces a new idea that receives no 

response; later, a man introduces substantially the same idea, which is welcomed 

with acclaim! Perhaps something similar has occurred in this field of knowledge 

about animals, where feminists have been developing theory around species, 

identity, society and ecology for at least three decades, but the topic itself only 

punctures the glass ceiling and surfaces as an academically respectable field when 

articulated by the dominant group of scholars – Singer and Regan in the 1970s and 

1980s, and now Derrida, Wolfe, and Haraway
2 
by 2010.  

                                                     
2
 Haraway’s inclusion in the elite of Animal Studies can be explained not just by her shared 

membership in an academic, racialized, gendered, and classed elite but also by her style-shifting 

accommodation to a dominant and prestige discursive style that shapes not only diction and syntax 

but also topics. As Haraway has admitted, her interests in dog training do not lead her to refrain from 

eating other animals (Potts & Haraway 2010). If Haraway chose to advocate veganism and to stop 



 

 

 

 

 

Greta Gaard  DEP n. 20 / 2012 

 

18 

 

Feminist communication scholarship has looked not only at whose speech 

merits attention, but also at who listens; speaking is associated with power, 

knowledge, and dominance, while listening is associated with subordination. If 

animal ecofeminists and vegan feminists have been speaking and acting in ways 

that articulate a feminist animal studies approach, the absence of their scholarship 

from the foundation and development of Animal Studies indicates that the 

academic elite have not been listening. Not surprisingly, feminist methodology 

emphasizes listening as a hallmark of good scholarship – listening to one’s research 

subjects, to the oppressed, to one’s activist and scholarly community – and creating 

structures for collaboration whereby the research subjects can themselves set the 

agenda, express needs, and benefit from the scholarly endeavor. These “listening 

failures” in animal studies scholarship are not merely a bibliographic matter of 

failing to cite feminists, but signify a more profound conceptual failure to grapple 

with the issues being raised by feminist scholarship, a failure made more egregious 

when similar ideas are later celebrated if presented via nonfeminist sources. For 

example, consider how Carol Adams (2010) helpfully augments Cary Wolfe’s 

(2003) complication of the human/animal binary with categories not just of 

Wolfe’s humanized human, animalized human, humanized animal, and animalized 

animal, but also animalized woman and feminized animal, terms that foreground 

the gender/species/ecology connections that are so relevant to ecological feminism 

– and, one might hope, to Animal Studies as well. 

Reproduction and consumption are explored within Animal Studies, but these 

topics are feminist issues as well: across animal species, female bodies do the 

majority of labor in reproduction, and in most human cultures female bodies both 

serve and are served as the food. Feminist concerns about reproductive freedom 

apply not only to elite white women but to poor women, indigenous women, 

women of the global south, and females in factory farming operations as well; from 

an animal ecofeminist standpoint, the reproductive and sexual enslavement of 

female animal bodies anywhere is deeply unethical (Gaard 2010). This practice 

benefits the few, at the expense and suffering of the many: the female animals, 

their mates and offspring, the workers paid to slaughter them, the subsistence 

farmers driven out of work by industrial agribusiness, the land clearcut or polluted 

with excrement, the water contaminated with antibiotics and growth hormones, the 

air polluted with excesses of flatulence and carbon dioxide, and the consumers who 

contract heart disease, obesity, and a variety of cancers and infectious diseases.  

What are the benefits of making connections between the insights produced 

through animal studies and those of a larger eco-cultural critique such as a 

postcolonial, ecological animal feminism? Clearly, such connections extend theory 

from the realm of the purely intellectual to that of the political. They expose the 

broader implications and deeper roots of animal studies insights, making the theory 

more relevant. In many cases, such connections expose our own role in oppressive 

structures – as consumers of suffering, as contributors to climate change, as 

sponsors of global food scarcity – and such exposure is not flattering. Moreover, 

                                                                                                                                     

dog training or horseback riding as manifestations of species dominance, one wonders whether her 

scholarship would fall from favor within academe and Animal Studies alike. 



 

 

 

 

 

Greta Gaard  DEP n. 20 / 2012 

 

19 

 

these connections uncover the historical role human-animal relations have played 

in perpetuating colonization (Huggan & Tiffin 2010) – making it paradoxical for 

postcolonial scholars and animal studies scholars alike to continue patronizing 

institutions of species imprisonment, enslavement, and slaughter. In sum, making 

these broader connections requires restoring what Adams (1990) calls “the absent 

referent,” the fragmented bodies of animals, and in the face of such suffering, it 

requires action. In the words of Josephine Donovan (1990), “We should not kill, 

eat, torture, and exploit animals because they do not want to be so treated, and we 

know that. If we listen, we can hear them”. 

Let’s start listening. 

 

 

 

 

 

Works Cited 

Adams C. J. 2010, Why feminist-vegan now?, in “Feminism and Psychology”, 

20, 3, pp. 302-317. 

Adams C. J. 1990, The Sexual Politics of Meat: A Feminist-Vegetarian Critical 

Theory, Continuum, New York. 

Adams C. J. 1995, Woman-Battering and Harm to Animals, in Adams and 

Donovan (eds.), pp, 55-84. 

Adams C.J. and Donovan J. (eds.), 1996. Beyond Animal Rights: A Feminist 

Caring Ethic for the Treatment of Animals, Continuum, New York. 

Adams C.J. and Donovan J. (eds.), 1995. Animals and Women: Feminist 

Theoretical Explorations, Duke University Press, Durham, NC.  

Birke L., 2002, Intimate Familiarities? Feminism and Human-Animal Studies, 

in “Society & Animals”, 10, 4, pp. 429-436.  

Curtin, D. 1991, Toward an Ecological Ethic of Care, in “Hypathia”,  6, 1, pp. 

60-74. 

Derrida J. 2002, The Animal That Therefore I am (More to Follow), in “Critical 

Inqury”, 28, 2, pp. 369-418. 

Donovan J. 1990, Animal Rights and Feminist Theory, in “Signs”, 15, 2, pp. 

350-375. 

Donovan J. - Carol J. Adams (eds.) 2007, The Feminist Care Tradition in 

Animal Ethics, Columbia University Press, New York.  

Gaard G. 2011a, Ecofeminism Revisited: Rejecting Essentialism and Re-Placing 

Species in a Material Feminist Environmentalism, in “Feminist Formations”, 23, 2, 

pp. 26-53.  



 

 

 

 

 

Greta Gaard  DEP n. 20 / 2012 

 

20 

 

Gaard G. 2011b. Global Warming Narratives: A Feminist Ecocritical 

Perspective, in The Future of Ecocriticism, edited by S. Oppermann and U. Ozdag. 

Cambridge Scholars Press, Cambridge. 

Gaard G. 2010, Reproductive Technology, or Reproductive Justice? An 

Ecofeminist, Environmental Justice Perspective on the Rhetoric of Choice, in 

“Ethics  the Environment”,  15, 2, pp. 103-129. 

Gaard G. 2002, Vegetarian Ecofeminism: A Review Essay, in “Frontiers”,  23 

(3), pp. 117-46. 

Gaard G. 2001, Tools for a Cross-Cultural Feminist Ethics: Ethical Contexts 

and Contents in the Makah Whale Hunt, in “Hypathia”, 16 (1), pp. 1-26. 

Gaard G. 1998, Ecological Politics: Ecofeminists and the Greens, Temple 

University Press, Philadelphia.  

Gaard G. 1994. Milking Mother Nature: An Ecofeminist Critique of RBGH, in 

“The Ecologist”, 24, 6, November/December, pp.1-2. 

Haraway D. 2003, The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and 

Significant Otherness, Prickly Paradigm Press, New York.  

Harding S. (ed.) 1987, Feminism and Methodology. Bloomington, IN: Indiana 

University Press.  

Harper A. B. 2010, Sistah Vegan: Black Female Vegans Speak on Food, 

Identity, Health, and Society, Lantern Books, New York.  

Huggan G.-Tiffin H. 2010, Postcolonial Ecocriticism: Literature, Animals, 

Environment, Routledge, New York.  

Jones P. 2010a, Harbingers of (Silent) Spring: Archetypal Avians, Avian 

Archetypes, and the Truly Collective Unconscious, in “Spring: A Journal of 

Archetype and Culture”. Special Issue: Minding the Animal Psyche. Spring (83), 

pp. 185-212. 

Jones P. 2010b, Roosters, hawks, and dawgs: Toward an inclusive, embodied 

eco/feminist psychology, in “Feminism and Psychology”,  20, 3, pp. 365-380. 

Kemmerer L. (ed.) 2011,  Sister Species: Women, Animals, and Social Justice, 

University of Illinois Press, Chicago. 

Kheel M. 1995, License to Kill: An Ecofeminist Critique of Hunters’ Discourse, 

in Adams-Donovan (eds.), pp. 85-125.  

Kramarae C. 1981, Women and Men Speaking, Newbury House Publishers, 

London. 

Lakoff R. 1975, Language and Women’s Place, Harper & Row, New York.  

Luke B. 1998, Violent Love: Hunting, Heterosexuality, and the Erotics of Men’s 

Predation, in “Feminist Studies”, 24, 3, pp. 627-655. 



 

 

 

 

 

Greta Gaard  DEP n. 20 / 2012 

 

21 

 

Luke B.1997, A Critical Analysis of Hunters’ Ethics, in “Environmental 

Ethics”, 19, 1, pp. 25-44. 

Plumwood V. 2000, Integrating Ethical Frameworks for Animals, Humans, and 

Nature: A Critical Feminist Eco-Socialist Analysis, in “Ethics and the 

Environment”, 5, 2, pp. 285-322. 

Potts A. - Haraway D. 2010, Kiwi chicken advocate talks with Californian dog 

companion in “Feminism and Psychology”, 20, 3, pp. 318-336.  

Regan T. 1983, The Case for Animal Rights, University of California Press, 

Berkeley. 

Sandilands C. 1999, The Good-Natured Feminist: Ecofeminism and the Quest 

for Democracy, University of Minnesota Press, Minneapolis.  

Seager J. 2003, Pepperoni or broccoli? On the cutting wedge of feminist 

environmentalism in “Gender Place & Culture”, 10, 2 (2003b), pp. 167-174. 

Singer P. 1975, Animal Liberation, New York Review Press, New York. 

Spender D. 1980, Man Made Language, Routledge & Kegan Paul, London. 

Stanley L. (ed.) 1990, Feminist Praxis, Routledge, New York. 

Stanley L. and Wise S. 1983, Breaking Out: Feminist Consciousness and 

Feminist Research, Routledge & Kegan Paul, Boston. 

Weil K. 2010, A Report on the Animal Turn, in “Differences”, 21, 2, pp. 1-23.  

Wolfe C. 2009, Human, All Too Human: ‘Animal Studies’ and the Humanities, 

in “PMLA”, 124, 2, pp. 564-575. 

Wolfe C. 2003, Animal Rites: American Culture, the Discourse of Species, and 

Posthumanist Theory, University of Chicago Press, Chicago and London. 

 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Ecofeminism – The Challenge to 

Theology  

by 

Rosemary Radford Ruether* 

 

Abstract: This article surveys the shaping of the theological system of Christianity, from its 

Ancient Middle East, Greek and Hebrew roots to its development in the West in Augustine, 

Luther and Calvin. It shows the challenge to the model of male domination in this theology 

from the 17
th

 century Quaker and 19
th

 century abolitionist feminism to contemporary 

feminism. It then discusses the reconstruction of this theology from an ecofeminist 

perspective. It concludes by examining the tension between two ethical imperatives: the call 

to sustainability and the call to preferential option of the poor and the need to balance these 

two imperatives. 

 

 

Ecology poses a profound challenge to classical Christian theology and indeed 

all the classical religions shaped by the world view of patriarchy. But this paper 

will focus on Christianity, with its roots in the world views of Ancient Near East 

and Greco-Roman worlds. Let me start by a brief definition of ecofeminism. 

Ecofeminism or ecological feminism examines the interconnections between the 

domination of women and the domination of nature. It aims at strategies and world 

views to liberate or heal these interconnected dominations by better understanding 

of their aetiology and enforcement. 

There are two levels on which this relation between sexism and ecological 

exploitation can be made: on the cultural-symbolic level and on the socio-

economic level. My assumption is that the first is an ideological superstructure that 

reflects and ratifies the second. That is, social patterns developed, deeply rooted in 

the distortion of gender relations with the rise of patriarchal slavocracies in Ancient 

Near East that inferiorized women as a gender group. The system of domination of 

women itself was rooted in a larger patriarchal hierarchical system of priestly and 

warrior-king control over land, animals and slaves as property, to monopolize 

wealth, power and knowledge.  

                                                     
*
 Rosemary Ruether Radford è una teologa cattolica statunitense. È nata a St Paul (Minnesota) nel 

1936. Attualmente è Senior Adjunct Professor presso la Claremont School of Theology e la 

Claremont Graduate University. È una delle principali rappresentanti della cosiddetta teologia 

femminista nordamericana. È autrice di Sexism and God-Talk: Toward a Feminist Theology (1993), 

Gaia and God: An Ecofeminist Theology of Earth Healing (1994), New Women, New Earth (1995).  



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

23 

 

As this system of domination is shaped socially, ideological tools were 

constructed to ratify it as a reflection of the “nature of things” and the “will of 

God/the gods”. Law codes were developed to define these relations of power of 

dominant men over women, slaves, animals and land as property
1
. These law codes 

are depicted as handed down to an inspired lawgiver by God/the gods. Creation 

stories were spun out to depict this hierarchical social order as itself a reflection of 

the cosmic order. 

In the Ancient Near East and classical Athens several creation stories were 

constructed to ratify this design of society. In the Babylonian creation story, that 

goes back to the third millennium B.C., the story of cosmogony is told as a 

theogony of the gods that culminates in an intergenerational conflict between the 

old earth mother, Tiamat and her great-grandson Marduk. A mother-dominated old 

world of primal energies is set against a new world order of city-states championed 

by Marduk
2
.  

Marduk is seen as conquering chaos and creating cosmos by conquering the 

primal mother, treading her body underfoot and splitting it in half, using one half to 

fashion the starry firmament above and the other half the earth below. Her 

subordinate male consort is then slain and from his blood, mixed with the earth, are 

fashioned human beings to be the slaves of the gods so the gods can be at leisure. 

The elemental mother is turned into “matter” which can then be used to shape a 

hierarchical cosmos. The creation of the human as slaves to the gods within this 

cosmos defines primary social relations as that of masters over slaves.  

In both the Hebrew and the Greek creation stories this primal battle against the 

mother that suggested an earlier alternative world is concealed. These stories begin 

with the presupposition of patriarchal dualism as the foundational nature of things. 

For the Greek philosophical story, told by Plato, the primal dualism of mind 

divided from matter was the first state of things. On the one side stood Mind 

containing the archetypal ideas; on the other side, unformed matter, the receptacle 

or “nurse” of things to be. Between the two stands disembodied male agency as the 

divine architect or Creator, who shapes matter into a cosmos by fashioning it after 

the intellectual blueprint of the divine ideas
3
.  

The Creator shapes a circular and hierarchically ordered cosmos with the fixed 

stars and the realm of the gods at the outer edge, the earth at the bottom and the 

planetary spheres ranged in between. He then fashions the world soul to set this 

cosmos in motion. Taking the residue of the world soul he cuts them into 

individual souls and places them in the stars. There they have a pre-incarnational 

vision of the eternal ideas. Then they are encased in bodies, fashioned by the 

planetary gods, and put on earth.  

                                                     
1
 For these relations of patriarchal domination in Ancient Near Eastern and Greek law codes, see R. 

Ruether, Gaia and God: An Ecofeminist Theology of Earth Healing, Harper, SanFrancisco l992, pp. 

174-180. 

2
 See The Creation Epic in I. Mendelson (ed.), Religion in the Ancient Near East, Liberal Arts Press, 

New York l955, pp. 17-46. 

3
 Plato, Timaeus (49) from The Dialogues of Plato, vol. 2, B. Jowett (ed.), Random House, New York 

1937, p. 29. 

 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

24 

 

The task of the soul is to control the passions that arise from the body and to 

cultivate the intellect. If the soul succeeds in this task it will doff the body at death 

and return to its native star, there to live “a blessed and congenial existence”. But if 

it fails to control the body, it will enter a cycle of reincarnation, entering the bodies 

of lower beings, women, lower social classes and animals
4
. The fall into an animal 

is terminal for the soul, but from lower forms of humans, women and lower 

classes, the soul can rise through successive incarnations into the highest state, the 

elite Greek male, and be liberated into disembodied bliss. 

Although Christianity would shed the ideas of the preexistence and 

reincarnation of the soul
5
,  it followed key presuppositions of Plato’s cosmology, 

reading the Genesis story through the lens of the Timaeus. It continued the 

presuppositions that the soul is an ontological substance separable from the body, 

living in an alienated state on earth, whose true home lies in Heaven. It attempted 

to combine the Platonic eschatology of the soul’s return to the stars with the 

radically different Hebrew eschatology of the resurrected body on a millennial 

earth, by imagining a “spiritual body” stripped of its mortal components that would 

clothe the soul in its final heavenly state
6
.  

Like Plato, Christianity imaged the soul in relation to the body as male 

controlling power over female-identified body and passions that are to be 

controlled. Although women are conceded also to possess a redeemable soul in 

God’s image, the classical Christian theological tradition sees this soul as non-

gendered. A genderless soul that can be redeemed through baptism into Christ is 

distinguished from women as female who are seen as inherently closer to the sin-

prone bodily tendencies. This lower nature demands that women be subordinated 

and kept under control by men, but it also means that women are prone to 

insubordination and subversion of male rational control. It is through this female 

tendency that the male was seduced into sin in the beginning and paradise lost, 

ushering humanity into a fallen world. 

In this story of original paradise, sin and fall Christianity drew on a very 

different cosmology and earth story from the Hebrews. The Genesis story posits a 

patriarchal God who shapes an original chaotic matter into cosmos through his 

word-command during a six-day work week, culminating in sabbatical rest. The 

human, created male and female, on the sixth day and given the command to rule 

over the earth and its plants and animals, is not created as a slave, but as a royal 

servant or administrator of the earth as representative of God or “in God’s image”
7
. 

                                                     
4
 Ibid. (42), p. 23; also Plato’s Phaedrus, where he adds the idea that the fallen soul will enter into 

various upper or lower class people depending on the extent of its fall into the passions: Dialogues of 
Plato, p. 248. 

5
 See Origen, On First Principles II, 2, 2, Harper and Row, New York l966, pp. 81-82: also R. R. 

Ruether, Gaia and God: An Ecofeminist Theology of Earth Healing, Harper, SanFrancisco 1992, p. 

133. 

6
 Gregory Nyssa describes the risen body as stripping off all that has made it mortal: see his On the 

Soul and the Resurrection, in Nicene and Post-Nicene Fathers, 2nd Series, vol. 5, Parker, New York 

1893, pp. 464-465. 

7
 Genesis I.26-27. 

 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

25 

 

There is no explicit mandate for the domination of some humans over others, as 

male over female, or master over slave, in the Hebrew story. This fact allowed the 

Genesis story to be used as a potent basis for an egalitarian view of all humans as 

equal in God’s image in later Christian movements that sought to dismantle slavery 

and sexism. But this later Christian usage of Genesis overlooks what was implicit 

in the Hebrew story, and explicit in Hebrew law and exegesis. Adam is a generic 

human who is assumed to be embodied by the male patriarchal class who represent 

dependent humans, women, slaves and children, and rule over God's creation
8
. 

Moreover, in Genesis 2-3, as if to make the gender assumptions explicit, the 

male is identified with the original male human being, out of which the female is 

created by the male God and handed over to him as his wife-servant. Contrary to 

modern feminist apologetics, this is not an egalitarian relation, but one in which the 

male is the normative human, and the female a derivative auxiliary
9
. Moreover this 

derivative female is then described as initiating disobedience to God’s command 

and thus causing the pair to be thrown out of paradise to live an oppressive 

existence. He is punished by hard labor by the sweat of his brow, while she is 

punished by painful childbearing and subjugation to her husband. 

Although the present fallen world is sunk in sin, Hebrew thought looks forward 

to a future time when paradise will be restored. When humans (Israel’s patriarchal 

class) turn and obey God, God will restore them to an idyllic world where there 

will be no violence between man and man, alienation between man and nature will 

be overcome, harmonic relations will reign on a peaceful and prosperous earth. 

Originally this Hebrew future hope for a future paradise was earth and mortality-

bound. It assumed that redeemed humans would live a long, healthy, but mortal life 

on a peaceful and bountiful but mortal earth
10

. 

Later contact with Persian eschatology and Platonism would reshape Hebrew 

futurism into apocalyptic scenarios in which the dead of past generations rise, are 

judged by a messianic king and the whole earth transformed into immortal 

conditions. It is this apocalyptic eschatology that is received by the Christian 

movement and fused with elements of Platonic cosmology to create the classic 

Christian story of creation, fall and redemption. 

Since Christianity dropped the ideas of the soul’s pre-existence and 

reincarnation, it also lost the explanation for women's inferiority based on the view 

that women are born through the failure of souls in past male incarnations to 

control their bodily passions. Some early Christian movements suggested a 

subversive liberation in Christ, from all relations of subjugation, women to men, 

slaves to masters, subjugated to ruling nations. The original equality prior to sexual 

                                                     
8
 See P. Bird, Male and Female He Them, Gen 1:27b in the context of the priestly account of 

Creation, in Image of God and Gender Models in the Judaeo-Christian Tradition, Created K. 

Borresen (ed.), Fortress Press, Minneapolis, MN 1994, pp. 11-34.  

9
 See P. Trible, Depatriarchalizing in Biblical Interpretation, in “Journal of the American Academy 

of Religion”, XLI/1, March, 1973, pp. 30-48. 

10
 See the doctoral thesis by R. Zohar Dulin, Old Age in the  Hebrew Scriptures, Ph.D. Thesis, 

Northwestern University, 1982. 

 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

26 

 

differentiation is seen as restored, drawing on the Galatians text, “In Christ there is 

no more male and female, Jew and Greek, slave and free”
11

.  

But as Christianity was institutionalized in the patriarchal family and political 

order, it moved quickly to suppress these radical interpretations of redemption in 

Christ. Although equal access to heavenly redemption was conceded to women, 

this future hope was not allowed to subvert patriarchal relations on earth in the 

newly forming Christian church and society. This is already expressed in the post-

Pauline dicta in I Timothy, which declared that women were created second and 

sinned first, and therefore are to keep silence and to have no authority over men in 

the Christian community
12

. 

Augustine, in his commentaries on Genesis in the late 4th and early 5th 

centuries, would shape the theological rationale for women’s subordination that 

would be followed by the dominant line of Christian theologians through the 

Reformation. For Augustine, woman, although given a non-gendered soul by the 

creator that enables her to be redeemed, was created in her female nature to be 

subordinate to the male in the sexual-social roles of wife and child-bearer. For 

Augustine, femaleness itself represents the inferior bodily nature, while the male 

represents the intellect which is to rule over both his body and hers. He is the 

collective Adam made in God’s image, while woman as woman does not possess 

the image of God in herself but images the subordinate body. She is “in the image 

of God” only when taken together with the male “who is her head”
13

. 

Moreover, for Augustine, due to her inferior and more sin-prone nature, Eve 

initiated disobedience to God. The male in assenting to her prompting, thus 

conceded to his lower self. Only thus does the whole human fall into sin
14

. 

Although humans as a whole are punished by a loss of original immortality that 

was the gift of union with God and have lost the free will that allowed them to 

chose God over their sinful self-will, women are punished for their special fault by 

coercive subjugation
15

. 

For Augustine, woman was created subordinate, but is now in a state of forced 

subjugation to punish her for her original insubordination and to keep her in her 

place. Redemption does not liberate her from this subordination. Rather, through 

voluntary acceptance of it, she makes herself obedient to God and a fit subject of 

heavenly bliss. Then finally there will be no hierarchy of male over female, but all 

the blessed will live in gloriously spiritualized bodies freed from sin and death. 

                                                     
11

 See R. R. Ruether, Women and Redemption: A Theological History, Fortress Press, Minneapolis, 

MN 1998, ch. 1. 

12
 I Timothy I:11-15; see D. R. MacDonald, The Legend and the Apostle: The Battle for Paul in Story 

and Canon , Westminister Press, Philadelphia, PA 1983.  

13
 Augustine, De Trinitate 10,10,7: see Ruether, Women and Redemption, ch. 2. 

14
 Augustine, City of God 14:11. 

15
 Augustine, On Genesis against the Manichaeans II.19; R. J. Teske (ed). The Fathers of the Church, 

vol. 84, Catholic University of America Press,Washington, D.C. 1991; see Ruether, Women and 

Redemption, ch. 2. 

 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

27 

 

These patriarchal patterns that fused Hebrew and Greek thought reigned in 

Christian cosmology, anthropology, Christology and soteriology until modern 

times, being taken up and renewed by the mainline Reformers, Luther and Calvin. 

In the 16th and 17th centuries a few maverick feminist humanists, and the Quakers 

challenged the doctrine of male domination as order of nature and punishment due 

women for their priority in sin. They picked up suppressed early Christian themes 

of radical egalitarianism and argued that all humans were made equal in the 

original creation
16

. 

For these thinkers the domination of women, as well as other forms of 

domination, such as slavery, came about through sin; not women’s sin, but the sin 

of dominant males who distorted the original harmony by usurping power over 

others. Christ came to overcome all such dominations and to restore the equality of 

women and men, but male church leaders have distorted the gospel into new 

rationales for sexism. Redemption means not just a promise of spiritual equality in 

heaven, but a social struggle to overcome unjust domination of men over women, 

masters over slaves, here on earth. 

This theology of original and redeemed equality over against patriarchal 

slavocracy was picked up and developed by the abolitionist feminists of the l9th 

century, such as the Grimké sisters and Lucretia Mott. In the pithy words of Sarah 

Grimké, writing in l837, “All I ask of my brethren is that they take their feet from 

off our necks and permit us to stand upright on the ground which God designed us 

to occupy”
17

. Sarah Grimké had no doubt that that ground was one of an 

autonomous human being created to be man's peer and equal partner, not his 

subordinate. 

This anthropology of original and restored equality was rediscovered by modern 

feminist theology and has been the basis for a critique of patriarchal anthropology 

in recent decades. But the l9th century feminists did not question an 

anthropocentric world view in which man and woman together were created to 

dominate and rule over the non-human creation. It is only with the deepening of 

feminist theology in ecofeminism that there has been a questioning of patriarchal 

cosmology and recognition of the need to grapple with the whole structure of the 

Christian story, and not just with gender relations in its anthropology. 

When I speak about the challenge of ecofeminism to theology, it is in the 

context of radicalization that takes place as ecological consciousness is 

incorporated into feminist theology. One then realizes the need to question and 

reconstruct the cosmological framework out of which the Christian worldview 

grew from its ancient roots in the Hebrew and Greek worlds. A full treatment of the 

implications of these deeper questions is still very much in process. One awaits a 

full presentation of what an ecofeminist theology would look like. Here I will only 

                                                     
16

 Particularly the tract of Agrippa von Nettesheim (1509) De Nobilitate et Praecellentia foeminei 

Sexus, ed. Charles Bene (Droz, Geneva 1990); see Ruether, Women and Redemption, ch. 4. 

17
 S. Grimke, Letters on the Equality of the Sexes and the Condition of Women (1837), in M. Schneir 

(ed.), Feminism: The Essential Historical Writings, Vintage, New York 1992, p. 38. 

 

 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

28 

 

attempt a few suggestions about how the self, sin and redemption, God, cosmology 

and eschatology are being rethought by ecofeminist theology. 

I begin with a view of the self in ecofeminist theology as the starting point for a 

challenge to the Platonic construct of soul and body which still reigns officially in 

Christian thought, although with failing conviction. The basic assumption of eco-

feminist theology (although seldom clearly articulated) is that the dualism of soul 

and body must be rejected, as well as the assumptions of the priority and 

controlling role of male-identified mind over female-identified body. This 

anthropology is at the heart of the distortion in Western thought of our relation to 

ourselves, as well as to our fellow earth creatures and the cosmos as a whole. 

Humans are latecomers to the planet. The plants and animals existed billions of 

years before us. We are descendents of the long evolution of increasingly complex 

life forms on earth. Our consciousness does not set us radically apart from the rest 

of the life forms on earth, but is part of a continuity of matter-energy dynamics that 

bursts into life, awareness of life and self-reflecting consciousness in organisms 

with progressively more complex brains. We were not created to dominate and rule 

the earth, for it governed itself well and better for millions of years when we did 

not exist or existed as a non-dominant mammal. Only in very recent earth history, 

in the last few thousand years, has homo sapiens emerged as an increasingly 

dominant species using its special gifts for thinking and organizing to control and 

exploit the majority of humans and the non-human earth community. Stewardship 

is not a primal command, but an ex post facto effort of dominant males to correct 

overabuse and become better managers of what they have presumed to be their 

patrimony; namely, ownership of the rest of the world. 

We need to recognize that our self-reflective consciousness is not a separable 

ontological substance, but our experience of our own interiority which is integral to 

our brain-body and dies with it. We are finite sparks of self-conscious life who 

arose from earth and return to it at death. Our consciousness did not fall from a 

heaven outside the earth and will not escape outside of it into an eternal life. Our 

destiny and calling is of and for this earth, our only and true home. Immortality 

does not lie in the preservation of our individual consciousness as a separate 

substance, but in the miracle and mystery of endlessly recycled matter-energy out 

of which we arose and into which we return. To better translate the Ash 

Wednesday proclamation, “we are earth; to earth we shall return”. 

This means we need to use our special capacities for thought, not to imagine 

ourselves as ruling over others, superior to them, and escaping our common 

mortality, but rather to celebrate the wonder of the whole cosmic process and to be 

the place where this cosmic process comes to celebrative consciousness. We also 

need to use our capacities to think and understand these processes to find how to 

harmonize our lives with the life of the whole earth community. This demands a 

spirituality and ethic of mutual limitation and nurture of reciprocal life-giving, the 

very opposite of the spirituality of separation and domination. 

This ecological consciousness of self calls for a very different understanding of 

the nature of evil and its remedies. We need to give up the presuppositions of an 

original paradise when there was no evil and a future paradise when evil and death 

are overcome. Rather we need to look more closely at the aetiology of our 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

29 

 

particular distortion of our relation to one another and to the earth through myths of 

separation and domination. Here I find myself particularly instructed by Brazilian 

ecofeminist theologian Ivone Gebara.  

In Gebara’s view, evil, in the sense of finitude and tragedy, have always been 

with us and all life forms on earth and will always be so. The primal sin is not a 

disobedience that caused us to fall into a mortality to which we were not originally 

subjected. Rather the primal sin lies in the effort to escape from mortality, finitude 

and vulnerability. The desire to escape from mortality may have long been a part of 

human awareness of the fear of death, but it took organized, pernicious forms with 

the rise of powerful males who sought to monopolize power over other humans, 

land and animals. For them the ultimate power over others was to rise superior to 

death itself, to organize their power to assure themselves of an invulnerability to 

that finitude that is the common lot of earth creatures
18

. 

This very effort to secure its own invulnerability from want and death impelled 

an endless process of seeking to amass power at the expense of the rest of humans 

and the earth. Thus these dominant men, seeking ultimate salvation from 

vulnerability, constructed systems of abuse and exploitation of other human and the 

earth to amass overweening wealth and power. Women became the particular 

targets of this flight from vulnerability because they represented men’s finite 

origins and the realities of earth-bound pain and limits. To rule over and to flee 

from woman, the body and the earth was to seek to conquer and flee from one's 

own denied finitude. 

For Gebara it is this impulse to dominate and exploit in order to conquer want, 

imagining one’s self to have transcended finite limitations, that has created the 

system of distortion that heaps excessive want and untimely death on the majority 

of humans. This system of exploitation threatens to undo the processes that 

maintain the lifecycle of all earth beings in relation to one another, crafted by the 

earth over billions of years. It is this system of domination and distortion which is 

sin, as distinct from tragedy and death which are natural and inevitable. 

This understanding of the aetiology of sin and the fall into domination also 

dictates how Gebara understands salvation. Just as we must give up the original 

paradise where there was no tragedy or death, so we must give up the future 

paradise where tragedy and death are overcome
19

. We need to recognize that these 

myths of immortal and perfect beginnings and ends not only falsify our real 

possibilities, but are themselves the projection of the escape from vulnerability 

which is at the heart of sin. 

The real salvation that is available to us is of much more modest dimensions, 

and yet nevertheless of world historic and global proportions. We need to 

dismantle the system of distortion that gives a privileged class overweening wealth 

and power at the expense of most humans and which is destroying the life-

sustaining balances of the earth. In so doing we will not expect a paradise free from 

tragedy and death, but rather a community of mutual life-giving where we can hold 

                                                     
18

 Ivone Gebara, Teologia a Ritmo de Mujer, San Pablo, Madrid 1995, pp. 146-156. Ruether, Women 
and Redemption, ch. 8. 

19
 Ibidem. 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

30 

 

one another in the celebrative as well as the tragic moments of our common life as 

earth creatures. This more modest redemptive hope was summed up in the 

conclusion of the women’s creed written by Robin Morgan for the Women’s 

Conference in Bejing, China
20

:  

 

Bread. A clean sky. Active peace. A woman’s voice singing 

somewhere. The army disbanded. The harvest abundant. The  

wound healed. The child wanted. The prisoner freed. The 

body's integrity honored. The lover returned...Labor equal, 

fair and valued. No hand raised in any gesture but greeting. 

Secure interiors – of heart, home and land – so firm as to 

make secure borders irrelevant at last. 

 

This is the vision of an ecological hope freed from false escapism and content to 

make common joys abundant and available to us all, in the midst of those tragedies 

of limits, failures and accidents that also should be equally shared, rather than 

heaped upon some in excess so a privileged few may imagine themselves 

immortal. 

The dismantling of an escapist self and salvation history that is the root of 

human sin and han
21

 (victimization of others and the pain of victimization) also 

demands a dismantling of the view of cosmology, God and Christ that has 

sustained this distortion. Instead of modeling God after male ruling class 

consciousness, outside of and ruling over nature as its controlling immortal 

projection, God in ecofeminist spirituality is the immanent source of life and the 

renewal of life that sustains the whole planetary and cosmic community. God is 

neither male nor anthropomorphic. God is the font from which the variety of 

particular beings ‘co-arise’ in each generation, the matrix that sustains their life-

giving interdependency with each other, and also the judging and renewing 

insurgency of life that enable us to overcome the distortions that threaten healthy 

relations. 

This understanding of God is leading several ecofeminist theologians to 

reconstruct the understanding of the Trinity as the sustaining matrix of immanent 

relationality. Ivone Gebara sees the Trinity not as a separate, self-enclosed relation 

of two divine males with each other, mediated by the Spirit, but rather as the 

symbolic expression of the basic dynamic of life itself as a process of vital 

interrelational creativity. Life as inter-relational creativity exists on every level of 

reality. As cosmos it reveals itself as the whole process of cosmic unfolding and 

                                                     
20

 This women’s creed, written by Robin Morgan for United Nations Conference on Women in 

Beijing, China in September, 1995, was sent to me by Catherine Keller of Drew Theological 

Seminary in Madison, New Jersey. 

21
 The term “han” comes from Korean Minjung theology that discusses the experience of 

victimization. For a theology that interconnects the Western Christian emphasis on sin with the 

Minjung emphasis on han, see A. Sung Park, The Wounded Heart of God: The Asian Concept of Han 

and the Christian Doctrine of Sin, Abingdon Press, Nashville TN 1993. 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

31 

 

interrelation of planets and galaxies. As earth it shows us the dynamic 

interrelational proces of life unfolding in the biosphere
22

. 

Each species ramifies into many differences, including human beings with their 

many races and cultures. We should celebrate this diversity of humanness and 

affirm our interrelation with each other in one community on earth. Likewise 

interpersonal society and the person herself exists as a creative dynamic of 

expanding plurality and new interrelationality, of unity and diversity in interaction. 

The Trinitarian dynamic of life is both creational and salvational; it both creates 

new life and seeks to correct distorted relations and reestablish life-giving, loving 

relationality. The name of the Trinitarian God as sustaining, redeeming matrix of 

cosmic, planetary, social and personal life is Sophia: Holy Wisdom. 

In the context of this understanding of the ecological self, good and evil and the 

Trinitarian God, what does it mean to speak of Jesus as Christ? Can we still affirm 

this one historical figure as the unique incarnation of God's creating Logos, even 

reinterpreted as Sophia? In what way is he both Sophia and Messiah? Gebara 

questions the messianic myth of a heroic warrior who will deliver victims from 

oppression, punish the oppressors and create an ideal earth freed from sin and 

want. She sees this myth as the counter-part, arising from victims, of the desire to 

escape from finitude, but now coupled with the thirst for revenge upon those who 

have secured their own privilege at the expense of others. Messianic myths, as 

revenge scenarios of victims, do not break, but reproduce the cycle of violence and 

create new victims and new victimizers. 

Jesus, for Gebara, is a very different prophetic figure that sought to break 

through the cycle of violence. Taking the side of the victims, he also called those in 

power to repent and enter into a new community of mutual service. The dominant 

system could not tolerate his message and killed him to silence his counter vision. 

But his followers also betrayed him by turning his call to a community of shared 

love into a new messianism, making him into the warrior imperial Savior that 

would secure the Christian system of dominating power
23

. 

Thus to ask how Jesus is the Christ one must overturn the messianic myth. Jesus 

instead stands as an anti-messiah calling us to rediscover the community of equals 

that appears when the system of sin and han, of victimizers and victims, of rich and 

poor, is dismantled. We enter then, not a community of immortal blessedness freed 

from finitude and limits, but a community of shared joys and sorrows as earth 

creatures, former Pharisees and prostitutes, the lame and the blind, women and men 

on the edges of the dominant system breaking bread together. 

Likewise if Jesus reveals God, the God he reveals is not the split off, 

dominating Logos of immortalized male sovereignty, but the Holy Wisdom of 

mutual self-giving and life-sustaining love. He embodies the Holy Wisdom that 

creates and renews the creation, not as its exclusive and unique representative, but 

rather as a paradigm of her presence, one among many other sisters and brothers, to 

                                                     
22

 I. Gebara, The Trinity and Human Experience, in R. Radford Ruether, Women Healing Earth: 

Third World Women on Ecology, Feminism and Religion, Orbia Press, Maryknoll, NY 1996, pp. 13-

23. 

23
 I. Gebara, Cristologia fundamental, in Teologia a Ritmo de Mujer, pp. 146-156. 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

32 

 

recall us to our true selves and relations from the madness of escapism and 

domination. These are the “temptations” from which we ask to be delivered, even 

as we pray for those conditions of daily bread and mutual forgiveness that recreate 

God’s will done on earth.  

Gebara’s understanding of the immanent Trinitarian God of life’s dynamic 

relationality places revelation in our experience of nature. We read (and critique) 

our historical scriptures in the light of the book of nature. All life from the 

evolution of the galaxies to the dynamics of the self manifests the presence of God 

as sustaining Wisdom of creation. But this does not mean a blissful world of idyllic 

conditions. Nature reveals how life sustains its precarious balances by painful and 

tragic means. Lion and lamb do not lie down together, but keep one another’s 

population in sustainable limits by a bloody process of eating and being eaten. 

We are tempted in speaking of nature as revelatory to see nature through 

paradisal lens, ignoring its violent and tragic face. We imagine it as Eden only by 

removing ourselves from it and viewing it through the plate glass window of our 

momentary havens of invulnerability, purchased at the expense of many other 

humans. But a tornado can shatter this glass and sweep away this shelter at any 

moment. 

Two revelatory words come, from “nature” and from “history”, that are not easy 

to reconcile. Some in Christian thought even saw them as revealing different gods 

opposed to one another. I call these two words, the call to sustainability and the call 

to preferential option for the poor. When I garden I would be foolish to make a 

preferential option for the weak and the diseased. I need to root out the excess 

growth of many plants so that a few, the healthiest, can grow well. In like manner, 

as Jay McDaniel agonized, nature gives the pelican two eggs so that one will 

survive, but if the first hatches well, the second will be pecked to death and thrown 

from the nest
24

. This cruelty is necessary for a sustainable population of pelicans or 

tomatoes. Sentimentality for the second pelican or the excess plants would be 

misplaced. Likewise humans need to limit their own species proliferation at the 

expense of the other species of earth, as much as possible by decisions not to 

conceive, rather than to abort. But to deny the need for birth limitation in the name 

of life is no favor to children. It means that thousands die each day of malnutrition 

soon after birth. To refuse to limit ourselves rationally means that these limits are 

imposed cruelly and violently.  

A different call comes from our history of sin and han, arising as a protest 

against the distortion of relations between humans and with other creatures into 

overweening wealth for a few and impoverishment for the many. This pattern is 

not, contrary to social Darwinism, an expression of a natural ethic of the survival of 

the fittest, for nature does not favor the large carnivore, precariously perched at the 

top of the food chain, over all the creatures on which it depends, but seeks dynamic 

balance through a combination of mutual limits and cooperation. The scurrying 

insects that compost the forest are far more important to its well-being than the 

lion. 

                                                     
24

 J. McDaniel, Of God and Pelicans: A Theology of Reverence for Life, Westminister/John Knox 

Press, Louisville, KY 1989, pp. 19-21. 



 

 

 

 

 

Rosemary Radford Ruether DEP n. 20 / 2012 

 

33 

 

Preferential option for the poor seeks to correct the destructive option for the 

rich at the expense of the wellbeing of the whole community of life. The ethic of 

preferential option for the poor calls us to feed and nurture the child of the poor 

dying from malnutrition and unclean water and rectify the conditions that are 

causing this untimely death, while the ethic of sustainability calls us to help the 

mother of this child limit her childbearing.  

The two ethics often stand in tragic tension, but they should not be allowed to 

fall into irreconcilable dualism; into a war God of victory of the strong over the 

weak, on the one hand, and, on the other, a God of compassion for the weak 

distorted into a defense of foetuses against women. We need to seek right balance 

between justice and sustainability. The challenge of ecological theology and ethics 

is to knit together, in the light of both earth knowledge and the crisis of human 

history, a vision of divine presence that both underlies and sustains natural 

processes and also struggles against the excesses of the powerful and reaches out to 

the victimized to create communities of mutual flourishing.  

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Partnership 
 

di 

Carolyn Merchant* 

 

Abstract: A partnership ethic is a new environmental ethic, proposed for the twenty-first cen-

tury. It is based on the idea that humans and nature are partners. So everyone is strictly inter-

linked. In a partnership ethic humans and nature basic needs are considered. Continuities and 

differences between human and non-human nature are taken into account. It also recognizes 

that humans have the power to destroy life. It goes beyond the homocentric ethic to a new 

ethic which entails the good of both human and more-than-human communities. It entails a 

new consciousness and a new discourse about nature and asks humans to cultivate a new 

ability to hear nature’s voice. Antecedents of a partnership ethic come from environmental-

ists, philosophers and feminists. A partnership ethic is based on the concept of relation, of-

fering a new possibility of narrative about the human place in nature. In the writings of Riane 

Eisler, Val Plumwood, and Alison Jaggar, cooperation, respect, friendship and care become 

new values for a new ethic. A partnership ethic implies a re-mything of the Edenic Recovery 

Narrative. The new story, instead of accepting the patriarchal sequence of creation, would 

emphasize simultaneous creation, cooperative male/female evolution and each earthly place 

would be a home, a community, to be shared with other living beings. 

 

Per il ventunesimo secolo propongo una nuova etica ambientale – un’etica di 

partnership. Si tratta di un’etica basata sull’idea che gli esseri umani siano par-

tners, assistenti e collaboratori e che le persone e la natura siano equamente im-

portanti, le une per l’altra. Se le persone e la natura riconoscono di essere protago-

nisti, abbiamo la possibilità di una condizione reciprocamente benefica. 

Un’etica di partnership afferma che il bene più grande per le comunità di 
esseri umani e non-umani consiste in una vitale e reciproca interdipendenza1. 

                                                     

* Carolyn Merchant docente di storia, filosofia ed etica ambientale presso l’Università di Berkeley, 

California. Tra le sue opere si ricorda: The Death of Nature. Women, Ecology and the Scientific Rev-

olution, Harper&Row, New York 1980, Ecological Revolutions. Nature, Gender, Science in New 

England, Chapel Hill, University of North Carolina Press 1989, Radical Ecology: the Search for a 
Livable World, Routledge, New York 1992, Earthcare: Women and the Environment, Routledge, 

New York 1996, Reinventing Eden. the Fate of Nature in Western Culture, New York, Roultedge 

2003. Il saggio che qui si presenta in traduzione è l’undicesimo capitolo di Reinventing Eden, cit., pp. 

223-244, tradotto da Chiara Corazza. Questo capitolo attinge da materiale precedentemente 

pubblicato nel volume Earthcare, cit., pp. 209-224. 

1
 C. Merchant, Earthcare, cit., pp. 216-19; Ead., Partnership Ethics: Business and the 

Environment, in Environmental Challenges to Business, edited by P. Werhane, Ruffin Lectures, 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 35 

Come nella visione nativo-americana di un sacro fascio di legami e vincoli, 

un’etica di partnership è basata sulle idee di relazione e di dovere reciproco
2
. Come 

le lezioni che si imparano dagli uccelli, un’etica di partnership è tratta dalla voce 

della natura. Come i partners umani, la terra e l’umanità comunicano l’una con 

l’altra. 

 

Partnerships ambientali 

Nel discorso delle comunità ambientali, la parola partnership sta attraversando 

un periodo di rinascita. Presso comunità locali, agenzie governative, corporazioni e 

organizzazioni ambientali, si stanno formando con successo delle partnership am-

bientali, focalizzate sulla politica risolutiva dei conflitti che riguardano le tematiche 

locali. Alberi, fiumi, specie minacciate, gruppi tribali, coalizioni di minoranza e 

cittadini attivisti trovano tutti rappresentanza, assieme all’impresa, nel tavolo delle 

negoziazioni. Un procedimento di partnership offre un nuovo approccio collabora-

tivo
3
.Ugualmente innovativa è l’idea che la parola partner si riferisca non solo alle 

entità sociali e alle istituzioni, ma anche agli individui e persino alle entità naturali. 

Si potrebbero annoverare tra i partners familiari con status legale non solo le cop-

pie sposate, ma anche le relazioni stabili tra uomini e donne, donne e donne o uo-

mini e uomini. Una partnership etica potrebbe offrire le linee guida per muoversi 

oltre la retorica di conflitto ambientale e verso un discorso di cooperazione. Ma il 

termine partner può essere inoltre usato per rappresentare lo zanzariere, il salmone 

argentato o i grizzly e le farfalle Euphydryas editha. La natura non umana può, 

agli effetti, essere essa stessa il nostro partner. 

Propongo cinque principi per la comunità umana in una partnership sostenibile 

con la comunità non umana: 

 

Uguaglianza tra le comunità umane e non-umane. 

Considerazione morale sia per gli umani che per le altre specie. 

Rispetto sia per la diversità culturale che per la biodiversità. 

Inclusione delle donne, delle minoranze e della natura non-umana nel codice di responsabi-

lità etica. 

Un’amministrazione ecologicamente profonda, coerente con lo stabile benessere delle co-

munità di umani e non-umani. 

 

                                                                                                                                     

University of Virginia Darden School of Business, Society for Business Ethics, Bowling Green, Ohio 

2000, pp. 7-18; Ead., Partnership with Nature, “Landscape Journal” 1998, special issue, pp. 69-71. 

2
 Sui “sacri fasci” dei nativi americani si veda B. Leibhardt, Law, Environment and Social Change 

in the Columbia River Basin: The Yakima Indian Nation as a Case Study, 1840-1933, Ph. D., 

University of California, Berkeley 1990. 

3
 F. J. Long-M. Arnold, The Power of Environmental Partnerships, Dryden Press, Fort Worth, 

Tex. 1994; Management Institute for Environment and Business, Environment Partnerships: A 

Business Handbook, Dryden Press, Fort Worth Tex. 1994; Management Institute for Environment 

and Business, Environmental Partnerships: A Field Guide for Nonprofit Organizations and 

Community Interests, Dryden Press, Fort Worth, Tex. 1994; A. R. Beckenstein-F. J. Long-M. 

Arnold-T. N. Gladwin, Stakeholder Negotiations: Exercises in Sustainable Development, R. D. 

Irwin, Chicago 1995; J. K. Gamman, Overcoming Obstacles in Environment Policymaking: 

Creating Partnerships throught Mediation, State University of New York Press, Albany 1994. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 36 

Un’etica di partnership comporta una relazione possibile tra una comunità 

umana e una comunità non-umana in un luogo particolare, un luogo in cui le con-

nessioni con il mondo più esteso sono riconosciute attraverso scambi economici ed 

ecologici. È un’etica in cui gli umani agiscono per adempiere sia i bisogni vitali 

dell’umanità che i bisogni della natura, restringendo la presunzione umana. Essa 

attinge dalla “Dichiarazione di Rio sull’Ambiente e sullo Sviluppo” della Confe-

renza Mondiale del 1992 e dall’auspicio per una “partnership globale per conser-

vare, proteggere e restaurare la salute degli ecosistemi terrestri”. Essa incorpora il 

concetto di “partners nella vita” dell’Assemblea Globale delle Donne e 

dell’Ambiente del 1991 e conferma il principio della Conferenza Nazionale sulla 

Leadership Ambientale della Gente di Colore secondo cui “la giustizia ambientale 

richiede il diritto di partecipare come partners eguali a ogni grado decisionale”. Il 

concetto di “gamma di nuove attività di partnership” è stato confermato dalla Con-

ferenza Mondiale sullo Sviluppo Sostenibile, tenuta nel 2002 a Johannesburg in 

Sud Africa. Guidate da un’etica di partnership, gli esseri umani selezioneranno le 

tecnologie che sostengono l’ambiente naturale diventando non dominatori, bensì 

co-operatori e partners della natura non umana
4
. 

Per buona parte della storia umana, la natura ha avuto il sopravvento sugli esseri 

umani e gli umani hanno fatalmente accettato il ruolo giocato dalla natura. Gli 

umani hanno vissuto alla mercé dei temporali, dei periodi di siccità, delle gelate e 

delle carestie che venivano dalla Natura. Hanno accettato il fato mentre propizia-

vano la natura con doni, sacrifici e preghiere (spesso entro relazioni umane gerar-

chiche). Raccolti, carestie e periodi di siccità erano considerati il mezzo con cui 

Dio, o il Grande Spirito, ammoniva gli esseri umani che si erano allontanati da un 

modo di agire etico. Solo negli ultimi secoli le tecnologie e le attitudini di dominio 

derivate dalla Rivoluzione Scientifica hanno invertito i ruoli, mettendo gli umani in 

grado di minacciare la natura con la deforestazione e la desertificazione, 

l’inquinamento chimico, la distruzione degli habitat e delle specie, la pioggia ra-

dioattiva e l’esaurimento dell’ozono. Dal diciassettesimo secolo la cultura occi-

dentale ha sviluppato l’idea che gli umani siano più potenti della natura e che gli 

euroamericani abbiano gli strumenti per dominarla, controllarla e gestirla. Alcuni 

gruppi di persone hanno acquisito un potere notevole sulla natura e su altri gruppi 

umani usando le forze interconnesse della scienza, della politica e della religione. 

Attraverso la scienza meccanicistica, la tecnologia, il capitalismo e la presun-

zione baconiana che il genere umano debba acquisire il dominio sull’universo in-

tero, l’umanità ha accresciuto la propria capacità di distruggere la natura, come noi 

sappiamo. Nel sistema meccanico della fisica classica la natura è stata ridotta a 

passiva e inerte, soggetta a prevedibilità e controllo attraverso equazioni differen-

ziali lineari. Entro tale sistema, ponti sospesi, tunnels e grattacieli diventano trionfi 

dell’ingegneria perché i sistemi meccanici sono considerati chiusi, definiti nello 

spazio e soggetti alle leggi classiche della statica e della dinamica di equilibrio. 

                                                     
4
 C. Merchant, Earthcare, cit., p. 219; C. Merchant, Ecology, Humanities Press, Atlantic Highlands, 

N.J. 1994, p. 372: World Summit Sustainable Development, Political Declaration, article 15, 

adopted Sept. 4, 2002. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 37 

Alla fine del ventesimo secolo la crisi ambientale e gli sviluppi postmoderni 

della scienza e della filosofia hanno messo in questione l’efficacia della visione 

meccanicistica del mondo, l’idea illuminista di progresso e la morale dello sviluppo 

incontrollato come mezzi per dominare la natura. I sistemi ecologico e meccanico 

sono vulnerabili di fronte alle forze caotiche create da condizioni meteorologiche 

inusuali o eventi geologici sorti al di fuori del sistema. 

Se, in quanto umani, poniamo noi stessi al di sopra della natura, ci convinciamo 

che possiamo controllare i raccolti agricoli, le foreste e la pesca secondo le curve 

logistiche e il massimo o ottimale livello di raccolto raggiunto. Noi abbiamo biso-

gno di riportare il pendolo in equilibrio così che ci sia maggiore uguaglianza tra le 

comunità umane e non umane
5
.  

 

Etica di partnership 

Un’etica di partnership è una sintesi tra un approccio ecologico basato sulla 

considerazione morale per tutte le cose viventi e non, e un approccio umano-cen-

trico (o omocentrico) basato sul bene sociale e l’adempimento dei bisogni umani 

fondamentali. Tutti gli umani hanno bisogno di cibo, vestiti, riparo ed energia, ma 

la natura ha un eguale diritto a sopravvivere. La nuova etica interroga la nozione di 

mercato senza regole, criticando severamente un’etica egocentrica – ciò che è bene 

per l’individuo è un bene per la società – e propone invece una partnership tra la 

natura non-umana e la comunità umana. 

Un’etica di partnership porterebbe gli umani e la natura non-umana entro una 

relazione reciproca, bilanciata in modo dinamico, e più equa. Gli umani, in quanto 

portatori di etica, dovrebbero riconoscere la natura non-umana come un agente au-

tonomo, che non può essere predetto o controllato, fatta eccezione per ambiti molto 

limitati. Dovremmo anche ammettere di avere il potenziale di distruggere la vita, 

giacché ne siamo attualmente in grado con il nucleare, i pesticidi, i prodotti chimici 

tossici e lo sviluppo economico incontrollato, e dovremmo agire per esercitare re-

strizioni specifiche di questa capacità. Dovremmo smettere di creare profitto per 

pochi alle spese dei molti. Dovremmo invece organizzare le nostre forze politiche 

ed economiche per soddisfare i vitali bisogni di cibo, vestiario, riparo ed energia e 

provvedere alla sicurezza della salute, del lavoro, dell’educazione, dei figli e degli 

anziani. Tali forme di sicurezza ridurrebbero rapidamente il tasso di crescita della 

popolazione dal momento che il principale mezzo per provvedere sicurezza non di-

penderebbe dall’avere un gran numero di figli o da economie in cui i maschi sono 

preferiti alle femmine, come avviene oggi in molti paesi. 

Se sappiamo che è probabile un grave terremoto a Los Angeles nei prossimi 

settantacinque anni, un’etica utilitarista e umanocentrica affermerebbe che il go-

verno non deve permettere la costruzione di un reattore nucleare sulla faglia. Ma 

un’etica di partnership direbbe che noi, la comunità umana, dobbiamo rispettare la 

natura come agente autonomo, limitando le costruzioni e lasciando dello spazio 

aperto. Se sappiamo che c’è una possibilità di esondazione del fiume Mississippi 

nell’arco di un centinaio d’anni, teniamo in considerazione i bisogni umani di na-

                                                     
5
 C. Merchant, Earthcare, cit., p. 218. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 38 

vigazione ed energia, ma rispettiamo anche l’autonomia della natura, limitando la 

nostra capacità di sbarrare il corso di ogni affluente che ingrossa il fiume e di co-

struire case in ogni pianura detritica. Lasciamo alcuni fiumi allo stato selvaggio e 

libero e lasciamo che alcune pianure detritiche rimangano delle paludi, usandone 

altri per soddisfare i bisogni umani. Se sappiamo che nelle foreste delle montagne 

Rocciose vi è probabilità di incendi, non costruiamo città al margine delle foreste. 

Limitiamo l’estensione dello sviluppo, lasciamo degli spazi liberi, piantiamo ve-

getazione resistente al fuoco e usiamo i tetti di tegole piuttosto che tetti infiamma-

bili. Se tagliare le foreste tropicali e temperate a lenta crescita crea problemi sia 

all’ambiente globale che alle comunità locali, ma non possiamo prevedere adegua-

tamente gli esiti o gli effetti di quei cambiamenti, abbiamo bisogno di condurre 

delle negoziazioni di partnership in cui la natura non-umana e le persone coinvolte 

siano equamente rappresentate. 

 

Udire la voce della natura 

Noi umani abbiamo bisogno di coltivare una nuova abilità per udire la voce 

della natura. Così lo ha spiegato il filosofo Max Horkheimer nel 1947, auspicando 

la ribellione della natura: “Un tempo erano l’arte, la letteratura e la filosofia a ten-

tare di esprimere il significato delle cose e della vita ad essere la voce di tutto ciò 

che è muto per dotare la natura di un organo per mettere a conoscenza le sue soffe-

renze […]. Oggi alla natura è stata tolta la lingua”. La voce con cui la natura parla 

è tattile, sensibile, uditiva, olfattiva e visiva – una comprensione viscerale è comu-

nicata attraverso i nostri cuori alle nostre menti
6
. 

Il filosofo David Abram ci invita in un mondo più-che-umano attraverso le 

membrane semipermeabili dei nostri corpi che ci permettono di comunicare con la 

natura attraverso l’esperienza sensoriale. Le culture orali mantengono quel contatto 

meglio di quelle influenzate dal mondo scritto, ma tale consapevolezza può essere 

recuperata ascoltando la voce della natura: “Il fruscio delle foglie di una quercia o 

la crescita di un pioppo sono un tipo di voce”. Con l’uso dell’alfabeto, una barriera 

si sviluppa tra l’essere umano, in quanto sé, e la natura, in quanto l’altro. Tuttavia, 

l’obiettivo dello scrittore è di diffondere “l’intelligenza terrena e in germoglio delle 

nostre parole, liberandole per rispondere al discorso delle cose stesse – come i rami 

in primavera emettono le foglie”. Dal momento che noi usiamo la narrativa per ri-

creare il posto dell’uomo nel mondo più-che-umano, possiamo imparare a ricon-

netterci con la natura come partner su un piano di uguaglianza. Per Abram quella 

riconnessione avviene tramite “la pratica di tessere storie che hanno il ritmo e la 

cadenza melodiosa del sottofondo locale, storie per la lingua, storie che chiedono di 

essere raccontate, ancora e ancora”. Lo scrittore della natura, il filosofo e il poeta 

possono aiutarci ad ascoltare la voce della natura “trovando le frasi che ci mettono 

in contatto con i muscoli vibranti del collo di un cervo che tiene alto il suo palco 

mentre nuota verso la terraferma o con la formica che trascina un chicco di riso 

                                                     
6
 M. Horkheimer, The Eclipse of Reason, Oxford University Press, New York 1947, pp. 101-115. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 39 

scartato in mezzo all’erba […], permettendo alla lingua di prendere nuovamente 

radici nel silenzio terrestre di ombra, ossa e foglie”
7
. 

Un’etica di partnership rende visibili le connessioni tra le persone e l’ambiente 

in uno sforzo per trovare nuove forme culturali ed economiche che possono soddi-

sfare i bisogni vitali, provvedere alla sicurezza e innalzare la qualità della vita 

senza degradare l’ambiente locale e globale. Essa crea un’ossatura e una serie di 

successi che possono consentire il raggiungimento della decisione, del consenso e 

della mediazione senza vertenze contenziose. Essa collega il lavoro delle scienze 

dell’ecologia, il caos e la complessità teorica a nuove possibilità per delle relazioni 

di non-dominio tra gli umani e la natura non umana. 

A differenza dei sistemi chiusi della meccanica classica, l’ecologia opera con si-

stemi aperti che includono il flusso di materia, di energia e di informazione attra-

verso i confini. Nel sistema ecologico i movimenti naturali non sono immediata-

mente controllabili, come suppone la meccanica classica. Mentre alcuni fenomeni 

possono essere previsti e organizzati, molti eventi sono caotici e possono essere 

rappresentati solo attraverso equazioni non lineari, le cui soluzioni sono impossi-

bili, ma approssimate al meglio. In tali situazioni la natura è un’attrice dinamica, 

una forza in cui ci si imbatte in condizioni che non combaciano con l’ideale illumi-

nista di natura controllabile. Tuttavia l’umanità può diventare partner della natura 

non umana, ascoltandone la voce e interagendo con essa attraverso nuove forme di 

progettazione e pianificazione. 

Una nuova relazione con la natura è necessaria per il futuro benessere delle per-

sone e del mondo in cui viviamo. La storia ambientale rivela che nel tempo ci sono 

dei periodi di intenso sfruttamento delle risorse naturali con scarso riguardo per le 

conseguenze a lungo termine. La storia insegna che molti interventi passati si sono 

rivelati privi di lungimiranza ecologica. Oggi stiamo cominciando a considerare la 

natura come un nostro partner riportando il pendolo in equilibrio. Per realizzare un 

nuovo rapporto con la natura, il passato deve essere compreso attraverso le sue vi-

cende ecologiche e umane, così da riesaminarne i risultati negativi. 

 

La natura come una partner sullo stesso piano 

Nell’etica di partnership sia gli umani che la natura sono agenti attivi. Debbono 

essere considerati sia l’esigenza di continuità dell’esistenza della natura che i biso-

gni basilari degli esseri umani. Come si può adottare un’etica di partnership? In 

ogni comunità biotica e interconnessa di umani e non umani tutte le parti e i loro 

rappresentanti debbono essere considerati come partners sullo stesso piano. In esso 

sono inclusi gli individui, i rappresentanti delle corporazioni e tribali, le guardie fo-

restali, i costruttori di dighe, le associazioni conservative, gli scienziati, i rappre-

sentanti delle comunità, i portavoce delle paludi, dei leoni di montagna e degli zan-

zarieri. Debbono essere discusse sia le necessità degli umani che i bisogni delle al-

tre specie. L’ambiente e la comunità umana particolare saranno presi in completa 

considerazione come sistemi complessi, che possono e debbono adattarsi, escogi-

                                                     
7
 D. Abram, The Spell of The Sensuous: Perception and Language in a More-Than-Human 

World, Vintage, New York 1996, pp. 256; 273-274. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 40 

tando nuove regole e nuovi schemi. Si includono come esempi di impegni entro tali 

partnerships le commissioni consultive sulle risorse, i consigli dei bacini, i consigli 

di autogoverno democratico, i processi collaborativi e i piani di amministrazione 

cooperativa. 

Si dovrebbe concentrare lo sforzo sulla negoziazione e sul consenso, in quanto i 

partners dialogano insieme sugli interessi, a lungo e breve termine, delle comunità 

umane e non umane interconnesse. Gli incontri saranno lunghi e potrebbero conti-

nuare per settimane o mesi. Come in ogni relazione di partnership ci sarà un dare e 

un avere, sin tanto che i bisogni di ogni parte saranno espressi, ascoltati e compresi. 

Se i partners identificano i loro presupposti etici e acconsentono di cominciare da 

capo con un’etica di partnership di doveri e di rispetto reciproci, c’è la speranza di 

un consenso. Effettivamente, non c’è altra scelta, poiché il fallimento significa re-

gredire dal consenso alla competizione e quindi alla controversia. Un’etica di 

partnership non funzionerà sempre, ma è un inizio e con essa c’è una speranza. 

Un’etica di partnership riconosce sia le continuità che le differenze tra gli umani 

e la natura non umana. Essa ammette che gli umani sono una parte dipendente dalla 

natura e che la natura non umana è stata prima e permarrà dopo la natura umana. 

Ma riconosce anche che gli umani ora hanno il potere, la conoscenza e la tecnolo-

gia per distruggere la vita, come sappiamo oggi. Un’etica di partnership, dunque, 

va oltre la morale antropocentrica ed egocentrica, in cui il bene della comunità 

umana prevale sul bene della comunità biotica, in direzione di una nuova etica che 

implica il bene delle comunità umane e più-che-umane. In alcuni casi i bisogni 

delle comunità più-che-umane avranno la precedenza, ad esempio nella protezione 

delle aree selvagge, mentre in altri casi i bisogni della comunità umana saranno 

primari, come nell’agricoltura e nelle città sostenibili.  

Una nuova etica implica una nuova consapevolezza e un nuovo discorso sulla 

natura. Vivere assieme e comunicare con la natura apre la possibilità di un rapporto 

di non-dominio e a modi di interazione non gerarchici tra l’umanità e la natura. 

Anziché considerare la natura come una macchina che deve essere manipolata, 

come una risorsa da sfruttare o come un oggetto di studio e trasformazione, essa 

diviene un soggetto. Sia la natura che gli umani avranno una voce ed entrambe le 

voci saranno ascoltate. 

La Natura, da selvaggia e incontaminata, appare ovunque, come attrice, nei par-

chi, nelle paludi, nei terreni agricoli e nei paesaggi cittadini. La filosofa ambientale 

Val Plumwood argomenta che il selvaggio è presente ovunque e non solo nelle aree 

incontaminate. Dobbiamo riconoscere la presenza di selvaggio anche nei luoghi vi-

cino a casa, così come nelle giungle impenetrabili. Preservare delle zone selvagge 

in cui la natura è lasciata libera e incontrollata è anche una parte vitale della 

partnership. Possiamo scegliere di estendere la natura selvaggia, di rinchiuderla 

entro parchi, o semplicemente di lasciarla in pace. Come sostiene l’ambientalista 

Roger L. Di Silvestro: “Noi siamo i primi esseri viventi, per quanto ne sappiamo, a 

scegliere entro quale estensione applicare le nostre abilità per influenzare 

l’ambiente. Non solo possiamo fare, ma possiamo anche scegliere di non fare. 

Creiamo attorno a ciò che è unico dei confini, lo rinchiudiamo entro dei parchi o 

delle riserve, così da tutelare una regione dalle nostre azioni […]. Non possiamo 

più concepire noi stessi come i padroni del mondo naturale. Piuttosto ne siamo i 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 41 

partners”
8
. Oltre l’idea di parco come una riserva, c’è la terra selvaggia, 

incontrollata. Fa parte di una partnership con il mondo naturale tracciare delle aree 

in cui la natura è inaccessibile agli umani. Come la vita selvaggia, la natura è 

attiva, viva e spesso imprevedibile. L’ambientalista Dave Foreman scrive: “La 

radice di ‘wilderness’ in inglese antico è wil-deor-ness: terra ostinata. Una terra 

ostinata è soggetta agli incendi, ai temporali, ai cambiamenti degli ecosistemi. È 

popolata da bestie selvagge che difficilmente permettono di essere tiranneggiate da 

deboli ominidi”
9
. L’accettazione dell’imprevedibilità significa ammettere che la 

natura è un soggetto per se stesso. 

Le nuove scienze postmoderne dell’ecologia, la teoria del caos e della comples-

sità, sono coerenti con l’idea della natura come attrice. La scienza postmoderna ri-

costruisce la relazione tra umani e natura. Mentre la scienza meccanicistica pre-

sume che la natura sia divisa in diverse parti e che i cambiamenti provengano da 

forze esterne (il modello della palla da biliardo), l’ecologia enfatizza l’idea della 

natura intesa come un cambiamento e processo continuo. La teoria del caos muove 

un passo più avanti, suggerendo la limitatezza dell’abilità umana di prevedere il ri-

sultato di quei processi. Ordine caotico, il mondo, così come è rappresentato dalla 

teoria del caos, diventa una componente dell’etica di partnership
10

.  

Ognuna delle lunghe decisioni, etica e politica, coinvolte nella pianificazione, 

dovrà essere negoziata dalla comunità umana in un posto particolare, ma l’esito di-

penderà dalla storia locale, umana e naturale, dalla narrazione del luogo raccontata 

dagli abitanti, dai bisogni umani vitali, dagli schemi dell’uso della terra, passati e 

presenti, dal più ampio contesto globale e dall’abilità o meno di prevedere gli 

eventi della natura. Ogni comunità umana intesse una relazione, mutevole e in 

evoluzione, con la comunità non umana locale, ma è anche connessa all’ordine 

ambientale e umano globale. Ogni istanza etica è storica, contestuale e situazionale, 

ma localizzata entro un più ampio sistema, economico e ambientale. 

 

Radici storiche per un’etica di partnership 

Gli antecedenti di un’etica di partnership provengono da ambientalisti, da filo-

sofi e da femministe. Una componente in comune consiste nella cooperazione 

                                                     
8
 V. Plumwood, Wilderness Skepticism and Wilderness Dualism, in J.B. Callicott-M. P. Nelson, 

ed., The Great New Wilderness Debate, University of Georgia Press, Athens-London 1998, pp. 

652-690; R. L. DiSilvestro, Reclaming the Last Wild Places: A New Agenda for Biodiversity, 

John Wiley, New York 1993, pp. xiv-xv. Ringrazio H. Rolston III per questa fonte. 

9
 M. J. Vandeman, Why We Should Provide Wildlife Habitat Off-Limits to Humans, inedito; D. 

Foreman, Wilderness Areas for Real, in J. B. Callicott, ed., The Great New Wilderness Debate, 

University of Georgia Press, Athens, Ga. 1998, p. 405. 

10
 Sulla teoria del caos si veda J. Gleick, Chaos: The Making of a New Science, Viking, New York 

1987; E. Lorenz, The Essence of Chaos, University of Washington Press, Seattle 1993; N. K. 

Hayles, Chaos Bound: Orderly Disorder in Contemporary Literature and Science, Cornell 

University Press, Ithaca, N.Y 1990; N. K. Hayles, Chaos and Order: Complex Dynamics in 

Literature and Science, University Chicago Press, Chicago 1991; R. Abraham, Chaos, Eros and 

Gaia, Harper and Row, San Francisco 1994. Sulla differenza tra la teoria del caos e la teoria della 

complessità, si legga M. Waldrop, Complexity: The Emerging Science at the Edge of Order and 

Chaos, Simon and Schuster, New York 1992. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 42 

umana con la natura. Nel 1864 lo scrittore ambientalista George Perkins Marsh so-

stenne che l’umanità dovrebbe “entrare in cooperazione con la natura nella rico-

struzione di una struttura danneggiata”, ripristinando le acque, le foreste e gli ac-

quitrini “ridotti all’abbandono dalla sconsideratezza e dalla malevolenza umana”. 

Mentre i temporali, i tornado, i vulcani e i terremoti rappresentarono la potenza 

della natura sull’umanità nel re-disporre la materia elementare, gli umani ebbero il 

potere “di scombinare irreparabilmente le combinazioni della materia inorganica e 

della vita organica che essa aveva proporzionato e bilanciato durante la notte eterna 

[…]”
11

. 

Negli anni Settanta del Novecento, il filosofo Herbert Marcuse definì la natura 

come un partner opposto, enfatizzando le differenze e le continuità che le persone 

condividono con la natura. La Natura è una “alleata”, sostenne, e non “mera mate-

ria, organica e inorganica”. Essa è “forza vitale nel proprio diritto”, figurando come 

“soggetto-oggetto”. Ma la Natura, in quanto soggetto, “potrebbe essere facilmente 

ostile all’uomo, nel cui caso si tratterebbe di una relazione conflittuale; ma la lotta 

può anche acquietarsi e lasciare spazio alla pace, alla tranquillità e 

all’appagamento”. Una relazione di non-sfruttamento sarà pertanto una “resa, un 

‘lasciare in pace’, un’accettazione”
12

.  

Una delle modalità più antiche con cui l’umanità ha interagito in partnership 

con la natura è attraverso l’agricoltura. I contadini sollecitavano il suolo e lusinga-

vano la madre-terra con rituali e offerte. Negli anni Trenta del Novecento, 

l’ecologista Aldo Leopold formulò un’etica di conservazione in cui la terra agricola 

poteva essere pensata in termini di partnership. “Quando la terra fa del bene per il 

proprietario e il proprietario trae del vantaggio dalla terra, quando entrambi fini-

scono per stare meglio in ragione della loro collaborazione, si raggiunge la conser-

vazione”. Leopold auspicò una serie di partnership umane con la terra che potesse 

prendere forma nella protezione di aree selvagge, nella restaurazione delle terre 

agricole e pratiche di agricoltura sostenibile
13

.  

Anche le femministe hanno contribuito al concetto di etica di partnership non 

solo nell’uso della parola partner per abbracciare le relazioni tra donne e uomini e 

tra persone dello stesso sesso, ma anche nel formulare nuovi modi per occuparsi di 

politica ed esprimersi. In The Chalice and the Blade (1988), Riane Eisler sostiene 

che l’originale società di partnership nella preistoria abbia avuto una deviazione di 

5.000 anni verso una società dominatrice. Nel modello dominatore, simbolizzato 

dalla spada, un sesso è collocato più in alto dell’altro. Il modello di partnership 

simbolizzato dal calice, è basato sull’associazione di uomo e donna, piuttosto che 

sulla gerarchia, e la sua riscoperta offre la speranza per una società, economica e 

politica, egualitaria nel futuro. In Sacred Pleasure (1996) Eisler propone una 

nuova “politica di partnership” fondata sul sostegno e la cura di forme di 

                                                     
11

 G. P. Marsh, Man and Nature, Charles Scribner’s Sons, New York 1864, pp. 35-36. 

12
 H. Marcuse, Nature and Revolution, in Counterrevolution and Revolt, Beacon Press, Boston 

1972, pp. 65; 69. 

13
 A. Leopold, The Farmer as a Conservationist, American Forests 45, 1939, pp. 294-299, citato in 

S. L. Flader-J. B. Callicott, eds., The River of the Mother of God and Other Essays by Aldo 

Leopold, University of Wisconsin Press, Madison 1991, p. 235. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 43 

socializzazione per entrambi i sessi e su una politica di base per l’equità sociale. 

“Molte cose nella preistoria occidentale sembrano prefigurare una visione del 

mondo orientata alla partnership, che oggi sta lottando per emergere […]. Nuove 

convinzioni, immagini e storie, più coerenti con un’organizzazione sociale di 

partnership, più che di dominazione, stanno cominciando ad entrare nelle nostre 

conoscenze […]”. Il futuro sarà il prodotto di nuove Eva e nuovi Adamo che 

lavoreranno insieme, costruendo “le realtà e i miti del nostro futuro […] molto 

differenti da quello che sono ora”
14

.  

Un’etica di partnership è fondata sul concetto di relazione, piuttosto che di ego, 

società o cosmo. L’idea di relazione offre anche le possibilità per una nuova narra-

tiva sul posto dell’uomo in natura. In Feminism and the Mastery of Nature (1993) 

la filosofa Val Plumwood argomenta che la relazione dovrebbe essere la base per 

una nuova storia radicata nella continuità e nella diversità, piuttosto che 

nell’autorità e nella colonizzazione. “Il relazionale auto-delinea la struttura gene-

rale di una relazione di rispetto, amicizia o cura per l’altro”. Da ideali femministi 

Plumwood trae interazioni di non-dominio tra le persone e il mondo naturale, come 

la cura, la bontà e la solidarietà, che permetterebbero alla comunità terrestre di fio-

rire. Tali qualità prevengono la netta separazione del sé dal mondo, tipico approc-

cio meccanicistico e strumentale che domina la natura come una schiava. Così ar-

gomenta: “la storia di ‘ragione vs natura’ è stata la principale nella cultura occi-

dentale. È una storia che ha principalmente narrato di conquiste e di controllo, di 

cattività e di utilizzo, di distruzione e di incorporazione […]. Molta ispirazione per 

nuove storie e meno distruttive può essere tratta da fonti alternative alla principale, 

da parti subordinate e ignorate della cultura occidentale, come le storie della cura 

delle donne”
15

.  

La filosofa femminista Alison Jaggar ha esaminato nuove forme di discorso che 

attingono sia dall’etica femminista che dalle democrazie multiculturali. Questi ap-

procci hanno applicabilità in un’etica di partnership presso gli umani e tra 

l’umanità e la natura, che riconosce sia l’inclusione che la diversità. L’autrice nota 

che “una concezione femminista del discorso, con l’enfasi sull’ascolto, 

sull’amicizia personale, sulla sensibilità alle emozioni e la preoccupazione per le 

ineguaglianze di potere, è particolarmente adeguata a facilitare una valutazione 

molto profonda”. Non dovremmo, tuttavia, idealizzare il dialogo entro le piccole 

comunità come miglior modo per raggiungere un consenso democratico, giacché 

tali gruppi potrebbero essere condizionati da vicende che precludono un discorso 

produttivo. Abbiamo bisogno, tuttavia, di esaminare gli impegni e le prospettive sin 

qui esclusi. “Dovremmo sostenere un approccio critico con quelle comunità non 

occidentali che condividono parte dei propri impegni, ma che potrebbero avere dei 

disaccordi o diverse prospettive in termini particolari”. Tali approcci e avvertimenti 

                                                     
14

 R. Eisler, The Chalice and the Blade, Harper Collins, San Francisco 1988, p. xvii, pp. 105, 185-

203; R. Eisler, Sacred Pleasure: Sex, Myth, and the Politics of the Body, Harper Collins, San Fran-

cisco 1996, pp. 347-401, citazioni a pp. 376; 399. 

15
 V. Plumwood, Feminism and the Mastery of Nature, Routledge, New York 1993, pp. 155; 196. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 44 

dovrebbero essere estesi per includere il discorso a coloro che potrebbero chiederci 

di ascoltare la voce della natura come una partner alla pari
16

.  

 

Implementare le partnerships 

Un’etica di partnership offre un nuovo approccio nelle relazioni tra le comunità 

e l’ambiente, che può trascendere l’enfasi dell’etica egocentrica sulla dominazione 

della natura e la mentalità individualista e di progresso. Le partnerships ambientali 

sono “collaborazioni volontarie presso organizzazioni che lavorano in direzione di 

un obiettivo comune”. Esse prendono spesso forma tra parti precedentemente in 

competizione, per risolvere un problema specifico e per prevenire l’astio e il costo 

delle liti. L’accordo cooperativo che emerge dal processo, inoltre, è frutto 

dell’accordo di  tutte le parti e in cui tutti hanno riposto il proprio interesse. L’esito, 

pertanto, ha la prospettiva di durare più a lungo di un risultato stabilito attraverso 

una serie di battaglie in un’ aula di tribunale
17

. Il potenziale della costruzione del 

consenso può essere illustrato attraverso un esempio fittizio. Nel Midwest una 

compagnia manifatturiera si è avvicinata all’organizzazione per la conservazione 

della vita selvaggia, ritagliando una sorta di riserva di natura incontaminata di 

3.200 acri nel terreno posseduto. La compagnia ha deciso di non usare l’area per 

un’espansione precedentemente pianificata. Gli operai sono entusiasti dello 

sviluppo dell’area per fare jogging, osservare la vita selvaggia, scattare fotografie 

e, forse, per una caccia e una pesca limitate. Le scuole e la locale Audubon Society 

accolgono con favore l’idea di disporre di un’area educativa di natura selvaggia. La 

compagnia e l’organizzazione per la conservazione sono d’accordo per formare una 

partnership volontaria e cominciano a tenere degli incontri regolari con l’obiettivo 

specifico di “proteggere, restaurare ed estendere i 3.200 acri, in quanto area per la 

conservazione della vita selvaggia con impianti ricreativi”
18

.  A prendere parte allo 

stesso tavolo (posti al di fuori del terreno familiare di ciascun partner) non solo ci 

sono i rappresentanti della compagnia, i biologi della vita selvaggia, i pianificatori 

e gli operai che desiderano cacciare e pescare, ma anche chi si pronuncia per conto 

del daino e della trota. Il discorso comincia con le seguenti domande: 

 

Il progetto di partnership avrà un impatto significativo o risolverà un problema? 

I risultati ottenuti sono coerenti con la missione della compagnia e i suoi obiettivi? 

La cooperazione e la collaborazione richiedono di attuare il progetto? 

Tutti i partners hanno un motivo per partecipare alla partnership? 

La partnership ha identificato tutti i gruppi necessari perché il progetto abbia successo? 

La partnership sarà volontaria ed equa?
19

 

                                                     
16

 A. Jaggar, Globalizing Feminist Ethics, “Hypatia”, 13, 4, 1998, pp. 7-31, citazioni a pp. 17, 22. 

Si veda anche A. Jaggar, Multicultural Democracy, “Journal of Political Philosophy” 7, 3, 1999, 

pp. 308-329. 

17
 Management Institute for Environment and Business, Environmental Partnerships. A Business 

Handbook, cit., p. 3; C. Merchant, Partnership Ethics, cit. 

18
 Nello strutturare questo esempio, ho tratto spunto da un ipotetico caso presentato in Management 

Institute for Environment and Business, Environmental Partnerships. A Business Handbook, cit., pp. 

11-12, ma ho personalmente aggiunto le rappresentanze di entità naturali minacciate (N. d. A.). 

19
 Ibidem; C. Merchant, Partnership Ethics, cit. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 45 

 

Dopo una lunga discussione, le parti decidono che, per un minimo di 20 anni, 

un lotto di 3.200 acri sarà adibito ad area selvaggia. L’immagine della compagnia 

acquisirà la stima della comunità; gli operai avranno un’area per correre e per fare 

escursioni; saranno affiancate delle aree di osservazione della vita selvaggia. Presi 

in esame gli interessi del daino e dei pesci, dopo un’intensa e appassionata discus-

sione, i loro bisogni per la sopravvivenza sono stati resi compatibili con la caccia e 

la pesca limitata, attraverso un piano organizzativo ben definito. Il gruppo di con-

servazione ha acquisito un ampliamento del percorso degli uccelli migratori, un 

sito educativo per gli scolari, un rifugio per i birdwatchers e un’area ricreativa per 

la comunità del circondario. Sebbene non preservi per sempre un’area, ha ottenuto 

una zona verde al posto della potenziale cementificazione e inquinamento del ter-

ritorio, e del tempo per essere coinvolto e rispondere a un processo di pianifica-

zione a lungo termine della compagnia e della comunità
20

. 

Esistono alcuni esempi di partnerships ambientali, attuali e di successo? E come 

vi hanno preso parte le aziende? 

Sul fiume Cooper, vicino a Charleston, nel Sud Carolina, il Consiglio per il mi-

glioramento dell’habitat della vita selvaggia (Wildlife Habitat Enhancement Coun-

cil) ha collaborato con le compagnie chimiche Amoco e DuPont per sviluppare 

programmi di amministrazione delle zone selvagge su terre della compagnia. I pro-

prietari del vicinato hanno sviluppato un “corridoio di zona selvaggia” che si 

estende per tre miglia tra le due compagnie
21

.  

Nel 1989 un gruppo di corporazioni leader che utilizzano i clorofluorocarburi 

(CFC) come solventi, collaborarono tra di loro e con l’Agenzia per la Protezione 

dell’Ambiente degli Stati Uniti (U.S. Environmental Protection Agengy) al fine di 

diventare CFC-free in anticipo con le linee guida stabilite dal regolamento. Molte 

compagnie hanno usato le nuove tecnologie per sostituire l’uso di CFC negli im-

pianti dei paesi in via di sviluppo
22

. 

Il Consiglio di Pianificazione dell’Energia del Nord-Ovest (Northwest Power 

Planning Council) ha avviato nel bacino del fiume Columbia, dove la risalita dei 

salmoni è declinata da 16 milioni all’anno nell’Ottocento a meno di due milioni nei 

primi anni Novanta, un gruppo di partnership di negoziazione, comprendente le 

tribù degli Indiani Americani, gruppi ambientali, corporazioni e agenzie, per piani-

ficare e ridurre il pescato, per il restauro degli habitat, per dei progetti di incubatoi, 

di cambiamenti dei flussi d’acqua e di altri mezzi per innalzare la sopravvivenza 

dei salmoni
23

. 

Il Corpo per la Conservazione della Baia Orientale dell’area di San Francisco 

(East Bay Conservation Corps) ha formato una partnership con le agenzie pubbli-

che che ha avuto esito con dei fondi per sviluppare l’etica ambientale presso i mi-

                                                     
20Ibidem. 
21

Management Institute for Environment and Business, Environmental Partnerships: A field guide, 

cit., p. 11. 

22
F.J. Long-M.Arnold, The Power of Environmental Partnerships, p. 5. 

23
 Ibidem. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 46 

nori e i giovani di basso reddito con un programma estivo che impiegava giovani 

per l’assistenza del lavoro di manutenzione dei terreni pubblici
24

. 

In questi esempi il programma di partnership si è focalizzato principalmente 

sulle interazioni umane, ma ha aperto la strada all’inclusione della rappresentanza 

di entità non umane e dell’ordine caotico della natura. Le partnerships sono una 

nuova forma di discorso cooperativo, finalizzate ad ottenere consenso, piuttosto 

che a creare vincitori e perdenti.  

Il processo di negoziazione attinge da molte abilità e diversi obiettivi auspicati e 

praticati da gruppi di donne. Sebbene non sia essenzialista – che è la posizione se-

condo cui la cooperazione è tratto essenziale dell’essere donna – il discorso di 

partnership è tuttavia radicato in molte esperienze sociali e attitudini femminili di 

risoluzione dei problemi. Ma il presente discorso cooperativo non dichiara che le 

donne hanno una conoscenza speciale della natura o un’abilità particolare di pren-

dersi cura della natura. Né è il caso in cui “alcune” donne si stanno pronunciando 

per “tutte” le donne o per “altre” donne, che sono in grado di parlare per se stesse. 

Qui le donne e le minoranze partecipano al processo. Ma anche la natura, che 

spesso parla con una voce diversa, è ascoltata sullo stesso piano.  

 

Progettare con la natura 

Il libro Design with Nature (1969) di Ian McHarg ha creato un nuovo para-

digma per indagare il potenziale di una partnership ecologica tra l’umanità e la na-

tura. Il testo si muove tra zone soggette a marea, dune di sabbia e l’idrologia dei 

sistemi fluviali, attraverso cinture di verde attorno le città e parchi cittadini, fino ad 

eleganti bellezze architettoniche. I suoi progetti di architettura del paesaggio, come 

The Woodlands in Texas e le Village Homes a Davis in California, hanno combi-

nato designs innovativi con i principi ecologici e l’efficienza economica, preser-

vando al contempo le foreste del circondario, gli acquitrini e gli habitat naturali. 

McHarg scrive: “Questo libro è un testimonianza personale sulla potenza e 

sull’importanza del sole, della luna e delle stelle[…], delle nuvole, della pioggia e 

dei fiumi, degli oceani e delle foreste, delle creature e dell’erba vegetale. Essi sono 

con noi ora, compartecipi dell’universo fenomenico […] espressione vivida del 

tempo passato, essenziali partners nella sopravvivenza […]”. Lewis Mumford, 

nella sua introduzione a Design with Nature, nota l’importanza della cooperazione 

con il mondo naturale: “L’enfasi di McHarg non è né sul design, né sulla natura per 

se stessa, ma sulla preposizione “con”, che implica la cooperazione umana e la 

partnership biologica”. Il lavoro di McHarg è dunque precursore di quanto ho defi-

nito partnership con la natura
25

.  

Lavorando con la natura, i pianificatori del paesaggio lavorano in cooperazione, 

non solo con la natura e le comunità locali, ma anche l’uno con l’altro per ottenere 

i loro obiettivi. Uomini e donne sono entrambi ben rappresentati. Dietro l’etica di 

                                                     
24

 Management Institute for Environment and Business, Environmental Partnerships: A Field Guide, 

cit., p. 32; C. Merchant, Partnership Ethics, cit. 

25
 I. McHarg, Design with Nature, Doubleday, Garden City, N.Y. 1969, p. 5; L. Mumford, introduc-

tion to I. McHarg, Design with Nature, p. viii. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 47 

partnership si nasconde un assunto implicito. Gruppi di uomini e donne, donne e 

donne, uomini e uomini, sono eguali. Alla natura, perciò, tradizionalmente rappre-

sentata come madre, vergine o strega, non è attribuito il genere femminile per es-

sere amministrata, controllata o sfruttata, ma essa è accettata come partner 

dell’umanità. Tale cooperazione, rivelata dalla pianificazione del paesaggio che ne 

risulta, presenta nuove opportunità entusiasmanti per collaborare con la natura. 

Come hanno contribuito i precetti di un’etica di partnership a prendere la forma di 

design di paesaggio?
26

 

Un’etica di partnership è basata sull’equità tra gli umani e la natura non umana. 

In una foresta di acero nei pressi del Minnesota i problemi trascorsi dei deflussi 

delle acque piovane offrirono un’opportunità per ripensare i bisogni umani assieme 

ai bisogni della natura. L’architetto del paesaggio Joan Iverson Nassauer lavorò 

con i residenti e gli ingegneri urbani per riprogettare cortili, lotti vacanti, i bordi 

delle strisce di terra con la palude originaria e le piante della prateria, che avreb-

bero trattenuto i flussi d’acqua e allo stesso tempo valorizzato l’assetto tradizio-

nale, aggiungendo un tocco di selvaggio. Sebbene il vicinato abbia temuto la di-

sgregazione delle strade in segmenti, essi videro anche l’opportunità nella nuova 

ecologia come un modo per migliorare il deflusso delle acque e creare gradevoli 

giardini nelle loro proprietà. Qui il processo di partnership coinvolse le persone che 

discussero durante le riunioni della comunità per raggiungere soluzioni condivisi-

bili. Esse reintrodussero la vegetazione autoctona e contemporaneamente misero in 

atto nuove bonifiche per risolvere i problemi di deflusso. I processi interconnessi 

delle acque e della vegetazione autoctona furono messi in evidenza; i bisogni 

umani e le necessità della natura furono presi in considerazione e risolti insieme. 

A Blandensburg, nel Maryland, il fiume Anacostia è stato confinato in un ca-

nale di cemento, costruito molti anni fa dal corpo di ingegneri dell’esercito statu-

nitense, i cui flussi erano gestiti da pompe e chiuse, sulla base del presupposto che 

la natura fosse controllabile attraverso l’ingegneria. Joseph Kevin Eades ridisegnò 

il paesaggio, permettendo che fosse rivelato il più antico corso della natura, con-

sentendo al fiume di assumere il suo precedente corso attraverso il centro della 

città. I nuovi canali sono stati costeggiati da vegetazione nativa rivierasca e sono 

state ristabilite le zone paludose per aiutare a rimuovere gli agenti inquinanti. Re-

staurando l’integrità ecologica del fiume si consentì alla natura di diventare partner 

con i residenti della città. Permettendo che il fiume agisse liberamente, si rimosse il 

problema dei deflussi delle acque dei temporali, si provvide a un habitat per gli uc-

celli rivieraschi e la vita animale e si offrì la possibilità di camminate lungo il 

fiume che avvicinarono le persone alla natura. 

L’idea di imprevedibilità caotica della Natura esemplifica i modi con cui essa, 

come attrice, offre possibilità per una partnership umana con la terra. Per 

l’architetto del paesaggio Edward Blake Jr., la natura diventa cosciente di se stessa 

attraverso il design. “La Natura – egli afferma – è un complesso e altamente orga-

nizzato schema di fenomeni, spesso considerati caotici”. Così concettualizzati, i 

cambiamenti susseguenti della natura debbono essere rivelati ed evidenziati piutto-

                                                     
26

 Gli esempi qui presenti sono tratti da C. Merchant, Partnership with Nature, cit., pp. 69-71, usati 

con il permesso dell’University of Wisconsin Press. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 48 

sto che controllati e incanalati. Blake disegnò un centro congressi a Hattiesburg in 

Mississipi che ricreò l’originale foresta di pianura detritica in cui è stata costruita la 

città, ma che è stata completamente distrutta da bonifiche, con lo scarico dei rifiuti 

di costruzione e detriti delle piogge. Il nuovo centro congressi si affacciava su prati 

di panicastrella e cipressi di palude, foreste e laghi. L’uso antropico della restante 

zona, adibita all’intrattenimento e all’educazione, è stato integrato con i processi 

idrologici della natura nella pianura detritica, nuovamente ripristinata, dove i pano-

rami e le passeggiate hanno potuto coesistere con le antiche magnolie e le spiagge, 

i gigli acquatici e il tarassaco, le tartarughe e le libellule. Qui le persone e la natura 

hanno potuto prosperare insieme come attori. 

Mentre le forze idrologiche e i flussi turbolenti d’acqua esemplificano un tipo di 

caos, l’incendio ne rappresenta un altro. L’incendio può colpire improvvisamente, 

scoppiare in azione violenta e avviluppare completamente in pochi minuti un’area 

naturale che si è sviluppata lentamente nel tempo, attraverso processi ecologici. 

Come possono gli umani essere partner con un fenomeno così profondamente e 

potenzialmente distruttivo come l’incendio indomabile? Una via per praticare un 

saggio equilibrio è di non costruire strutture con materiali infiammabili come i tetti 

in tegole di legno, né permettere alla vegetazione secca di accumularsi vicino alle 

residenze. Questo è particolarmente importante nelle aree urbane e suburbane vi-

cino a praterie aride e a zone arbustive. Un altro modo per collaborare con il fuoco 

è di imparare dalla storia di passate politiche sugli incendi, come il regime di cento 

anni di soppressione degli incendi adottato dal Parco Nazionale di Yellowstone, tra 

la sua fondazione, nel 1892, e la sua rivalutazione, nel 1972. David Kovacic ha 

fatto delle simulazioni degli incendi di Yellowstone. I suoi modelli sono stati stru-

menti molto utili per capire come le ecologie locali rispondevano all’incendio. Fre-

quenti e blandi incendi del terreno innalzano la diversità ecologica, fertilizzando il 

sottobosco, aumentando le varietà delle piante e della vita selvatica e rinnovando la 

vecchia crescita. Usato saggiamente, il fuoco può diventare uno strumento nella 

nuova partnership umana con la natura.  

Un’etica di partnership rispetta sia la diversità culturale che la biodiversità. 

Nelle colline sovrastanti Oakland, in California, una maggioranza di afroamericani 

forma una classe media culturalmente diversa che, assieme a molti europei, asiatici 

e latinoamericani, ha lavorato in partnership con l’architetto del paesaggio Louise 

Mozingo dell’Università di Berkeley in California. L’obiettivo era di restaurare la 

biodiversità delle foreste di quercia da cui derivò il nome della città e il suo patri-

monio ecologico. Insieme escogitarono un piano per sviluppare il vicino parco 

della reggia di re Glenn W. Daniel per trarre beneficio dalla diversità di piante pe-

renni, savane di querce e sottoboschi arbustivi di cespugli indigeni. Allo stesso 

tempo rinnovarono tracciati escursionistici, aggiunsero un centro ricreativo e au-

mentarono la sicurezza. Il piano principale che ne risultò fornì “un modello di 

come le comunità possono diventare partner attivi nell’adempimento delle proprie 

visioni ambientali”. 

In un’etica di partnership un’amministrazione di tipo ecologico è coerente con il 

benessere continuo delle comunità umane e non umane. Nella Pennsylvania sudoc-

cidentale, un centro secolare di minatori di carbone chiuse i battenti ed emigrò 

fuori regione. Una storia umana ambientale sullo sfruttamento del lavoro degli im-



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 49 

migrati dell’est Europa, che minavano le vene sotterranee e immagazzinavano il 

carbone per il forno, rimase nelle sagome delle cabine, degli edifici della miniera, 

dei centri di pulitura, dei negozi di macchinari e dei tracciati ferroviari. 

Un’economia mineraria fondata sull’estrazione del carbone come risorsa per la 

produzione di acciaio ha lasciato acidi pericolosi e insalubri e scorie con cui furono 

bonificate le paludi dei dintorni. Ossidi di ferro dal colore arancione vivido mac-

chiarono la terra minacciando la salute umana e avvelenando le circostanti paludi e 

la catena alimentare delle foreste. 

Qui, Julie Bargmann e Stacy Levy hanno dimostrato come gli umani potessero 

diventare i partners della natura riportando acqua salubre e vita selvatica alla pre-

cedente area avvelenata. Un processo eco-chimico pulì i deflussi di acido attraverso 

un lavoro di costruzione di bacini e canali calcarei che gradualmente innalzarono il 

pH, creando acqua pulita. Il paesaggio circostante fu ridisegnato per includere al-

beri e vegetazione i cui colori riportassero l’arancione ai colori verde o verdeblu 

del trattamento dei bacini, che ripristinarono la salubrità nel paesaggio minerario, 

preservando la sua passata storia ambientale. La chimica inorganica e l’ecologia 

hanno lavorato in partnership con la progettazione umana per preservare sia la sto-

ria che la natura. 

La salute ecologica e umana può essere inoltre restaurata in aree industriali ab-

bandonate attraverso un programma di “finestre di opportunità” come quello ideato 

da Achva Benzinberg Stein e Norman Millar a Los Angeles. Qui, aree una volta 

industriali, lotti di parcheggio asfaltato, aree residuali di autostrada e lotti urbani 

vacanti sono stati trasformati in opportunità per coltivazioni non alimentari con ac-

que grigie trattate, per siti di ricreazione per i bambini emarginati, per giardini co-

munitari e per fabbriche solari collocate sulle strutture dei parcheggi. In tal caso 

comunità etnicamente e culturalmente diverse sono entrate in partnership tra di loro 

e con la luce solare, l’acqua piovana, i suoli indeboliti e le piante native per recla-

mare spazi verdi aperti che beneficiano la salute umana e non umana.  

Questi esempi dimostrano che l’umanità può davvero imparare ad ascoltare la 

voce della natura, come rivelato attraverso i principi ecologici, l’etica, la poesia e il 

rispetto per i nostri partner non umani. Sebbene, in quanto partner, il linguaggio 

della natura sia diverso dal nostro, abbiamo ancora la possibilità di lavorare in coo-

perazione con essa. Il risultato è un ambiente più salubre e piacevole esteticamente, 

per noi stessi e le nostre future generazioni. Come ha affermato nel 1969 Ian 

McHarg, il più vitale problema dell’umanità è “la necessità di sostenere la natura in 

quanto risorsa di vita, ambiente, insegnante, rifugio, sfida e soprattutto, corollario 

della riscoperta della natura nell’inconscio del sé, in quanto fonte dei significati”
27

. 

 

I problemi della partnership 

Esistono molte difficoltà nell’implementare un’etica di partnership. L’etica 

dell’economia di libero mercato, orientata alla crescita, che usa non equamente le 

risorse, sia umane che naturali, per creare profitto, rappresenta la più grande diffi-

coltà. Il potere del sistema capitalistico globale di rimuovere risorse – specialmente 

                                                     
27

 I. McHarg, Design with Nature, cit., p. 19. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 50 

quelle nei paesi del terzo mondo – senza riguardo per il rinnovamento, il riutilizzo 

o il riciclo, è un grave ostacolo nella riorganizzazione delle relazioni tra produzione 

ed ecologia. Mentre il capitalismo prosegue il proprio corso usando risorse rinno-

vabili, come sequoie e pesci, più rapidamente della riproduzione delle specie o de-

gli alberi, il capitalismo verde tenta di risolvere temporaneamente al degrado, sot-

toponendosi a qualche forma di regolamentazione o di riciclaggio. Sarà necessario 

trovare nuove forme economiche che siano compatibili con la sostenibilità, l’equità 

di integrazione e l’etica di partnership. 

Un’altra fonte di resistenza a un’etica di partnership è il movimento per il diritto 

di proprietà, che per molti versi è una dura sferzata contro l’ambientalismo e 

l’ecologia. La protezione della proprietà privata è parte integrante della crescita e 

della massimizzazione del profitto del capitalismo e dell’egocentrismo e della loro 

preservazione attraverso le istituzioni del governo e delle leggi. Determinare nell’ 

ambito della proprietà individuale, comunitaria o comune, l’adeguatezza 

dell’estensione della proprietà, conforme alla sostenibilità, per la continuità della 

natura umana e non umana, è una sfida molto importante. 

Un terzo problema è rappresentato dalle profonde differenze – culturali e di 

lunga data – tra i sostenitori ambientali, gli interessi di corporazione e i governi 

delle comunità. I problemi potrebbero essere irrisolvibili a causa di dibattiti stori-

camente accaniti o della presenza costante di personalità inamovibili. Come è 

spesso il caso delle differenze profondamente radicate tra i propositori dei para-

digmi culturali e scientifici, la soluzione dei problemi locali può talvolta dipendere 

dall’introduzione delle nuove generazioni, di nuove personalità e nuovi sistemi di 

credo nella costruzione del consenso e nel processo di mediazione. Il desiderio di 

ripensare i significati della memoria collettiva è spesso decisivo nella soluzione dei 

problemi. 

 

Partnership e narrazione 

Adottare un’etica di partnership comporta la creazione di una nuova narrazione, 

o di una serie di narrazioni del ruolo dell’essere umano nella storia e in natura. Ri-

pensare la storia convenzionale come una meta-narrazione per la riscoperta del 

Giardino dell’Eden, solleva la questione del relativismo delle storie attraverso le 

quali siamo stati educati, e sulle vicende delle nostre stesse vite, in quanto parteci-

panti delle narrazioni. Come i nostri simili nei secoli precedenti, noi viviamo le no-

stre esistenze come personaggi nella grande narrazione entro cui siamo stati inseriti 

da bambini e a cui ci conformiamo da adulti. Quella narrazione è spesso la storia 

raccontata dalla società dominante, di cui facciamo parte. Noi interiorizziamo la 

narrazione come ideologia, una storia che è raccontata dalle persone al potere. Una 

volta che identifichiamo l’ideologia come una storia – potente e irrefutabile, ma 

pur sempre solo una storia – noi realizziamo che riscrivendola, possiamo comin-

ciare a sfidare le strutture del potere. Riconosciamo che tutte le storie possono e 

dovrebbero essere contestate. 

Ma possiamo in realtà muovere un passo fuori dalla storia di cui siamo stati gli 

attori ed entrare in una storia con una trama diversa? Più importante, possiamo 

cambiare la trama della vasta narrazione dominante del modernismo? Dove io, in 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 51 

quanto autrice di questo testo, posso essere collocata in relazione ad essa? In 

quanto prodotto del modernismo, del meccanicismo e del capitalismo, ho interio-

rizzato i valori della “narrazione recuperata”, entro cui ho tentato di identificarmi. 

Prendo parte al progressivo “recupero della narrazione” con il mio lavoro giorna-

liero, la mia paga di lavoro intellettuale, le mie aspirazioni per una vita materiale 

migliore e il mio godimento dei profitti che i miei successi individuali hanno ap-

portato. Ancora credo, nonostante il relativismo della fine dell’ambientalismo, che 

la crisi ambientale sia reale – che le rane, i pesci, gli uccelli che stanno scompa-

rendo ci stiano raccontando una verità. Io sono anche un prodotto del pensiero line-

are e ho creato questa “narrazione recuperata” per riflettere sulla precisa linearità 

della storia progressiva. Questa è storia osservata da un punto di vista particolare, 

che ho identificato come l’ideologia dominante di modernismo. Tuttavia, credo che 

l’idea di una “narrazione recuperata” rifletta uno sguardo fondamentale su come la 

natura sia stata storicamente concepita come oggetto di genere. 

Sia la storia che la natura sono estremamente complesse, complicate e non line-

ari. Come apparirebbe una storia complessa, non lineare e ripensata sul suo genere 

con una trama differente? Sarà irrefutabile come la visione lineare, anche se quella 

versione lineare era estremamente sfumata e complicata? Val Plumwood suggeri-

sce che una nuova relazione con la natura affermerà “continuità e parentela con gli 

‘altri’ della terra, così come la loro soggettività […] e rappresentanza. Essa sarà 

[…] aperta al gioco di forze più-che-umane e sollecita alle voci del luogo e della 

terra”
28

. 

Un’etica e una storia postmoderna proporrebbero caratteristiche ‘altre’ da quelle 

identificate con il modernismo, come ‘molte’, piuttosto che una sola voce autore-

vole; una molteplicità di attori reali; degli eventi casuali e non consecutivi; dei 

simboli e significati non riduzionisti; un’azione e un processo dialettici piuttosto 

che logotipi di forme imposte; una conoscenza radicata e contestualizzata piuttosto 

che universale. Sarebbe una storia di partnership (o una molteplicità di storie) che 

forse può essere solo messa in atto e vissuta, e non scritta del tutto. 

 

Una nuova storia 

Come altri, auspico un Recupero dal declino ambientale – per la mia personale 

visione di un’ecotopia di una società giusta e postpatriarcale del terzo millennio. 

Un’etica di partnership implica una revisione della “narrazione edenica di recu-

pero” o la scrittura di una narrazione completamente nuova. La nuova storia non 

accetterà la sequenza patriarcale della creazione, ma dovrà enfatizzare la creazione 

simultanea, l’evoluzione della cooperazione tra uomo e donna o un’emergere al di 

fuori del caos o della terra. Non accetterei l’idea di assoggettare la terra, o persino 

di curare e addobbare il giardino, dal momento che entrambe le azioni implicano il 

totale controllo e addomesticazione della natura da parte degli esseri umani. Al 

contrario, ogni luogo terrestre dovrà essere una casa, una comunità, da condividere 

                                                     
28

 V. Plumwood, Environmental Culture: The Ecological Crisis of Reason, Routledge, London 

2002, p. 229. 



  

 

 

 

 

Carolyn Merchant DEP n. 20 / 2012 

 

 52 

con altri esseri viventi e le cose inanimate. I bisogni degli umani e dei non umani 

sarebbero così bilanciati in modo dinamico. 

Nel 1990 l’artista Teresa Fasolino dipinse il Giardino dell’Eden
29

. Un albero, 

curvandosi con le mele mature, si erge al centro del giardino. Conigli, pavoni, qua-

glie e cigni pascolano pacificamente su un prato erboso. Rododendri, uve, palme e 

felci lasciano spazio a querce e pini laddove il cammino indietreggia sulle lontane 

colline. Le figure umane al centro sono modellate sull’immagine di Adamo ed Eva 

di Albrecht Durer – con un’importante eccezione. Nella nuova storia entrambi gli 

umani tengono la mela; il serpente è assente. Gli umani sono partners, tra di loro e 

con la natura. Entrambi recano la responsabilità del proprio destino e del destino 

della natura. Questa è la storia di un possibile futuro per la terra. Ma se tale storia 

può essere scritta o vissuta, sarà il prodotto di molte nuove voci e avrà una trama 

complessa e una fine diversa da quella della Genesi. Le donne, le minoranze, le al-

tre culture e la terra, assieme all’uomo, saranno partners attivi. Una nuova fine, 

tuttavia, non accadrà se noi semplicemente leggiamo e rileggiamo la storia entro 

cui siamo nati. Una nuova storia può essere scritta solo attraverso l’azione umana. 

 

 

 

 

                                                     
29

 Teresa Fasolino, illustrazione di copertina a C. Merchant, Earthcare, cit. 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

La politica della prospettiva di 

sussistenza  

di  

Veronika Bennholdt-Thomsen* 

 

Abstract. The paper deals with the politics for an alternative, ecofeminist economy. Starting 

with the diagnosis of the present economic, ecological and social crisis as being the crisis of 

civilization, respectively of its value system, I point to the necessity of a new social contract. 

No longer can the economy of scale, of commodities, consumerism and profit maximization 

dominate the cultures around the world, but we need an orientation towards of what is 

necessary for a good living, hence a subsistence perspective. There follows the description of 

what ‘subsistence’ means and four principles for a politics of subsistence are delineated by 

means of concrete examples. 1. The politics of subsistence are politics of daily life, 

decentralized, and practised by the sovereign individual as a so called politics from below; 2. 

Subsistence politics are dealing with the realm of necessity, with immanency as against the 

transcendence of the growth economy; 3. The politics of subsistence are based in the concrete 

matter, in the body, and in the senses as against the abstraction of the money system and the 

anonymity of the commodity; 4. The subsistence politics serves to restore the community in 

the holistic sense of Mother Earth. 

 

Introduzione
1
. Di cosa si tratta? 

Viviamo in un periodo di trasformazioni radicali. Coloro che vedono in esse una 

crisi della civiltà sono sempre più numerosi. Con ciò si intende che tutte le varie 

“crisi”: la crisi climatica e quella ambientale, ovvero le cosiddette catastrofi 

naturali, la crisi finanziaria e quella economica, la crisi alimentare – che in realtà è 

una “crisi” dei prezzi dei prodotti alimentari – ed infine la catastrofe atomica – 

                                                     
*
Veronika Bennholdt-Thomsen dirige l’Institute of the Theory and Praxis of Subsistence (ITPS) a 

Bielefeld, in Germania. È professoressa onoraria alla University for Soil Culture di Vienna. Ha 

condotto le sue ricerche in Messico e in Germania e ha al suo attivo numerose pubblicazioni su 

questioni di genere e di antropologia sociale. È autrice di numerosi libri sulle alternative di 

sussistenza in Europa e nel Terzo mondo e ha curato due opere molto diffuse sulla comunità 

matriarcale di Juchitán (Messico). Il suoi oggetti principali di studio sono il lavoro delle donne e le 

economie regionali. 

1
 Questo scritto è la traduzione dell’intervento tenuto al Congresso Perspektiven der 

Matriarchatspolitik [Prospettive della politica matriarcale], St. Gallen, 12-15 maggio 2011 e 

pubblicato in Die Politik der Subsistenzperspektive, in: Projektgruppe “Zivilisationspolitik” (Hrsg.), 

Kann es eine “neue Erde” geben? Zur “Kritischen Patriarchatstheorie” und der Praxis einer 

postpatriarchalen Zivilisation, Peter Lang: Frankfurt am Main 2011. Traduzione di Guido Londero. 

 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

54 

 

eufemisticamente definita come crisi dell’energia atomica – confluiscono in 

un’unica crisi, vale a dire la crisi dei valori e della cultura, ormai diffusa in tutto il 

mondo, basata sulla fede nella crescita economica che va perseguita mettendo a 

repentaglio i singoli, le nazioni e infine l’intera umanità. Il consumo di massa è 

divenuto il pilastro della crescita del profitto, l’aspirazione alla crescita del profitto 

a sua volta alimenta il consumismo e insieme sfociano nella distruzione 

dell’umanità e nel saccheggio della natura. Ciò che legittima il nesso tra la crescita 

del profitto e la propensione ai consumi è il “vantaggio individuale”, o come sin 

dai tempi di Adam Smith è stata eufemisticamente definita l’avidità, “l’interesse”. 

La sua ben nota tesi centrale è assurta a principio fondamentale dell’economia. 

Perseguendo il proprio vantaggio ciascuno può contribuire più efficacemente al 

benessere della nazione che non dedicandosi espressamente al benessere collettivo. 

La politica dello sviluppo ha diffuso questa fede in tutto il mondo, come fosse una 

religione. Nella seconda metà del ventesimo secolo l’eresia era il “sottosviluppo”. 

Nel ventunesimo questa ortodossia si è definitivamente imposta e si è completata la 

Conquista. La globalizzazione dei mercati in un unico mercato mondiale ha 

trionfato. In nome del libero mercato mondiale milioni di contadine e di contadini 

vengono derubati della propria terra, vale a dire della base di sostentamento, altri 

sono privati delle proprie sementi e migliaia sono spinti al suicidio a causa 

dell’indebitamento per le sementi chimiche. 

I profughi vengono respinti verso altri paesi, economicamente più fortunati. A 

migliaia muoiono durante la fuga. Le grandi imprese nel campo dell’energia non 

temono di impiegare la tecnologia atomica che minaccia ogni forma di vita, mentre 

i governi si rendono loro complici per raggiungere la presunta crescita economica. 

L’economia stessa è diventata guerra, il denaro arma. Il confine con la violenza 

bellica sanguinaria è fluido. Noi, che apparteniamo alla società globalizzata della 

massimizzazione, ci troviamo al bivio. Accettiamo che questa civiltà distrugga il 

mondo oppure no? Si tratta di una questione di vita o di morte, di qualcosa di 

concreto, fisico e nel contempo di attinente ai valori, alla fede e all’etica sottesi a 

questa dinamica. E’ necessario riconoscere che la visione del mondo della “società 

della crescita” segue l’ordine simbolico della morte. Non abbiamo bisogno soltanto 

di un nuovo ordinamento economico bensì, fondamentalmente, di un nuovo 

contratto sociale basato su nuovi valori. 

 

È essenziale un nuovo contratto sociale  

Abbiamo bisogno di un nuovo contratto sociale che si fondi sulla valorizzazione 

delle relazioni tra i viventi e non sulla distruzione dell’umanità e sul saccheggio 

della natura finalizzato alla massimizzazione del profitto e alla crescita dei 

consumi. Abbiamo bisogno di un contratto sociale fondato su un sistema di valori 

che riconosca la fertilità naturale e vivente, in base alla quale i bambini hanno 

origine dalle donne, e non dalla provetta di laboratorio, e il cibo dalla terra, e non 

dalla macchina. Noi abbiamo bisogno di un contratto sociale che superi il 

produttivismo, teso all’incremento delle merci e del profitto, e sia sostituito dalla 

cooperazione con le forze naturali viventi. Abbiamo bisogno di un contratto sociale 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

55 

 

che si ispiri ai valori della cura materna, affinché le generazioni future crescano 

rettamente e i malati e gli anziani possano vivere e morire con dignità. 

Tutti questi aspetti di un nuovo orientamento rappresentano anche i valori 

centrali nelle società matriarcali. Nella nostra società patriarcale, al contrario, 

incontrano un’accanita opposizione, e quando vengono identificati come valori 

materni e matriarcali, sono spesso oggetto di contestazione anche da parte delle 

donne. Noi femministe conosciamo la critica difensiva che ci viene rivolta con lo 

scopo di sminuire, che è di biologismo e di essenzialismo. Ma ogni essere umano, 

uomo o donna, può essere premuroso in modo materno.  

Ciò non ha niente a che fare con la biologia. Al contrario, il sentimento materno 

in tutte le culture è il simbolo del sostegno alla vita, e l’ordine simbolico della 

madre e della maternità rappresenta l’ordine naturale del divenire e del trascorrere. 

Lo si ritrova in tutte le culture, a meno che non siano essenzialmente guerriere, 

come la nostra o quella estremamente oppressiva nei confronti delle donne dei 

Baruya in Nuova Guinea, con la sua economia primitiva di caccia e raccolta. Fra i 

Baruya la forza socialmente riconosciuta come decisiva è quella del portare la 

morte. Ma perfino qui, i portatori di morte si rappresentano come “creatori”, come 

coloro che per mezzo del seme maschile creano la fertilità del campo e che nei riti 

di iniziazione omosessuali destano i propri figli alla vita
2
.  

Anche noi conosciamo la messa in scena della fertilità da parte dell’industria 

chimica con il suo monopolio sulle sementi, i suoi organismi geneticamente 

modificati (OGM), dotati di geni-Terminator incorporati. Esattamente questo è 

l’autentico biologismo, il logos crea presumibilmente la vita, dopo averla 

precedentemente strappata alla physis e averla quasi uccisa. Viene separata e 

divisa, soffocata e poi creata artificialmente (“man made”).  

Naturalmente, si tratta di una presunta nuova creazione. Proprio questo è 

l’essenzialismo, essenzialismo patriarcale, e precisamente quello che attribuisce al 

distruttore l’autentica ed essenziale forza creatrice. Claudia von Werlhof la 

definisce una pratica alchemica
3
. Una civiltà della post-crescita ha bisogno di un 

modo di pensare decisamente nuovo.  

Nello specifico, occorre superare il concetto di Natura proprio delle scienze 

naturali, e tendere a una comprensione della natura come riconoscimento della 

corporeità, della mater-ia, della concreta e sensoriale materialità, riconoscimento di 

quello che ci è stato dato e del modo in cui la vita stessa ci è stata data, come dono. 

La teoria della “Gift Economy” di Geneviève Vaughan si basa su questo 

riconoscimento
4
. 

 

                                                     
2
 M. Godelier, Die Produktion der Großen Männer. Macht und männliche Vorherrschaft bei den 

Baruya in Neuguinea, Campus, Frankfurt am Main 1987. 

3
 C. von Werlhof, Fortschritts-Glaube am Ende? Das kapitalistische Patriarchat als 

“Alchemistisches System” in dies, in V. Bennholdt-Thomsen-N. Faraclas, (Hg.), Subsistenz und 
Widerstand. Alternativen zur Globalisierung, Promedia, Wien 2003, pp. 41-68. 

4
 G. Vaughan, For-Giving. Schenken und vergeben. Eine feministische Kritik des Tauschs, Ulrike 

Helmer Verlag, Königstein-Taunus 2008. 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

56 

 

La prospettiva della sussistenza e la politica della sussistenza 

Da anni, decenni, noi che lavoriamo alla teoria della sussistenza – e nel 

frattempo siamo diventate numerose, tutte femministe orientate in senso 

matriarcale – abbiamo criticato duramente la perversione, il rovesciamento di vita e 

morte da parte dell’economia della crescita e della sua politica di sviluppo 

globalizzata. Ma non c’è nulla di più complicato del parlare contro dogmi 

consolidati. Lo so per amara esperienza. Ma proprio di questo si tratta: analizzare 

criticamene i dogmi indiscussi e cercare i modi in cui, ai nostri giorni, nel 

ventesimo e ventunesimo secolo, possano funzionare diversamente, in modo 

assolutamente pratico e pragmatico. 

 

“Sussistenza”, il concetto e il suo significato 

Sussistenza è ciò di cui abbiamo bisogno per vivere, ciò “con cui la vita 

prosegue”, come asserì Gertrud Mies, la madre di Maria Mies. Lei, contadina di 

lingua tedesca dell’Eifel, probabilmente non conosceva ancora l’espressione 

“sussistenza”, prima che sua figlia si dedicasse al tema, a differenza delle contadine 

di lingua inglese in India presso le quali Maria ha compiuto le sue ricerche, o dei 

contadini di lingua spagnola in Messico, dove ho svolto le mie, o di quelli 

francofoni in Africa Occidentale o in Svizzera
5
. In latino “subsistere” ha il 

significato di “ciò da cui deriva la propria esistenza, la propria essenza”. Con ciò si 

fa riferimento al processo che esiste e continua grazie a una certa forza vitale. Gli 

esseri umani vengono ricompresi come parte della totalità di questo processo. La 

nostra definizione sottolinea la partecipazione attiva da parte degli umani. 

“Produzione di sussistenza” – o produzione vitale – comprende tutto il lavoro 

svolto per la produzione e la conservazione della vita immediata, che ha questo 

preciso scopo. In questo senso il concetto di produzione di sussistenza si 

contrappone a quello di produzione di merce e valore aggiunto. Nella produzione 

di sussistenza l’obiettivo è la “Vita”. Nella produzione di merci l’obiettivo è il 

denaro, che “produce” sempre più denaro oppure l’accumulazione del capitale. La 

vita si presenta in un certo senso soltanto come effetto “collaterale”
6
. Orientamento 

alla sussistenza, è lo sguardo al necessario, non soltanto per noi stessi, ma anche 

per gli altri, l’esatto contrario dell’interesse personale. “Vivere e lasciar vivere”, 

dice la gente nella Warburger Börde, nella Westfalia orientale. E questo significa 

anche vivere in modo tale che non lo si faccia a spese della sussistenza degli altri. 

La mia sussistenza comprende sempre anche la sussistenza degli altri
7
. Questa 

morale della sussistenza, che E. P. Thompson
8
 ha individuato anche nel 

                                                     
5
  M. Mies, Das Dorf und die Welt. Lebensgeschichten-Zeitgeschichten, Papa Rossa, Köln 2008. 

6
 V. Bennholdt-Thomsen-M. Mies, Eine Kuh für Hillary. Die Subsistenzperspektive, Frauenoffensive, 

München 1997. 

7
 A. Baier-V. Bennholdt-Thomsen-B. Holzer, Ohne Menschen keine Wirtschaft. Oder: Wie 

gesellschaftlicher Reichtum entsteht. Berichte aus einer ländlichen Region in Ostwestfalen, Oekom, 

München 2005. 

8
 E. P. Thompson, The Making of the English Working Class, Penguin Books, London 1963. 

 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

57 

 

comportamento della classe operaia inglese del tardo diciottesimo e dell’inizio del 

diciannovesimo secolo, e che ha definito “moral economy”, è più importante che 

mai in un mondo globalizzato: vivere in modo tale che io con il mio consumo non 

sottragga niente ad alcuno, in alcun luogo. Think globally, act locally! 

Orientamento alla sussistenza significa liberazione dalla fissazione sul “di più e 

sempre di più”, significa riconoscere ciò che è superfluo, quando interviene la 

sazietà e quando comincia l’avidità, che divora soltanto tempo e voglia di vivere. 

Sussistenza significa non fidarsi più del denaro, ma delle forze viventi, anche delle 

proprie. Sussistenza significa mettere alla prova le proprie capacità, significa fare 

da sé e, d’altro canto, significa consolidare insieme agli altri le nostre basi di 

esistenza. Non si può mangiare il denaro, dal denaro non si costruiscono case, il 

denaro non sostituisce alcuna assistenza e alcuna comunità. Sussistenza non 

significa autarchia, come è definita nella nostra società frantumata e 

individualizzata, per sminuirne il significato. Perché nella società della concorrenza 

inserita nell’economia della crescita, in cui predomina la cultura dell’“homo 

homini lupus” (Thomas Hobbes 1651), risulta difficile connettere la sovranità 

indipendente della persona e la cooperazione comunitaria. Nel nuovo concetto 

della sovranità alimentare, invece, esse lo sono. Ciò non ha niente a che vedere con 

l’isolazionismo autarchico. 

 

I principi di una politica della prospettiva di sussistenza 

1. Politica di sussistenza è una politica del quotidiano, praticata dal “basso”, 

dall’individuo attivo e consapevole delle proprie responsabilità e non dall’“alto”, 

da parte di un’autorità superiore. 

2. Politica di sussistenza è una politica del necessario, dell’immanenza anziché 

della trascendenza. 

3. La politica per la sussistenza si orienta al concreto, al materiale, al corporeo, 

al sensoriale e si indirizza contro il denaro e l’anonimia della merce. 

4. Orientamento alla sussistenza è una politica per la ricostruzione della 

comunità.  

 

Sul punto n. 1: Politica di sussistenza come politica dell’individuo fondata 

sulla quotidianità e sull’iniziativa 

L’episodio che segue può illustrare ciò che qui si intende. Molti anni fa ho 

partecipato al ricevimento di Capodanno del governo regionale. Si parlava delle più 

recenti statistiche agrarie. Era calato ulteriormente il numero delle imprese i cui 

titolari svolgevano un’attività secondaria. Sospiro di sollievo da parte dell’uomo 

che casualmente si trovava accanto a me, il presidente della Camera di Commercio 

e dell’Industria: “Questo è un bene” – affermò – “Nelle trattative contrattuali i 

lavoratori che possiedono il piccolo podere che coltivano, sono particolarmente 

ostinati”. Ah sì, per quale motivo? pensai. Molto semplicemente perché essi non 

dipendono interamente dal salario per la loro sussistenza e perciò non temono così 

tanto la cosiddetta disoccupazione. Di norma, alle nostre latitudini, è la donna che 

coltiva i campi come attività secondaria. L’occupazione secondaria costituisce la 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

58 

 

principale occupazione femminile. La garanzia della sussistenza dipende da lei. Dal 

punto di vista della crescita economica questa modalità di divisione del lavoro, in 

base al genere, è vista come uno svantaggio per le donne, ovvero a livello europeo i 

campi, i piccoli appezzamenti contadini, non le grandi aziende agricole, di fatto o 

di diritto sono in mano alle donne. A quasi nessuno viene in mente che le donne 

decidano di essere contadine autonome. A mio parere, al contrario, questo è un 

esempio di come al giorno d’oggi, in condizioni capitalistiche assolutamente 

patriarcali, si possa esprimere una politica matriarcale. Con il mio aneddoto del 

ricevimento di inizio anno non voglio dire che coloro che non dispongono di un 

pezzo di terra abbiano necessariamente un minore spirito di resistenza di fronte alle 

costrizioni dell’economia della crescita. La realtà concreta rivela piuttosto che 

soltanto l’orientamento alla sussistenza, cioè l’orientamento a ciò che 

quotidianamente è necessario per vivere – cibo, abiti, un tetto sopra la testa e i 

vicini – crea immaginari politici diversi. Altri obiettivi appaiono all’orizzonte oltre 

allo stipendio e alla spesa al supermercato. Il movimento per l’ “urban gardening” 

lo dimostra: “è la tua città, coltivala”, recita uno dei loro slogan. La comprensione 

effettiva della politica di resistenza è distante mille miglia dalla collaborazione di 

un insieme di persone, che soltanto in base al loro numero ha il potere di strappare 

qualcosa al potere sovrastante. Al contrario, chi ha colto a fondo l’essenza del 

messaggio, prende le vanghe e trasforma i terreni a maggese in orti fioriti, con 

verdure che può consumare direttamente. Christa Müller ha parlato di questo 

movimento in modo più accurato e meglio informato
9
. L’esempio mi serve anche 

per illustrare una questione più generale. 

 

La forza politica del ventunesimo secolo risiede nell’individuo 

Cambiare il mondo senza prendere il potere è il titolo di un’opera molto 

profonda di John Holloway
10

. Egli intende con ciò una trasformazione dei rapporti 

sociali attraverso la mutata organizzazione delle condizioni di vita laddove l’uomo 

moderno è anche in grado di compiere scelte autonome nella vita di tutti i giorni. 

L’isolamento degli individui nel nostro tempo è sì un problema, ma allo stesso 

tempo anche un’opportunità. Ad esso corrisponde la struttura di potere sociale 

specifica della nostra epoca, storicamente nuova. A confrontarsi con l’apparato di 

potere non sono più le caste, i ceti, le classi o le razze, o meglio lo sono sempre 

meno, mentre lo è l’individuo che per poter sopravvivere, è sempre più 

direttamente sottomesso al dominio dei grandi gruppi industriali e delle banche, 

vale a dire al loro denaro, alle loro merci e al loro mercato, il cosiddetto libero 

mercato. La coercizione del sistema del denaro e delle merci ha tendenze 

totalitarie. Lo stato, in quanto istanza mediatrice, svolge un ruolo sempre meno 

importante, sia fra lavoro salariato e capitale, sia per i servizi pubblici come 

                                                     
9
 C. Müller (Hg.), Urban Gardening. Über die Rückkehr der Gärten in die Stadt, Oekom, München 

2011. 

10
 J. Holloway, Die Welt verändern, ohne die Macht zu übernehmen, Westfälisches Dampfboot 

Münster 2002. 

 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

59 

 

compito della comunità, quali il servizio idrico, le strade, la corrente elettrica, i 

servizi postali, le comunicazioni, e così via. Infatti, invece del ruolo di mediatore, 

lo Stato ad est, ovest, nord e sud, assume quello di garante del funzionamento del 

sistema delle merci, votato alla massimizzazione economica, servendosi delle 

tradizionali istituzioni della violenza statale. Il modo di sentire che guida la politica 

quotidiana dell’individuo che agisce in modo sovrano non è quella della giustizia 

sociale, misurata e concessa da un’autorità superiore, e quindi dall’alto, ma quella 

dell’uguaglianza orizzontale. La nostra condizione umana (Qua conditio humana) 

ci rende tutti uguali, pari, perché tutti nati da una madre. 

 

Sul punto n. 2: la politica di sussistenza è la politica del necessario, 

dell’immanenza anziché della trascendenza 

Riconciliare concettualmente Politica e Sussistenza rappresenta una sfida ai 

tempi della mania di grandezza globalizzata della massimizzazione economica. 

“Queste però sono cose insignificanti”, mi capita spesso di sentire. E anche: “I 

vostri esempi trattano soltanto di cibo, come la mettiamo con le altre necessità, il 

computer, l’automobile etc.?”. Io resto sempre stupefatta da quel “soltanto” riferito 

al cibo. Soltanto il cibo? Mangiamo tre volte al giorno. Quelli che non hanno 

abbastanza di cui nutrirsi e che languono e muoiono, sono oltre un miliardo, più 

numerosi degli abitanti dell’Europa e degli Stati Uniti messi assieme. “Cereali 

come arma” era uno strumento della politica statunitense, soprattutto nei confronti 

dell’Africa. I grandi capitali finanziari, le banche, come la Deutsche Bank o la 

svizzera UBS, pubblicizzano investimenti nei cosiddetti titoli agricoli, che 

promettono rendimenti particolarmente sicuri, semplicemente perché la 

popolazione mondiale cresce e le persone devono mangiare. Mentre i nuovi signori 

del mondo, i grandi gruppi industriali e gli istituti finanziari, da tempo hanno 

scoperto che le necessità di sussistenza sono il territorio di caccia più sicuro per i 

loro utili, e anzi da tempo le sfruttano – si vedano ad esempio anche i vari 

supermercati come Aldi, Walmart etc., le “vittime” credono ancora di dover litigare 

per la distribuzione socialmente equa del denaro. Come se questo fosse più 

importante del cibo. Esse non riconoscono i tratti totalitari del sistema del denaro e 

delle merci. Qual è l’origine di questa errata valutazione del significato 

dell’alimentazione, così largamente diffusa e così profondamente penetrata nella 

scala dei valori? La scarsa considerazione della produzione di sussistenza è uno dei 

pilastri della cultura patriarcale occidentale. Ad Atene, culla della democrazia e del 

pensiero filosofico occidentale, erano le donne e gli schiavi ad occuparsi del cibo e 

delle altre attività di sussistenza, mentre i grandi uomini e i cittadini liberi tenevano 

discorsi politici presso l’Areopago. Chi doveva curare la sussistenza era 

considerata una persona non libera. Questa idea condiziona ancora la nostra 

cultura. Si ritiene che il regno della libertà si trovi al di là del regno della necessità. 

E coloro i quali si occupano della sussistenza vengono per questo stesso motivo 

scarsamente considerati: madri, donne in generale, contadini e contadine, 

domestiche e donne delle pulizie, e così via. La demarcazione rispetto alla 

sussistenza è l’essenza fondamentale della gerarchia, del potere e del dominio, non 

solo in occidente. Di più, essa è il nucleo centrale del patriarcato, di tutti i 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

60 

 

patriarcati. È la negazione del fatto che i bambini nascono dalle donne, che la 

fertilità ha origine dalla madre Terra. Come sappiamo, la negazione è legata alla 

violenza. Con la violenza la negazione viene messa in atto.  

Essere un guerriero presuppone che ci siano altri che si curano di ciò che 

garantisce la sopravvivenza. Queste persone vengono depredate, spremute a livello 

fiscale, oppure vengono a ciò costrette, per effetto della pressione violenta, come le 

donne presso i Baruya, o come la casalinga moderna o la donna lavoratrice “double 

shift” (che unisce lavoro salariato e lavoro di cura e domestico), oppure la madre 

lavoratrice “triple shift”, che per quello stesso lavoro riceve un salario inferiore 

rispetto agli uomini. Il distacco dalla sussistenza è il terreno sul quale si sviluppa la 

cultura di massa capitalistica. Non doversi più sporcare le mani era uno degli 

stimoli per il lavoro industriale. Poter lavorare per il denaro – dunque vendere la 

forza lavoro come merce – invece di lavorare direttamente nei campi, in giardino, 

in cucina, in casa e per i bambini, appare come il passaggio decisivo per uscire dal 

disprezzo sociale, anche nella concezione del mondo femminile.  

Che aspetto avrebbe oggi il nostro mondo, se il movimento femminista avesse 

lottato per obiettivi diversi? Ad esempio, per il diritto della donna al lavoro di 

sussistenza e alla maternità, in difesa degli ambiti di sussistenza, contro la loro 

commercializzazione e per il rafforzamento di strutture sociali autonome della 

produzione di sussistenza, invece di soffermarsi sul lavoro salariato? La promessa 

di raggiungere, attraverso la sottomissione ai rapporti di lavoro e di vita 

dell’economia della crescita, il regno della libertà al di là delle necessità di 

sussistenza, è una delle più importanti forze motrici dell’ordine sociale dominante. 

Essere liberato dalla necessità è il classico principio patriarcale della trascendenza. 

L’economia della crescita è tipicamente trascendente, nella misura in cui la 

“liberazione” viene promessa per il futuro. Se oggi in Germania, in Svizzera o in 

qualsivoglia altro luogo, si investe, le banche vengono “salvate”, gli stipendi ridotti 

e il sistema di sicurezza sociale smantellato, domani tutto questo forse porterà dei 

frutti e dopodomani staremo tutti bene. Se gli agricoltori oggi investono in una 

stalla più grande per l’ingrasso dei maiali, solamente in seguito – e 

presumibilmente soltanto in seguito, afferma la Camera dell’Agricoltura – potranno 

rimanere sul mercato. Allora saranno una delle cosiddette imprese del futuro. Per 

far ciò devono indebitarsi e ipotecare la loro terra. La sazietà, la soddisfazione e la 

stima non risiedono in ciò che è presente e nei processi vitali ad esso legati, ma 

soltanto al di là di esso. Questo è patriarcale.  

La politica di sussistenza segue invece l’immanente. È matriarcale. Il senso e lo 

spirito risiedono nelle cose, in questo mondo, su questa terra. Si pensi soltanto alla 

mitologia del paesaggio. Proprio in questo senso una politica di sussistenza 

dovrebbe iniziare dal cibo. Come ci procuriamo il cibo e dove? Come appaiono le 

condizioni di coloro che coltivano le piante e allevano gli animali? Come ci si 

rapporta alle piante e agli animali? Come si fa con l’acqua, che ci tiene tutti in vita? 

Le risposte a queste domande conducono alla politica dell’attività economica 

locale, regionale. L’obiettivo è che il paesaggio ambientale al quale appartengo, 

perché qui sta il territorio che mi sostiene, costituisca anche la base del mio 

sostentamento per le necessità vitali. Certo, non tutto ciò di cui ho bisogno potrà 

provenire dalla regione in cui vivo, ma il solo agire in base a questo principio 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

61 

 

fondamentale ci conduce avanti. Ciò vale soprattutto in riferimento al cibo. È il 

punto di partenza, il centro dal quale i cicli del necessario saranno mossi sempre 

più su scala regionale e meno su scala globale. 

 

Sul punto n. 3: la politica di sussistenza si pone contro l’astrazione del 

denaro e contro l’anonimato della merce 

Che cosa significa immanenza in riferimento al nostro rapporto col denaro? Che 

rapporto ha con il denaro l’umanità del nostro tempo, incapace di pensare e avere 

sentimenti nel segno dell’immanenza? Per noi esseri umani del presente è difficile 

riconoscere o meglio comprendere il lato concreto, materiale, vitale delle cose 

prima ancora di interrogarci sull’astrazione di valore: Quanto costa? Oppure, che 

cosa comporta?  

Da questa prospettiva, le condizioni naturali si trasformano in risorse e la 

relazione con la natura ha soltanto la forma del tempo libero o del fitness. Vediamo 

dappertutto il valore-denaro e non il reale valore delle cose, che sta, ad esempio, 

nel buon sapore dei pomodori maturi, nella freschezza dell’acqua, oppure nel grado 

di spensieratezza e di felicità di bambini e anziani, se assistiti assecondando il loro 

ritmo vitale, con pazienza, calma e tranquillità. Nell’epoca del denaro come misura 

delle cose, tuttavia, al centro non ci sono l’assistenza e il dare, bensì il prendere e il 

voler avere.  

Vige la regola del “do ut des”, io do affinché tu mi dia. È il principio patriarcale 

dell’appropriazione bellica, e cioè dello scambio equivalente in pellicce di 

montone. Quanto è diversa, invece, la cura materna per la sussistenza dei figli. Essa 

comporta un dare senza condizione di una controprestazione, semplicemente 

perché il bambino ne ha bisogno. Ed è un bisogno necessario alla vita, perché 

altrimenti non ci sarebbe alcuna società. Anche nella nostra epoca l’atto materno 

del dare è il punto di partenza per un’altra economia e per un’altra società, non 

utilitaristiche
11

. Il denaro rende egocentrici. È l’oggettivazione, o meglio il feticcio 

dell’egocentrismo. Il denaro non unisce, ma divide gli esseri umani l’uno dall’altro, 

ostacola le relazioni sociali. Denaro o vita
12

.  

La politica di sussistenza si pone contro questa perdita di relazioni ad ogni 

livello, contrastando l’astrazione del denaro e l’anonimato delle merci. La parola 

d’ordine è demercificazione, e cioè in modo molto pragmatico, dove e quando 

capita. Così mineremo alle fondamenta, lentamente ma in modo certo, il potere 

totalitario del sistema del denaro e delle merci. La politica di sussistenza è la 

politica del quotidiano, “dal basso”, attuata dall’individuo conscio delle proprie 

responsabilità, che indica il percorso che conduce oltre l’economia della crescita, 

verso la “gift economy”
13

. 

 

                                                     
11

 G. Vaughan, For-Giving, cit. 

12
 V. Bennholdt-Thomsen, Geld oder Leben. Was uns wirklich reich macht, Oekom, München: 2010. 

13
 Vedi nota 3. 



 

 

 

 

 

Veronika Bennholdt-Thomsen DEP n. 20 / 2012 

 

62 

 

Sul punto n. 4: l’orientamento alla sussistenza è una politica per la 

ricostruzione della società 

Una politica orientata alla sussistenza dell’individuo consapevole delle proprie 

responsabilità è il contrario di una politica dell’individualizzazione. Poiché 

l’orientamento al necessario, al valore effettivo materiale e concreto conduce 

all’attenzione nei confronti dell’umano e della natura. Così il senso di 

responsabilità per ciò che è comunitario può di nuovo rafforzarsi, e cioè molto 

concretamente a favore delle terre comuni, note anche come “commons”, i 

cosiddetti beni comuni. Con il termine “global commons” vengono oggi definite le 

condizioni naturali che sono comuni all’intera umanità, come l’atmosfera, il clima, 

i mari, l’abbondanza di pesce, la biodiversità, tutto ciò di cui ci si preoccupa in 

tutto il mondo a causa della distruzione determinata dalla globalizzazione. Proprio 

in questo contesto la politica di sussistenza dal basso, dell’individuo, del 

quotidiano e del locale assume un’importanza fondamentale. Perché soltanto una 

politica della percezione del reale valore, che nasce in base alla propria corporeità, 

alla propria stretta relazione con le persone, le piante, gli animali, la terra, l’aria,  

ecc., conduce anche ad una vera attenzione per ogni cosa. Questa cultura viene 

sostenuta, nel grande come nel piccolo, dai valori della cura materna, così come 

viene magnificamente espresso all’articolo 1, comma 1 del progetto di 

Convenzione ONU: “Il bene comune più alto e universale, la condizione di 

esistenza per tutti gli altri beni, è la Terra stessa. Perché essa è la nostra Grande 

Madre, che deve essere amata, rispettata, curata e onorata, così come la nostra 

stessa madre”
14

. 

                                                     
14

 Dichiarazione Universale dei beni comuni della terra e dell’umanità, che con la Dichiarazione 

Universale dei Diritti Umani deve creare un quadro giuridico vincolante a livello mondiale per la 

terra. “El Bien Común supremo y universal, condición para todos los demás bienes, es la misma 

Tierra que, por ser nuestra Gran Madre, debe ser amada, cuidada, regenerada y venerada como a 

nuestras madres.“ (Spanischer Originaltext von Artikel 1, 1.Satz der Declaración Universal del Bien 
Común de la Tierra y de la Humanidad (propuesta), Por Miguel D’Escoto y Leonardo Boff, ALAI. | 

28 febrero de 2010 www.rlp.com.ni/noticias/general/71589). 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Il Femminismo e la politica dei beni 

comuni 

di 

Silvia Federici* 

 

abstract: While examining the reasons for the new interest in the principle of the “commons” 

in contemporary radical political discourse, this essay argues for the need of a feminist 

perspective on this question. Feminism in this context signifies a standpoint informed by the 

struggle that women have made to oppose the privatization of our common wealth (lands, 

forests, coastal waters) and produce collective forms of reproduction. After providing various 

examples of reproductive commons, ranging from the urban gardens of New York to the ola 

comunes of Latin America, this essay  calls for the extension of the principle of the commons 

to the reorganization of domestic work and the home
1
.  

 

La nostra prospettiva è quella dei comunardi del pianeta: esseri umani 

dotati di corpi, bisogni e desideri, la cui tradizione più essenziale è quella 

della cooperazione nel lavoro di creazione e nel mantenimento della vita, 

e che sono stati, tuttavia, costretti a farlo in condizioni di grande 

sofferenza e isolamento gli uni dagli altri, separazione dalla natura e dal 

bene comune creato insieme, generazione dopo generazione (The 

Emergency Exit Collective, The Great Eight Masters and the Six Billion 

Commoners, Bristol, May Day 2008). 

Sia il lavoro di sostentamento compiuto dalle donne che il contributo delle 

risorse comuni alla sopravvivenza concreta delle popolazioni locali  sono 

resi invisibili dalla loro idealizzazione, in un modo che non solo è simile, 

ma ha radici comuni... In un certo senso, le donne vengono trattate come 

fossero risorse comuni e le risorse  comuni come fossero donne (M. Mies-

                                                     

* Silvia Federici è professoressa emerita di Filosofia politica e studi internazionali all’Università 

Hofstra e un’attivista femminista di lunga data, oltre che una scrittrice. È autrice di molti saggi sulla 

teoria femminista, le donne e la globalizzazione e i movimenti femministi. Tra i suoi lavori 

pubblicati: Revolution at Point Zero. Housework, Reproduction and Feminist Struggle; Caliban and 

the Witch: Women, the Body, and Primitive Accumulation; A Thousand Flowers: Social Struggles 

against Structural Adjustment in African Universities (coeditor); Enduring Western Civilization: The 
Construction of the Concept of the West and its “Others” (editor).  

1
 Originalmente pubblicato in http: www.commoner.org.uk/?p=113. La traduzione è di Fulvia Serra, 

revisione a cura della redazione DEP. 

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

64 

 

V. Bennholdt-Thomsen, The Subsistence Perspective: Beyond the 

Globalized Economy, Zed Books, London 1999). 

La riproduzione precede la produzione sociale. Tocca le donne e sei 

arrivato alla pietra miliare (P. Linebaugh, The Magna Carta Manifesto, 

University of California Press, Berkeley 2007). 

 

Introduzione: perché beni comuni 

Almeno da quando gli Zapatisti hanno occupato lo zócalo a San Cristobal de las 

Casas il 31 Dicembre del 1993, per protestare contro la legislazione che voleva 

dissolvere le terre ejidal in Messico, il concetto di “beni comuni” ha guadagnato 

popolarità negli ambienti della sinistra radicale, sia a livello internazionale che 

negli Stati Uniti, diventando punto di convergenza per anarchici, marxisti, 

socialisti, ecologisti e eco-femministe
2
.  

Ci sono ragioni importanti sottese al fatto che quest’idea, apparentemente 

arcaica, si sia posta al centro del discorso politico nei movimenti sociali 

contemporanei. Due di queste ragioni risultano particolarmente importanti. Da una 

parte, l’idea dei beni comuni rappresenta il declino del modello statista di 

rivoluzione che per anni ha reso vani gli sforzi dei movimenti radicali di creare 

alternative reali al sistema capitalista. Dall’altra, il tentativo neo-liberista di 

subordinare ogni forma di vita e ogni area del sapere alla logica del mercato, ha 

accentuato la nostra consapevolezza del pericolo che comporta il vivere in un 

mondo in cui non ci è più concesso accesso ai mari, agli alberi, agli animali, e agli 

altri esseri umani, se non attraverso il sistema monetario. Le nuove “recinzioni” 

(enclosures)  hanno reso visibile un mondo di beni comuni e di relazioni che molti 

avevano creduto estinte o non avevano apprezzato, fino a quando non è intervenuta 

la minaccia della privatizzazione
3
. Paradossalmente, le nuove “enclosures”  hanno 

dimostrato che non solo i beni comuni non sono svaniti, ma nascono costantemente 

nuove forme di cooperazione sociale, persino in settori della vita dove in 

precedenza non se ne trovavano affatto, come, per esempio, nel mondo virtuale 

della rete. 

L’idea del comune e dei beni comuni, in questo contesto, ha offerto 

un’alternativa logica e storica al binomio stato/proprietà privata, stato/mercato, 

dandoci la possibilità di rigettarne la finzione che li vorrebbe non solo 

incompatibili, ma anche esaustivi di tutte le nostre possibilità politiche. Non solo, 

                                                     
2
 Una fonte essenziale per la politica dei beni comuni e per i suoi fondamenti teorici è la rivista 

digitale pubblicata nel Regno Unito The Commoner, che celebra correntemente il suo quattordicesimo 

anno di pubblicazione (www.commoner.org.uk) 

3
 Un caso emblematico è la lotta che sta avendo luogo in molte comunità del Maine contro il 

tentativo, da parte della Nestlè,  di appropriarsi delle sorgenti d’acqua per imbottigliarla e venderla 

come Portland Spring. Il furto della Nestlè  ha reso le popolazioni più coscienti dell’importanza vitale 

di queste acque e delle loro sergenti acquifere e ha veramente permesso di ricostituirle come beni 

comuni (Food and Water Watch Fact Sheet, luglio 2009). La Food and Water Watch è (per auto-

definizione) “una no-profit che si impegna per implementare acque pulite e cibo sano negli Stati Uniti 

e nel mondo”. 

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

65 

 

l’idea del “comune” ha avuto una funzione ideologica in quanto concetto unificante 

e prefigurante di quella società cooperativa che la sinistra radicale cerca di 

realizzare. Nondimeno, tra le sue diverse interpretazioni rimangono ambiguità e 

differenze significative che è necessario chiarire al fine di tradurlo in un progetto 

politico coerente
4
. 

Che cosa, per esempio, costituisce un bene comune? La terra, l’acqua, l’aria, la 

comune proprietà del digitale? I nostri diritti acquisiti (ad esempio le pensioni di 

sicurezza sociale) sono spesso descritti  come patrimonio comune, così come lo 

sono i linguaggi, le biblioteche e i prodotti collettivi delle culture del passato. Sono 

però equivalenti, tutti questi beni comuni, dal punto di vista del loro potenziale 

politico? Sono compatibili? E se fossero solo le proiezioni di un’unità ancora tutta 

da costruire? Infine, è più corretto parlare di “beni comuni” al plurale, o del “bene 

comune”, come suggeriscono gli Autonomi marxisti, con l’idea che il concetto così 

declinato serva meglio a descrivere le relazioni sociali tipiche della forma di 

produzione dominante nell’era post-fordista? 

Partendo da questa problematica, in questo saggio intendo affrontare il 

problema della politica dei beni comuni da una prospettiva femminista, dove la 

parola ‘femminista’ si riferisce ad un punto di vista plasmato dalla lotta contro la 

discriminazione sessuale e sul lavoro di riproduzione che, parafrasando il 

commento di Linebaugh, è il cardine su cui la società è stata costruita e rispetto alla 

quale ogni modello di organizzazione sociale deve essere confrontato.  Questo tipo 

di intervento è necessario, a mio parere, per meglio definire questa prospettiva 

politica e chiarire le condizioni per cui il principio di bene/i comune/i può divenire 

la base di un programma anti-capitalista. Due circostanze rendono questo compito 

particolarmente importante.  

 

Beni comuni globali, beni comuni della Banca Mondiale  

A partire quanto meno dall’inizio degli anni Novanta, il linguaggio dei beni 

comuni è stato cooptato dalla Banca Mondiale e dalle Nazioni Unite e messo al 

servizio della privatizzazione. Con il pretesto di proteggere la bio-diversità e 

preservare il patrimonio comune dell’umanità, la Banca Mondiale ha trasformato la 

foresta pluviale in una riserva ecologica, espellendo quelle popolazioni che da 

secoli ne hanno tratto sostentamento e assicurandone l’accesso a coloro che sono in 

grado di pagare, per esempio, attraverso il turismo ecologico
5
. Da parte loro, le 

Nazioni Unite hanno rivisto le leggi internazionali che regolano l’accesso agli 

oceani, in modo tale da garantire ai governi la possibilità di concentrare l’uso 

                                                     
4
 Un sito eccellente per seguire il dibattito corrente sui beni comuni si trova nell’ultimo numero della 

rivista di movimento “Turbulence. Ideas For Movement” nel Regno Unito (5 dicembre 2009), 

www.turbulence.org.uk. 

5
 Per approfondire questa tematica, un articolo importante è Who Pays for the Kyoto Protocol? di Ana 

Isla, nel quale l’autrice descrive come la conservazione della biodiversità ha fornito il pretesto alla 

Banca Mondiale e ad altre agenzie internazionali di appropriarsi delle foreste pluviali, con la scusa 

che rappresenterebbero “riserve di carbone” e “generatori di ossigeno”, citato da Salleh (2009). 

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

66 

 

dell’acqua del mare in poche mani, in nome della necessità di preservare l’eredità 

comune dell’umanità
6
.  

La Banca Mondiale e le Nazioni Unite non sono sole nel tentativo di adattare il 

concetto di beni comuni agli interessi di mercato. Per varie ragioni, la 

rivalorizzazione dei beni comuni va di moda tra gran parte degli economisti e dei 

pianificatori capitalisti; lo prova la crescente mole della letteratura accademica 

sull’argomento e su argomenti affini: capitale sociale, gift economy (economia del 

dono), altruismo. Lo testimonia il riconoscimento ufficiale di questa tendenza 

attraverso il conferimento del premio Nobel per l’Economia nel 2009 alla 

portavoce in questo campo, la politologa Elinor Ostrom
7
. Pianificatori dello 

sviluppo sociale e politici hanno scoperto che, se le condizioni sono opportune, il 

controllo collettivo delle risorse naturali può essere più efficiente e meno 

controverso della privatizzazione, e che i beni comuni sono compatibili con la 

produzione per il mercato
8
. Si sono resi conto che portare alle estreme conseguenze 

la mercificazione delle relazioni sociali può avere effetti auto-distruttivi. 

L’estensione della mercificazione a tutti gli aspetti della vita sociale, che il 

neoliberalismo propone, è lo scopo ultimo degli ideologi del capitalismo, ma dal 

punto di vista della riproduzione a lungo termine del sistema stesso, è un progetto 

non solo irrealizzabile, ma anche indesiderabile. L’accumulazione capitalista è 

strutturalmente dipendente dall’appropriazione di immense quantità di mano 

d’opera e risorse che devono apparire come esterne all’economia di mercato, come 

il lavoro domestico non retribuito che le donne hanno fornito e sul quale il sistema 

si è basato per la riproduzione della forza lavoro. 

Non è un caso, dunque, che molto prima del crollo di Wall Street, un gran 

numero di economisti e sociologi avessero avvertito che l’estensione del mercato a 

tutte le sfere della vita risulta dannosa per il buon funzionamento del mercato 

stesso, perché persino i mercati, secondo questa teoria, dipendono dall’esistenza di 

relazioni non monetarie come la fiducia, l’affidamento e l’economia del dono 

(Bollier 2002, pp. 36-39). In breve, il capitale sta imparando le virtù del bene 

comune. Persino l’ “Economist”, l’organo di stampa che ha rappresentato il punto 

di vista del libero mercato da più di 150 anni, nel numero del 31 luglio del 2008, si 

è prudentemente unito al coro. 

L’economia del bene comune è ancora ai primi stadi di sviluppo – scrive la rivista. È troppo 

presto per fidarsi completamente delle teorie proposte in questo campo. Tuttavia rimane un 

punto di vista utile per inquadrare problemi come il controllo della rete digitale, la proprietà 

intellettuale o l’inquinamento internazionale, sui quali i legislatori hanno bisogno di tutto 

l’aiuto possibile. 

                                                     
6
 La Convenzione delle Nazioni Unite per la Legislazione sugli Oceani, adottata nel Novembre 1994, 

stabilisce una zona di 200 miglia di distanza dalla costa che viene definita Zona di Esclusività. 

7
 Il lavoro di Ostrom “si concentra sulle risorse comuni ed enfatizza la maniera il cui gli esseri umani 

interagiscono con gli ecosistemi per mantenere serbatoi di produzione sostenibile a lungo termine”. 

Wikipedia, 9 Gennaio 2010, p. 1. 

8
 Per approfondire questa tematica è importante il testo In Land We Trust, curato da C. Juma e J.B. 

Ojwang, (Zed Books, London 1996), un vecchio trattato sull’efficacia delle relazioni di proprietà 

collettiva nel contesto dello sviluppi e degli sforzi capitalisti. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

67 

 

Dobbiamo stare molto attenti, quindi, a non costruire il discorso sui beni 

comuni in modo tale che finisca per rivitalizzare una classe capitalista in profonda 

crisi, permettendole, ad esempio, di proporsi come custode del pianeta. 

 

Quali beni comuni? 

Un secondo problema è che, mentre le istituzioni internazionali hanno imparato 

a far funzionare i beni comuni secondo regole di mercato, come questi possano 

diventare il fondamento di un’economia non capitalista è una questione ancora 

senza risposta. Dagli scritti di Peter Linebaugh, e specialmente dal The Magna 

Carta Manifesto, abbiamo appreso che i beni comuni sono il filo conduttore che 

percorre la storia della lotta di classe fino ai nostri giorni ed effettivamente, la lotta 

per i beni comuni attualmente è onnipresente. Le popolazioni del Maine stanno 

lottando per proteggere l’accesso alle proprie riserve di pesca dall’attacco delle 

multinazionali; gli abitanti degli Appalachi si stanno organizzando per salvare le 

loro montagne dalla minaccia di essere trasformate in miniere; i movimenti per il 

software gratuito e collettivo si oppongono alla mercificazione della conoscenza e 

stanno aprendo nuovi spazi per la comunicazione e la cooperazione. Ci sono anche 

le miriadi di attività miranti alla creazione di beni comuni e comunità che stanno 

proliferando in Nord America e che Chris Carlsson ha descritto in Nowtopia 

(2007). Come Carlsson dimostra, molta creatività viene investita nella creazione di 

“comuni virtuali”, forme di socializzazione che fioriscono sfuggendo al controllo 

dell’economia di mercato. 

Molto importante da questo punto di vista è stato lo sviluppo degli orti 

metropolitani, che si sono diffusi, negli anni Ottanta e Novanta, su tutto il 

territorio, soprattutto grazie all’iniziativa di comunità migranti dall’Africa, i 

Caraibi e il Sud degli Stati Uniti. Non è possibile sopravvalutarne il valore. Gli orti 

metropolitani hanno aperto la via a un processo di “rurbanizzazione” che è 

indispensabile, se vogliamo ricuperare il controllo sulla produzione alimentare, 

rigenerare l’ambiente e provvedere al nostro sostentamento. Gli orti rappresentano 

molto di più che una fonte di sicurezza alimentare. Come afferma Margarita 

Fernandez (2009) a proposito degli orti di New York, gli orti “rafforzano la 

coesione della comunità”, in quanto luoghi in cui le persone si riuniscono non solo 

per lavorare la terra, ma anche per giocare a carte, celebrare matrimoni, o 

compleanni
9
. Alcuni orti stabiliscono relazioni con le scuole del quartiere per cui i 

bambini vi si recano per istruirsi sull’ambiente dopo la scuola. Inoltre, gli orti sono 

“un mezzo per promuovere l’incontro di diverse tradizioni culturali”, nel senso che 

ortaggi e pratiche di coltivazione africane si scambiano con quelle provenienti dai 

Caraibi (ivi). Comunque, l’aspetto più significativo degli orti risiede nel fatto che 

producono cibo destinato al consumo del quartiere e non al commercio. Questa 

caratteristica li differenzia da altri tipi di attività collettive a scopo riproduttivo che 

si rivolgono al mercato, come le pescherie della “Costa delle Aragoste” nel 

                                                     
9
 M. Fernandez, Cultivating Community, Food and Empowerment, manoscritto inedito, 2003, pp. 23-

26. Un importante lavoro sugli orti metropolitani è quello di B. Weinberg-Lamborn Wilson P. (eds.), 

Avant Gardening: Ecological Struggle in the City & the World. (Autonomedia, Brooklyn 1999).  



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

68 

 

Maine
10

, sia dai beni comuni acquistati sul mercato, come i land trusts che 

provvedono alla salvaguardia degli spazi aperti  

Il problema, comunque, è che gli orti metropolitani rimangono un fenomeno 

spontaneo che nasce dalla popolazione, e che ci sono stati pochi tentativi, da parte 

dei movimenti politici negli Stati Uniti, di moltiplicarli e di fare dell’accesso alla 

terra un importante terreno di lotta. Generalmente la sinistra non si è posta il 

problema di come unificare le numerose iniziative collettive che si stanno 

sviluppando e di pensarle come un tutto unico, in modo tale che possa costituire il 

fondamento di un nuovo modo di produzione. 

Un’eccezione a questa pratica è la teoria proposta da Antonio Negri e Michael 

Hardt in Empire (2000), Multitude (2004) e recentemente in Commonwealth 

(2009), secondo cui una società costruita sul principio del “comune” si sta già 

evolvendo in seguito al processo di informatizzazione e ‘cognitivizzazione” della 

produzione. Secondo questa teoria, nella misura in cui la produzione si trasforma in 

produzione di sapere, cultura e soggettività, organizzata attraverso la rete digitale, 

si creano uno spazio e una ricchezza comune che evitano la questione della 

definizione delle regole di inclusione o esclusione. Si dice infatti che l’accesso e 

l’uso moltiplicano le risorse disponibili in rete, piuttosto che renderle più scarse, e 

ciò si traduce nella possibilità di una società basata sul principio dell’abbondanza – 

cosicché il solo problema con cui la “moltitudine” deve confrontarsi è come 

prevenire la “cattura”, da parte capitalista, della ricchezza prodotta. 

Il fascino di questa teoria è che non separa la creazione del “comune” 

dall’organizzazione del lavoro e della produzione, ma la vede ad esse immanente. 

Il suo limite è che questa rappresentazione del bene comune assolutizza il lavoro di 

una minoranza di esperti che possiedono conoscenze e abilità non accessibili alla 

maggioranza della popolazione mondiale. Inoltre, essa ignora il fatto che questo 

processo produce merce e che la comunicazione/produzione in rete dipende da 

attività economiche – scavi minerari, la produzione di microchips e lantanide – che, 

cosi come sono attualmente organizzate, risultano estremamente distruttive dal 

punto di vista sociale ed ecologico
11

. Per di più, con la sua enfasi quasi esclusiva 

                                                     
10

 Le comunità pescherecce in Maine sono al momento minacciate da una nuova politica di 

privatizzazione, implementata in nome della preservazione ambientale e ironicamente denominata 

“pesca condivisa”. Si tratta di un sistema, già diffuso in Canada ed Alaska, per cui i governi locali 

fissano limiti sulla quantità di pesce da pescare, assegnando porzioni individuali proporzionali alla 

quantità di pescato medio per ogni peschereccio. Questo sistema si è rivelato disastroso per i piccoli 

pescherecci che si trovano presto costretti a vendere la propria parte di pescato al miglior offerente. 

Le proteste contro questo sistema stanno aumentando nelle comunità pescherecce del Maine. Vedi 

Cash Shares or Share-Croppers?” in “Fishermen’s Voice,” Vol. 14,12, 2009. 

11
 Si calcola, per esempio, che solo per produrre un computer siano necessari 33.000 litri d’acqua e 

15-19 tonnellate di materiali. (Vedi S. Sarkar, Eco-Socialism or Eco-Capitalism?: A Critical Analysis 

of Humanity’s Fundamental Choices, Zed Books, London 1999, p. 126). Vedi anche E. Dias, First 

Blood Diamonds, Now Blood Computers? July 24, 2009. Dias riferisce affermazioni fatte da Global 

Witness – una organizzazione che lavora per prevenire conflitti per il controllo di materie prime – del 

tipo che il commercio di minerali al cuore dell’industria elettronica sta alimentando la guerra civile 

nella Repubblica Democratica del Congo. Consultabile in rete presso il sito: 

http://www.time./com/time/world/article/0,8599,1912594,00.html  

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

69 

 

sulla conoscenza e sull’informazione, questa teoria trascura la questione della 

riproduzione della vita quotidiana. Questo, comunque, è un problema che riguarda 

il discorso sui beni comuni in generale, in quanto si preoccupa soprattutto delle 

condizioni formali della loro esistenza e molto meno delle condizioni materiali 

necessarie alla costruzione di una economia basata sul principio del comune, tale 

da permetterci di opporre resistenza alla dipendenza dal lavoro salariato e alla 

subordinazione dalle relazioni capitaliste. 

 

Le Donne e i Beni Comuni 

È esattamente in questo contesto che una prospettiva femminista sui beni 

comuni diventa cruciale. Essa si basa sulla presa di coscienza del fatto che, in 

quanto soggetti primari del lavoro riproduttivo, storicamente e attualmente, le 

donne hanno dipeso più degli uomini dall’accesso alle risorse naturali comuni, e 

sono state maggiormente penalizzate dalla loro privatizzazione e impegnate nella 

loro difesa. Come ho scritto in Caliban and the Witch (2004), nella prima fase dello 

sviluppo capitalista, le donne sono state in prima linea nella lotta contro 

l’appropriazione delle terre comuni sia in Inghilterra che nel “Nuovo Mondo” e 

sono state anche coloro che più accanitamente hanno difeso le culture comuni che 

la colonizzazione europea tentava di distruggere. In Perù, quando i conquistadores 

spagnoli presero controllo dei loro villaggi, le donne fuggirono sulle montagne e 

ricrearono forme di vita collettiva che sono sopravvissute sino ai nostri giorni. Non 

c’è da sorprendersi quindi che nei secoli sedicesimo e diciassettesimo sia stato 

lanciato l’attacco più violento mai sferrato contro le donne nella storia mondiale: la 

persecuzione delle streghe. Anche oggi, di fronte a una nuova fase di 

accumulazione primitiva, le donne costituiscono la forza sociale principale che si 

oppone alla completa mercificazione della natura, in favore di un uso non 

capitalista della terra e di un’agricoltura di sussistenza. Sono soprattutto le donne 

che oggi, in tutto il mondo, praticano un’agricoltura di sussistenza. In Africa esse 

producono l’80% del cibo consumato dalla popolazione, nonostante i tentativi della 

Banca Mondiale e altre organizzazioni internazionali di convincerle a produrre 

raccolti destinati al mercato. Negli anni Novanta, in molte città africane, di fronte 

all’aumento dei prezzi degli alimenti, si sono impossessate di appezzamenti di 

suolo pubblico e vi hanno piantato mais, fagioli, zucca “lungo le strade...nei parchi, 

lungo i binari...” modificando il paesaggio urbano delle metropoli africane de 

eliminando così la separazione fra città’ e campagna (Freeman 1993; Federici 

2008a). In India, nelle Filippine e in tutta l’America Latina, le donne hanno 

ripiantato alberi nelle foreste che si trovavano in condizioni di degrado, si sono 

unite per scacciare i tagliatori di boschi, hanno costruito barricate contro la 

costruzione di miniere e dighe e si sono poste a capo della rivolta contro la 

privatizzazione dell’acqua (Shiva 1889, 1991, pp. 102-117; 274).  

L’altra faccia della lotta delle donne per l’accesso diretto ai mezzi di 

riproduzione è stata la creazione in tutti i paesi in via di sviluppo, dalla Cambogia 

al Senegal, di associazioni di credito che funzionano come “commons” del denaro 

(Podlashuc, 2009). Descritte con nomi diversi, le tontines (come vengono chiamate 

in alcune parti dell’Africa) sono sistemi di credito, autonomi, auto-organizzati, 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

70 

 

creati dalle donne e funzionanti sulla base della reciproca fiducia. Sotto questo 

aspetto, sono completamente diverse dai sistemi di micro-credito promossi dalla 

Banca Mondiale. Questi ultimi, infatti, funzionano sulla base di un sistema di 

mutuo controllo reciproco e sulla minaccia dell’infamia pubblica orchestrata dalle 

banche, che (in Niger per esempio) arrivano a esporre le fotografie delle donne 

insolventi, al punto che alcune di queste sono state indotte al suicidio
12

. 

Le donne sono anche quelle che più hanno cercato di collettivizzare il lavoro 

riproduttivo, sia per rendere più economico il costo della riproduzione, sia per 

proteggersi dalla povertà e dalla violenza statale e di quella maschile. Un caso 

esemplare è quello delle ollas communes (pentole comunitarie) che negli anni 

Ottanta in Cile e Perù le donne hanno organizzato quando, a causa della tremenda 

inflazione, non potevano più permettersi di far la spesa individualmente (Fisher 

1993, Andreas 1985). Così come per le riappropriazioni di terre o l’organizzazione 

di tontines, queste pratiche sono l’espressione di un mondo in cui i legami collettivi 

sono ancora forti. Tuttavia, sarebbe un errore considerarle pratiche pre-politiche, 

“naturali”, o semplicemente come il prodotto della “tradizione”.  

Dopo ripetute fasi di colonizzazione, la natura e le tradizioni non esistono più in 

nessuna parte del mondo, fatta eccezione per quei luoghi dove gli abitanti hanno 

lottato per preservarle e reinventarle. Come notato da Leo Podlashuc in Saving 

Women: Saving the Commons, il “comunalismo” delle donne del popolo porta oggi 

alla produzione di una nuova realtà, alla creazione di un’identità collettiva, alla 

costituzione di un contro-potere all’interno della casa e della comunità e 

all’apertura di un processo di auto-valorizzazione e auto-determinazione dal quale 

c’è molto da apprendere. 

La prima lezione che possiamo imparare da queste lotte è che l’accomunamento 

dei mezzi materiali di riproduzione costituisce il meccanismo primario attraverso il 

quale si creano legami comuni e un interesse collettivo. Si tratta, inoltre, della 

prima linea di resistenza ad una vita di schiavitù; della creazione delle condizioni 

per spazi autonomi che possano minare dall’interno la stretta che il capitalismo ha 

sulle nostre vite. Senza dubbio, le esperienze qui descritte rappresentano modelli 

che è impossibile trapiantare. Per noi, in Nord America, il processo di 

riappropriazione e accomunamento dei mezzi di riproduzione non può che 

assumere forme diverse. Anche qui però, mettendo in comune le nostre risorse e 

riappropriandoci della ricchezza che abbiamo prodotto, possiamo cominciare a 

scindere le nostre attività di riproduzione dai flussi di merci che, attraverso il 

mercato mondiale, sono responsabili dell’espropriazione di milioni di persone nel 

mondo. Riappropriazione e accomunamento dei mezzi di riproduzione ci 

permettono di cominciare a districare la nostra sussistenza, non solo dal mercato 

mondiale, ma anche dall’industria della guerra e dal sistema carcerario dai quali 

dipende oggi l’economia degli Stati Uniti. Infine ci permettono di superare quel 

concetto di solidarietà astratta che così spesso caratterizza le nostre relazioni 

all’interno del movimento e che limita il nostro impegno, la nostra resistenza e i 

rischi che siamo disposti a correre. 

                                                     
12

 Devo quest’informazione a Ousseina Alidou, direttrice del Centro per gli Studi Africani 

all’università Rutgers nel New Jersey. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

71 

 

In un paese dove la proprietà privata viene difesa dal più grande arsenale bellico 

del mondo, e dove tre secoli di schiavitù hanno provocato profonde lacerazioni nel 

tessuto sociale, la ricreazione del/dei comune/i rappresenta un’impresa formidabile 

che può essere portata a termine solo attraverso un lungo processo  di 

sperimentazione, coalizione e riparazione. Nonostante questo compito possa 

apparire ora più difficile del passare attraverso la cruna di un ago, è anche la sola 

possibilità che abbiamo di ampliare lo spazio della nostra autonomia e di rifiutare 

di accettare che la nostra riproduzione avvenga a spese di altri “commons” e 

“commoners”. 

 

Ricostruzioni femministe 

Ciò che questo obbiettivo implica è espresso molto efficacemente da Maria 

Mies, quando afferma che la produzione di beni comuni richiede prima di tutto una 

profonda trasformazione nella nostra vita quotidiana, che possa rimettere insieme 

ciò che la divisione sociale del lavoro ha separato. Infatti, la separazione della 

produzione dalla riproduzione e dal consumo ci porta ad ignorare le condizioni in 

cui quello che mangiamo, indossiamo, o usiamo per lavorare è stato prodotto, 

nonché il loro costo sociale ed ecologico, e il destino delle popolazioni sulle quali 

scarichiamo i nostri rifiuti (Mies 1999, pp. 141ss). In altre parole, è necessario 

superare la condizione di irresponsabilità verso le conseguenze delle nostre azioni 

che è il risultato del modo distruttivo in cui la divisione del lavoro è organizzata nel 

sistema capitalistico; in caso contrario la produzione della nostra vita diventa 

inevitabilmente produzione di morte per gli altri. Come nota Mies, la 

globalizzazione ha peggiorato questa crisi, allargando le distanze tra ciò che viene 

prodotto e ciò che viene consumato, rafforzando, nonostante l’apparente 

interrelazione, la nostra cecità rispetto al sangue versato per il cibo che mangiamo, 

il petrolio che usiamo, i vestiti che indossiamo, e i computer con i quali 

comunichiamo. 

Il femminismo ci insegna che tramite il superamento di questa condizione di 

oblio diamo inizio alla ricostruzione delle nostre risorse comuni. Non possiamo 

creare forme di vita “comuni” se non ci rifiutiamo di fondare la nostra esistenza e 

la nostra riproduzione sulla sofferenza degli altri, se non ci rifiutiamo di vederci 

separati dagli altri. Se la nozione di accomunamento ha un significato, deve essere 

quello della produzione di noi stessi come soggetti uniti da un interesse comune. 

Questo è l’unico modo in cui può essere inteso lo slogan “niente beni comuni senza 

comunità”. Il concetto di comunità però dev’essere inteso non nel senso di una 

realtà segregata, un raggruppamento di persone unite da interessi esclusivi che lo 

separano dagli altri, come nelle comunità fondate sulla base della religione o 

dell’etnia. Il concetto di “comune” riguarda la qualità delle nostre relazioni, è un 

principio di cooperazione e di responsabilità reciproca e nei confronti della terra, 

delle foreste, degli oceani e degli animali.  

Certo, lo sviluppo di simili comunità, così come la collettivizzazione del nostro 

lavoro quotidiano di riproduzione, non è che l’inizio. Non può sostituire campagne 

più ampie contro la privatizzazione e per la riappropriazione dei nostri beni 

comuni. È tuttavia una parte essenziale della nostra educazione al governo 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

72 

 

collettivo e del nostro riconoscimento della storia come progetto collettivo, la cui 

perdita è forse il più grave effetto collaterale dell’avvento della fase neo-liberista 

del capitalismo. 

Tenendo conto di ciò, dobbiamo includere nella nostra piattaforma politica la 

collettivizzazione dei lavori domestici, riallacciandoci a quella ricca tradizione 

femminista che negli USA parte dagli esperimenti del socialismo utopico della 

metà del XIX secolo e dai tentativi fatti dalle femministe materialiste, dalla fine del 

1800 agli inizi del XX secolo, per riorganizzare e socializzare il lavoro domestico, 

e con ciò la casa e il quartiere, attraverso la collettivizzazione dei lavori domestici. 

Tentativi che continuarono fino al 1920, quando il Terrore Rosso vi pose fine 

(Hayden 1981, 1986). È fondamentale rivisitare e rivalutare queste pratiche e, 

soprattutto, riconsiderare la capacità  delle femministe del passato di concepire il 

lavoro riproduttivo come una sfera centrale dell’attività umana che non deve essere 

negata ma rivoluzionata.  

Una delle ragioni cruciali per la creazione di forme collettive di sussistenza è 

che la riproduzione di esseri umani è uno dei compiti a più alta intensità di lavoro 

al mondo e che, per la maggior parte, si tratta di lavoro che non può essere 

meccanizzato. Non possiamo meccanizzare la cura dei bambini, la cura dei malati, 

o l’impegno psicologico necessario a reintegrare il nostro equilibrio psico-fisico. 

Nonostante gli sforzi compiuti da industriali futuristi, è impossibile robotizzare il 

lavoro di cura, se non ad un costo terribile per tutte le persone coinvolte. Nessuno 

si affiderebbe ad un robot, specialmente per la cura dei bambini e dei malati. Le 

sole garanzie per un adeguato lavoro di cura sono la responsabilità condivisa e il 

lavoro cooperativo, che non si ripercuota sulla salute di chi lo provvede. Per secoli 

la riproduzione degli esseri umani è stata parte di un processo collettivo. Era il 

lavoro di famiglie estese e comunità sulle quali le persone potevano contare, 

soprattutto nei quartieri proletari, anche quando vivevano da sole, cosicché la 

vecchiaia non era caratterizzata dalla solitudine desolata e dalla condizione di 

dipendenza in cui molti anziani vivono oggi. Fu solo con l’avvento del capitalismo 

che la riproduzione divenne un processo completamente privatizzato, al punto da 

essere attualmente diventato distruttivo per le nostre vite. Questa tendenza deve 

essere invertita e il presente momento storico appare propizio. 

Mentre la crisi capitalista distrugge le basi per la sussistenza di milioni di 

persone in tutto il mondo, compresi gli Stati Uniti, la ricostruzione della nostra vita 

quotidiana diventa una possibilità e una necessità. Così come avviene per gli 

scioperi, le crisi economico-sociali interrompono la disciplina del lavoro salariato, 

costringendoci a nuove forme di socialità. Così avvenne durante la Depressione, 

che produsse un movimento di hobos (vagabondi) che trasformarono i treni merci 

in beni comuni, cercando libertà nella mobilità e nel nomadismo (Caffentzis 2006). 

Agli incroci dei binari sorsero le hobo jungles, prefigurazioni, con le loro norme di 

autogoverno e solidarietà, di quel mondo comunista in cui molti di quei vagabondi 

credevano
16

. Eppure, a parte rari casi di donne, come Boxcar Bertha
17

, si trattò 

                                                     
16

 Anderson 1998, Depastino 2003, Caffentzis 2006 . 

17
 Boxcar Bertha (1972) è l’adattamento cinematografico dell’autobiografia romanzata Sister of the 

Road di Ben Reitman.  



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

73 

 

prevalentemente di un mondo maschile, di una fraternità di uomini, alla lunga 

impossibile da sostenere. Non appena la crisi economica e la guerra finirono, i 

vagabondi furono “ri-addomesticati” grazie ai due dei grandi motori su cui si basa 

la sedentarizzazione della forza lavoro: la famiglia e la casa. Coscienti della 

minaccia costituita dalla ricomposizione della classe operaia durante la 

Depressione, la classe dominante americana primeggiò nell’applicazione pratica di 

quel principio che è caratteristico dell’organizzazione della vita economica: 

cooperazione nel processo produttivo, separazione e atomizzazione nella sfera della 

riproduzione. La casa per la famiglia, nella sua nuova forma atomizzata e 

serializzata, così come proposta da Levittown, con la sua appendice ombelicale 

costituita dall’automobile, non solo rese sedentaria la vita dei lavoratori, ma mise 

fine al tipo di comuni autonome operaie che le hobo jungles avevano rappresentato 

(Hayden 1986). Oggi, quando le case e le macchine di milioni di americani 

vengono messe all’asta, i pignoramenti, gli sfratti e la disoccupazione di massa 

stanno sconvolgendo nuovamente la disciplina del lavoro tipica del capitalismo, 

nuove comuni stanno prendendo forma, come le città-tenda che stanno sorgendo da 

una costa all’altra. Questa volta però devono essere le donne a costruire le nuove 

comuni, affinché non rimangano spazi transitori, zone autonome temporanee, ma si 

trasformino nel fondamento di nuove forme di riproduzione sociale. 

Se la casa rappresenta l’oikos sul quale l’economia si fonda, allora sono le 

donne, storicamente lavoratrici e prigioniere della casa, che devono prendere 

l’iniziativa di rivendicarla come centro di una vita collettiva, attraversata da molte 

persone e forme di cooperazione, capace di provvedere sicurezza senza isolamento 

e chiusura, permettendo la condivisione e la circolazione dei beni comunitari e, 

soprattutto, provvedendo il fondamento delle forme collettive di riproduzione. 

Come già menzionato, possiamo trarre ispirazione dalle femministe materialiste del 

XIX secolo che, convinte che la casa fosse un’importante “componente spaziale 

dell’oppressione delle donne”, organizzarono cucine comuni, ambienti domestici di 

tipo cooperativo, rivendicando il controllo della riproduzione da parte dei 

lavoratori (Hayden 1986). 

Oggi questi obbiettivi sono cruciali. Distruggere l’isolamento della vita 

domestica non è solo la condizione che ci permette di soddisfare i nostri bisogni 

essenziali e di accrescere il nostro potere nei confronti della classe dominante e 

dello stato, come ci ricorda Massimo de Angelis, è anche una protezione dal 

disastro ecologico. Non ci sono dubbi infatti su quanto siano distruttive le 

conseguenze della moltiplicazione dei nostri mezzi di sussistenza e delle nostre 

case che, separate l’una dall’altra, dissipano il calore nell’atmosfera durante 

l’inverno mentre ci espongono all’afa durante l’estate. Soprattutto, non possiamo 

costruire una società alternativa e un movimento forte, capace di auto-riprodursi, se 

non ridefiniamo le nostre attività di sussistenza in un modo più cooperativo e non 

mettiamo fine alla separazione fra il personale e il politico, fra l’attivismo politico e 

la riproduzione della vita di ogni giorno.  

È necessario chiarire che l’atto di affidare alle donne il compito di 

accomunare/collettivizzare le attività di riproduzione, non ha niente a che fare con 

una concezione naturalistica della femminilità. Comprensibilmente, molte 

femministe considerano questa possibilità un destino peggiore della morte. Il fatto 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

74 

 

che le donne siano state designate come bene comune degli uomini è un dato 

profondamente radicato nella nostra coscienza collettiva. “Donne” significa una 

risorsa naturale di ricchezza e servizi di cui appropriarsi liberamente, così come i 

capitalisti si sono appropriati delle ricchezze della natura. Tuttavia, parafrasando 

Dolores Hayden, dobbiamo riconoscere che la riorganizzazione del lavoro 

riproduttivo, e quindi la riorganizzazione della casa e dello spazio pubblico, non 

sono una questione di identità; sono una questione lavorativa e, possiamo 

aggiungere, una questione di potere e sicurezza (Hayden 1986, p. 230). Mi viene in 

mente l’esperienza delle donne del Movimento dei Senza Terra in Brasile [MST] 

che, dopo aver ottenuto il diritto di continuare ad occupare la terra da parte della 

loro comunità, insistettero affinché le nuove case fossero costruite una accanto 

all’altra, così da poter continuare ad accomunare il lavoro domestico, fare il bucato 

insieme, cucinare insieme, turnandosi con gli uomini, come avevano fatto durante 

la lotta, e poter essere pronte a correre l’una in supporto dell’altra per proteggersi 

dagli abusi dei loro compagni. Affermare che le donne dovrebbero guidare il 

processo di collettivizzazione del lavoro riproduttivo non vuol dire naturalizzare il 

lavoro domestico come vocazione femminile. È piuttosto il rifiuto di dimenticare le 

esperienze collettive, i saperi e le lotte che le donne hanno accumulato sul lavoro di 

riproduzione, la cui storia rappresenta una parte essenziale della nostra resistenza al 

capitalismo.  

Ricollegarsi a questa storia costituisce un passo cruciale per le donne e gli 

uomini di oggi se vogliamo smantellare la costruzione di genere delle nostre vite e 

ri-costruire le nostre case e le nostre esistenze come beni comuni. 

 

 

 

Bibliografia 

Andreas C., When Women Rebel: The Rise of Popular Feminism in Peru, 

Lawrence Hill & Company, Westport (CT)1985. 

Anderson N., On Hobos and Homelessness, The University of Chicago Press, 

Chicago 1998. 

Bollier D., Silent Theft: The Private Plunder of Our Common Wealth, 

Routledge, London 2002. 

Buck S. J. The Global Commons. An Introduction, Island Press, Washington 

1998. 

Carlsson C., Nowtopia, AK Press, Oakland 2008. 

Caffentzis G., Globalization, The Crisis of Neoliberalism and the Question of 

the Commons, saggio presentato alla prima conferenza del centro per la Giustizia 

Globale a San Migel d’Allende, in Messico, luglio del 2004. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

75 

 

Id., Three Temporal Dimensions of Class Struggle, saggio presentato alla 

riunione annuale dell’ISA tenuta a San Diego (CA), marzo 2006. 

De Angelis M., The Beginning of History: Value Struggles and Global Capital, 

Pluto Press, London 2007.  

Id., The Commons and Social Justice, testo inedito, 2009. 

DePastino T., Citizen Hobo, The University of Chicago Press, Chicago 2003. 

Dias E., First Blood Diamonds, Now Blood Computers?, 24 Luglio, 2009, 

http://www.time./com/time/world/article/0,8599,1912594,00.html 

“The Ecologist”, Whose Commons, Whose Future: Reclaiming the Commons. 

Philadelphia, New Society Publishers with Earthscan, 1993. 

“The Economist”,  Why it still pays to study medieval English landholding and 

Sahelian nomadism, 31 Luglio, 2008, consultabile in rete all’indirizzo: 

http://www.economist.com/financePrinterFriendly.cfm?story_id=11848182 

The Emergency Exit Collective, The Great Eight Masters and the Six Billion 

Commoners, Bristol, 1 maggio 2008. 

Federici, S., Women, Land Struggles, and the Reconstruction of the Commons, 

in: “WorkingUSA. The Journal of Labor and Society (WUSA)”, vol. 14, 1, 2011, 

pp. 41-56, trad. spagnola, “Mujeres, luchas por la tierra, y la reconstrucción de los 

bienes comunales,” in “Veredas”, n. 21, 2010; trad it. in questo numero della 

rivista. 

Ead., Witch-Hunting, Globalization and Feminist Solidarity in Africa Today, in 

“Journal of International Women’s Studies, Special Issue: Women’s Gender 

Activism in Africa”, Joint Special Issue with WAGADU, vol. 10, 1, 2008, pp. 29-

35. 

Ead., Caliban and the Witch: Women, The Body, and Primitive Accumulation, 

Autonomedia, Brooklyn (NY) 2004. 

Ead., Women, Land Struggles and Globalization: An International Perspective, 

in “Journal of Asian and African Studies”, vol. 39, 1/2, 2004. 

Ead., Women, Globalization, and the International Women’s Movement, in 

“Canadian Journal of Development Studies”, vol. 22, 2001, pp. 1025-1036. 

Fernandez M., Cultivating Community, Food, and Empowerment: Urban 

Gardens in New York City,  Project course paper, 2003. 

Fisher J., Out of the Shadows: Women, Resistance and Politics in South 

America, Latin American Bureau, London 1993. 

Food and Water Watch, Fact-Sheet, luglio 2009.  

Freeman D. B., Survival Strategy or Business Training Ground? The 

Significance of Urban Agriculture For the Advancement of Women in African 

Cities, in "African Studies Review”, vol. 36, 3,1993, pp.1-22. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

76 

 

Hardt M.-Negri A., Empire, Harvard University Press, Cambridge 2000. 

Id., Multitudes, Harvard University Press, Cambridge 2004. 

Id., Commonwealth, Harvard University Press, Cambridge 2009. 

Hayden D., The Grand Domestic Revolution, MIT Press, Cambridge (Mass) 

1981. 

Ead., Redesigning the American Dream: The Future of Housing, Work and 

Family Life, Norton and Company, New York 1986. 

Isla A., Enclosure and Microenterprise as Sustainable Development: The Case 

of the Canada-Costa Rico Debt-for-Nature Investment, in “Canadian Journal of 

Development Studies”, vol. 22, 2001, pp. 935-943. 

Ead., Conservation as Enclosure: Sustainable Development and Biopiracy in 

Costa Rica: An Ecofeminist Perspective, manoscritto inedito, 2006. 

Ead., Who pays for the Kyoto Protocol? in A. Salleh (ed.), Eco-Sufficiency and 

Global Justice, Macmillan Palgrave, New York-London 2009. 

Juma C.-Ojwang J.B. (eds.), In Land We Trust. Environment, Private Property 

and Constitutional Change, Zed Books, London 1996. 

Linebaugh, P., The Magna Carta Manifesto: Liberties and Commons for All, 

University of California Press, Berkeley 2007. 

McIntyre K., The Worst: A Compilation Zine on Grief and Loss, Microcosm 

Publishing, Bloomington(IN)-Portland (OR): 2008. 

Meredith C., When Language Runs Dry: A Zine for People with Chronic Pain 

and Their Allies, Microcosm Publishing, Bloomington (IN)-Portland (OR) 2008. 

Mies M.-Bennholdt-Thomsen V., The Subsistence Perspective: Beyond the 

Globalized Economy, Zed Books, London 1999. 

Ead., Defending, Reclaiming, and Reinventing the Commons, in “Canadian 

Journal of Development Studies”, vol. 22, 2001, pp. 997-1024. 

Olivera O.-Lewis T. ¡Cochabamba! Water War in Bolivia, South End Press, 

Cambridge (Mass) 2004. 

Ostrom E., Governing the Commons.The Evolution of Institutions for Collective 

Action, Cambridge University Press, Cambridge 1990. 

Polanyi K., The Great Transformation: The Political and Economic Origins of 

our Time, Beacon Press, Boston 1957. 

Podlashuc L., Saving Women: Saving the Commons, in Salleh A. (ed.), Eco-

Sufficiency and Global Justice: Women Write Political Ecology, Macmillan 

Palgrave, New York-London 2009. 

Reitman B., Sister of the Road: The Autobiography of Boxcar Bertha, AK 

Press, Oakland (CA) 2002. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20 / 2012 

 

77 

 

Sarkar S., Eco-Socialism or Eco-Capitalism?: A Critical Analysis of 

Humanity’s Fundamental Choices, Zed Books, London 1999 

Shiva V., Staying Alive: Women, Ecology and Development, London, Zed 

Books, London 1989. 

Ead., Ecology and The Politics of Survival: Conflicts Over Natural Resources in 

India, Sage Publications, New Delhi-London 1991. 

Ead., Earth Democracy: Justice, Sustainability, and Peace, South End Press, 

Cambridge (Mass) 2005. 

Turbulence, Ideas For Movement, 5 dicembre 2009, www.turbulence.org.uk 

B. Weinberg-Lamborn Wilson P. (eds.), Avant Gardening: Ecological Struggle 

in the City & the World, Autonomedia, Brooklyn 1999.  

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

Speaking from the South of Europe 

by 

Alicia H. Puleo* 

 

 

Abstract: Almost forty years after the invention of the term ecofeminism by Françoise 

d’Eaubonne, there now exists a wide range of theoretical positions and practises that we can 

call ecofeminist. The different intellectual, historical, social and economic situations from 

which they have arisen explain this diversity. Nonexistent until a few years ago in the South 

of Europe, the interest in this subject matter is currently increasing. In this paper I will speak 

about the focal points of the ecofeminist philosophy developed in my recent research 

illustrating its links with the Iberian and Latin American background. 

 

Introduction  

Currently there is a growing interest in ecofeminism in Spain and the Latin 

American countries. This situation contrasts with how indifferently it was received 

in its early development. In this introduction I will point out a number of possible 

reasons for the lack of initial interest. I will dedicate the remainder of the article to 

outline the main concepts of the ecofeminist proposal that I have worked on from 

my own vital and intellectual background. I have called it “Critical ecofeminism”. 

It is an ecofeminism that has preserved the Enlightenment’s legacy of equality and 

autonomy but also lays claim to a strong meaning of “eco”. That is to say, it is not 

just a simple anthropocentric environmental feminism whereby the relationship 

with Nature is confined to the proposal of management of “non-renewable 

resources”. I hold that the time of climate change is an opportunity to develop an 

ecological vision of the world without retracing the path taken by feminism or 

abandoning the principles which have given women freedom. I would like to 

explain the characteristic principles of this ecofeminism pointing out its 

relationship with some of the contemporary Spanish and Latin American debates 

and struggles
1
.  

                                                     

* Alicia H. Puleo is Full Professor of Ethics and Political Philosophy at the University of Valladolid 

(Spain) where she also headed the Center for Gender Studies during more than ten years. She is the 

author of Ecofeminismo para otro mundo posible (2011) and a variety of other books and articles on 

Ecofeminism and Feminist Philosophy. 

1
 This paper is published as part of the following research project: Gender Equality in a Sustainable 

Culture: Values and Good Practices for Collaborative Development (FEM2010-15599).  



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

79 

 

Almost four decades have passed since the first cases of ecofeminism appeared. 

The term ecofeminism was created by Françoise d’ Eaubonne in Paris in the 1970s, 

when echoes of May 1968 still rang out creating the second wave of feminism. 

Françoise d’Eaubonne’s mother was Spanish and her father a French anarchist 

trade unionist. This thinker, who defined herself as half Aragonese and half Breton, 

managed to bring together the worries of the environmentalists of the time  

(focused on the overpopulation and unsustainability of the consumer society), with 

the feminists demands of the control over one’s own body and the rejection of 

domestic bourgeois ideals. Her initiative was not understood in France. It was said 

that feminism and ecology had nothing in common. On the other hand, her thesis 

aroused interest in small groups of radical feminists in the US. There, a type of 

ecofeminism was developing which is today considered as “classic”
2
.  Mary Daly’s 

seminars and her book Gyn-Ecology opened the way to ecofeminist essays such as 

Rape of the Wild, Man’s Violence against Animals and the Earth by Andrée 

Collard. This book, which was written in the 1970s, was published after her death 

in 1988. Collard was born in Brussels and lived in the US. She taught Romance 

and Comparative Literature and also Women’s Studies at Brandeis University 

(Massachusetts).  She was an authority on the Spanish Baroque
3
.  Her linguistic 

background together with her feminist and animalist involvement had allowed her 

to become aware of the importance of language in the construction of our 

perceptions on reality
4
. However, it can be said that the relationship of her feminist 

work and her knowledge of the Spanish Baroque period is confined to this general 

verification on the power of language. 

A look at the origin of ecofeminism shows us then two contacts with Spanish 

culture: an émigré mother and a literary specialist. There does not appear to be 

anything more to the matter than this. Neither Gyn-Ecology by Mary Daly nor 

Rape of the Wild by Andrée Collard has been translated into Spanish to date. There 

are no Spanish or Latin American authors in the first ecofeminism. Nor were the 

Spanish speaking feminist members interested in the points of contact with 

ecology. In my opinion, this lack of interest in the concept of order and practice has 

many origins. 

In the first place, we must take into account the vast difference of the movement 

and the environmentalist ideas of the 1970s in the Germanic and Anglo-Saxon 

world compared with the Spanish world. The environmentalist conscience was and 

                                                                                                                                     

Subprograma de Proyectos de Investigación Fundamental no orientada) funded by Spanish Ministry 

for Economy and Competitiveness. 

2
 However, it is necessary to point out that, with Alarm Clock (1941) and Peace with Earth (1940), 

the Swedish writer Elin Wagner was a pioneer in the ecofeminist idea which related patriarchy and 

environmental destruction. See K. Leppanen, En Paz con la Tierra,  in M. L. Cavana-A. Puleo-C. 

Segura, Mujeres y Ecología, Almudayna, Madrid 2004, pp.109-118. 

3
 Her essay Nueva poesía: conceptismo, culteranismo en la crítica española was published in Madrid 

in 1967 (La Lupa y el Escalpelo, 7, Editorial Casalia). 

4
 Thus, for example, it indicates a significant fact the use of the term beast (in Sanskrit “that which is 

feared”) as a reductionist language in contrast with the word animal (in Latin anima) which makes 

reference to the soul and life, something which is shared by all living things, including the human 

being. 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

80 

 

still continues to be a minority in Spain in spite of being one of the European 

countries which is threatened most by desertification due to climate change. Its 

delay in this area could be attributed to its tardy industrialization, which took place 

primarily from the 1970s onwards. As we know, the common profile of the 

ecologist in developed countries is an urban person whose university studies and 

position at work are not connected to the sectors of industrial production. This 

profile of an inhabitant is a recent large-scale appearance in Spain. Hence we are 

now starting to perceive a greater concern for the environment. On the other hand, 

the industrial period was marked by the migration of people from rural 

backgrounds to cities. This occurred at different rates depending on each Spanish 

community. The migration was a social success and did not impoverish or exclude 

anyone, which is what occurred in Latin America. Therefore, in Spain this 

“Environmentalism of the poor”
5
 (people who fight for their land or environment 

they live in, in other words people who then become environmentalists) did not 

emerge. 

Spanish environmentalism has had a greater presence as a social movement than 

political party. Until recently, the ecologists have run for election in divided and 

conflicted parties. EQUO, the new green party with links to the European Green 

Party, was not able to gain parliament representation in the 2011 elections. This is 

due in the first place to the electoral system d’Hondt which favored the two-party 

political system and in the second place for not reaching an agreement with the 

Party Against Cruelty to Animals, which received a great deal of voting attention in 

a country where part of the population insists unsuccessfully on the abolition of the 

bullfights and a toughening of the laws against acts of cruelty to animals.     

In the 1990s, the Spanish Green party combined like the Greens in France, the 

feminists’ demands for equality with the environmentalist conscience and in some 

cases, the animalist conscience. A number of activists formed the Women’s Green 

network on the fringes of the party as an independent organization. However, in an 

inter-state congress of the Green party at the end of the 1990s, it was decided that 

this new network was only a type of special commission within its own 

organization.  In the end, this committee did not succeed in establishing itself. 

Some of these feminists left the party and others stayed on, managing to hold 

political posts related to the environment in some regions of the Left. In those years 

an organized feminist movement did not exist. It is important to know that, 

currently, a large number of women from Equo and the Party Against Cruelty to 

Animals would like to organize themselves into an ecofeminist movement.  

While environmentalism has had a weak presence in Spain, feminism on the 

other hand has carved out an important path from Transición (1975-1982) which is 

to say from the time when General Franco’s dictatorship came to an end and there 

was a normalization of democracy. For the women of the Spanish feminist 

movement in this transition period, taking to the streets had real content and 

symbolic power, a sense of freedom and enjoyment of their rights which they had 

                                                     
5
 J. Martínez Alier, El ecologismo de los pobres. Conflictos ambientales y lenguajes de valoración, 

Icaria, Barcelona 2004 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

81 

 

not experienced until that moment
6
. The feminist slogan, “What’s personal is 

political” will help to make great changes to the daily life of the average Spanish 

woman
7
. While in the Anglo-Saxon world small groups of self-consciousness were 

being formed, characterised by an expressive logic (directed at personal 

development and feminine identity) in contrast to the instrumental logic of the 

National Organization for Women headed by Betty Friedan, this period of 

transition in Spain urged political transformation. From these special historical 

circumstances, different forms of “feminism of the state” were put into practice in 

the 1980s along the same lines as in Northern Europe, with countless legal reforms 

and the creation of the Woman’s Institute in 1983 which brought about the plans 

for equal opportunities or positive action policies. A smaller group of women who 

were closer to the expressive logic of the subsequent radical feminism (or cultural 

feminism) preferred to demand total autonomy from the movement and promote 

their own feminine-feminist culture. Years later, the Italian thinking on sexual 

difference would be felt. Given that the first Anglo-Saxon ecofeminism evolved as 

difference feminism, we can appreciate that Spanish feminism of that time 

belonging in the main to the equality trend, would not be attracted by its subject 

matter. Franco’s political praise of the mother-woman was too close to forget its 

dangerous potential of subjection. 

 

The Enlightenment Roots 

The absolute rejection of Enlightenment has been the principal intellectual 

environment in the West over the latter part of the 20th century until the present. I 

think that it is now time to make way for a better balanced vision which at the same 

time recognises the positive elements of its legacy. The process of development of 

Modernity has many faces and not all of them are desirable. It may even be said 

that many are perverse. But it is nonetheless true that the criticism of prejudices 

and the idea of human equality have been decisive to the unstoppable emergence of 

women. This is what a number of Spanish feminist philosophers have understood 

to be the case. The name of one of the research groups which emerged in the 1980s 

at the University Complutense of Madrid, where I come from, expresses this idea 

in the following way, “Feminism and Enlightenment”.  I think that in an era such 

as our own, characterised on the one hand by hedonism which often abandons 

critical analysis and, on the other hand, by economic crisis and the advance of 

different types of religious fundamentalism, it is becoming more and more 

important that ecofeminist theory and praxis maintain the Enlightenment tradition 

of condemning oppressive doctrines and practices. 

Post modernity has fortunately corrected the rationalistic optimism of the 

Modernity era but tended to see in the Enlightenment legacy only a diabolic 

process of normalization. This negative vision comes close to the conservative 

position as Habermas observed in his comments on Michel Foucault. Choosing the 

                                                     
6
 P. Escario, Lo personal es político, en C. Martínez Ten-P. Gutiérrez López-P. González Ruiz (eds.), 

El movimiento feminista en España en los años 70, Cátedra, Madrid 2009, pp. 213-218. 

7
 Cf. A. Valcárcel, Rebeldes. Hacia la paridad, Plaza & Janés, Barcelona 2000. 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

82 

 

aspects which are clearly oppressive or capable of being interpreted as such and 

silencing progress in recognition of the rights and freedom is only a small part of 

the reading. Enlightenment has also been a fight for freedom against fanaticism and 

despotism.  

With regard to non-human Nature, it is important to correct the decrease in 

learned thought by Cartesian rationalism. The fact that Descartes has been a key 

thinker does not indicate that Modernity can be restricted to just his work. On the 

other hand, the obvious falseness of his animal-machine theory offended many 

learned people, particularly women, provoking unintentionally a debate and 

meditation on animals which had never been considered beforehand
8
. The 18th 

century is characterised by a growing interest in the animal as a victim because 

people began to regard him or her as an individual with a psychology and 

physiology much like our own. Fear transcends into a love of Nature
9
.  Animals, 

which had been perceived as being evil beings, were discovered to be victims of 

human cruelty. I believe it is significant that the present European map of the 

cruelty against animals as popular amusement and the lack of critical ecological 

awareness show important coincidences with the historical map of an 

enlightenment which has been insufficiently developed due to both religious and 

economic reasons.  

The recognition of human rights, anti-slavery, feminism and modern 

anthropocentrism
10

 belongs to the emancipated face of the Enlightenment. The 

disenchantment of the world is not only oppression and manipulation of the human 

and non-human world; it is also a fight against prejudice, superstition and 

authoritarianism. Religious wars, accusations of witchcraft and lives crushed by 

prejudice are also realities in a world inhabited by spirits. Correct does not mean 

destroy. Eroding the learned bases of Modernity without distinguishing its 

components prepares its terrain for the return to chains. The sleep of reason 

produces monsters, as Goya saw in his well known engraving. When tiredness 

strikes in the face of unintelligible speeches of various postmodernists who hide the 

conceptual emptiness behind the proliferation of words, when minds have forgotten 

how to think, tired by futile attempts to find intellectual sustenance where there 

was none, the preachers with dogmatic texts will be waiting there with simple 

answers to every question on moral conduct and the meaning of life. The old 

patriarchal desert is waiting behind the fog of impenetrable relativism.  

Hence, it is advisable to remember that there are at least two “forgotten 

Enlightenments”. The feminist philosophical line, represented by thinkers such as 

Poulain de la Barre, Madame Lambert, the Encyclopedist Jaucourt, Condorcet, 

Jerónimo Feijóo, Josefa Amar y Borbón among others and that which dreamt of 

                                                     
8
 M. L. Scholtmeijer, Animal victims in modern fiction, University of Toronto Press, Toronto Buffalo 

London 1993. 

9
 Cf. S. Bowerbank, Speaking for Nature. Women and Ecologies of Early Modern England, The John 

Hopkins University Press, Baltimore 2004. Cf. too A. H. Puleo, Ecofeminismo para otro mundo 

posible, ed. Cátedra, Col. Feminismos, Madrid 2011, chapter 2 and 3. 

10
 I call “moderate anthropocentrism” the ethics which consider the non-human animals as sentient 

beings worthy of moral consideration. 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

83 

 

expanding (one way or another, with greater or lesser audacity, with more or less 

emphasis) the moral consideration beyond the human race. Giving a voice to those 

without a voice often implied a commitment to various just causes. Theoreticians 

and activists from the first wave of the feminist movement such as Susan B. 

Anthony, Elizabeth Cady Stanton, Lucy Stone, Margaret Fuller, Emma Goldman 

and Charlotte Perkins Gilmans
11

 included antivivisection, vegetarianism and 

reforms directed at cruelty against animals in their different proposals for social 

change. 

Nowadays, with the animal liberation movement and ecofeminism, these topics 

have returned. On the subject of gender and pets, I hold that the love and care 

which many women show to animals could be construed as a work-to-rule to the 

patriarchy, generally unconscious, with so much diversion of the energy flow that 

habitually transfers from the feminine collective to the masculine without 

reciprocity
12

.  

We can consider there is Enlightenment when the thought retains its dynamism 

without converting itself into a doctrinal body against all dissent. The criticism 

should not only be directed at beliefs, customs and pre-modern prejudices which 

end up being oppressive, but at Modernity itself and its faults, errors and 

unfulfilled promises. The majority of ecofeminist theories have increased their 

criticism to modern rationalism, proposing a re-enchantment of the natural world 

destined to return its lost dignity.  On occasions, this re-enchantment arises from 

the mystification of new ecological forms of community life as exempt from the 

relations of gender power. At other times, a discreet silence is held on traditions 

with a strong patriarchal content. Some authors, in an attempt to stand out from the 

male demonization of classic ecofeminism and with the aim of combating new 

forms of colonialism in Southern countries by creating resistance fronts with man, 

omit all forms of criticism and prejudices of the pre-modern cultures. They 

consider that the Western patriarchal capitalism is the only being which deserves to 

be criticized and they tend to idealize the life of the native communities. This 

attitude perhaps aims to get an efficient alterglobal strategy and may well be the 

beginning of the empowerment and of the feminist conscience of many women in 

the countries suffering a destructive development. However, we cannot idealise the 

past concerning the role of women. The critical ecofeminism I propose examines 

the customs based on patriarchal prejudice, even those which belong to convenient 

ecological cultures. That is why the declaration of the women in the forum of 

Nyéléni for the Food sovereignty appears to be an excellent example of 

ecofeminism which accepts neither the old oppressions nor the false promises of an 

exploiting and destructive modernization. An interculturalism which points out 

another possible and desirable world can combine – as we can appreciate in some 

                                                     
11

 Cf. J. Donovan, Animals Rights and Feminist Theory, in G. Gaard (ed.), Ecofeminism. Women, 

Animals, Nature, Temple University Press, Philadelphia 1993, pp.167-194. 

12
 A. H. Puleo, Ecofeminismo para otro mundo posible, cit., chapter 8. 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

84 

 

forms of the emerging Latin American paradigm of Sumak Kawsay or Good 

Living – women’s rights as free people and the rights of Nature
13

. 

Critical ecofeminism expresses the feelings of a Spanish society whereby the 

majority of progressive sectors have a decidedly anti-mystic and anti-religious 

position. It is fitting in the fight against consumer nihilism from the ideas of gender 

equality and eco-justice and a wider compassionate materialism of the non-human 

world.  Since Antiquity, the state of dissatisfaction which a person ends up feeling 

when they seek a state of happiness through the many pleasures which are not 

marked out in a project transcending selfish motives is known as the “paradox of 

hedonism”. The contemporary nihilistic consumer is the most comprehensive 

historical realization of this. Millions of people have been trapped in the hedonistic 

paradox while many others have lacked the necessary resources to survive in 

countries which have been impoverished by systematic plundering. And if millions 

of human beings, who in theory have been recognized as bearers of rights, find 

themselves at the limit of subsistence, what is to be said of the woodland creatures 

which are literally being wiped out by hunting, herbicides, pesticides, and 

alterations due to climate change, in other words the disappearance of the world? Is 

this the Earth we want? 

 

Empowerment and Sexual and Reproductive Rights 

Some of the first forms of Anglo-Saxon ecofeminism gave a biological 

explanation for the war and ecological crisis and saw woman as the saviors of the 

planet in contrary to the destructive masculine technology. This essentialism, 

which did not focus on anything but the differences between both sexes, ignoring 

historical and economic reasons and going back to the ancient patriarchal 

identification between  Woman and Nature, created a strong rejection in Spanish 

feminism, directed for the most part at obtaining equal opportunities in the 

framework of socialist feminist understanding between women and men. 

Associated with this kind of essentialism, ecofeminism has been rejected. And 

even when feminists know that there are constructivist ecofeminisms which 

stopped trying to identify woman and Nature, an objection remains: Why must we 

add one more task to the oppressed while the oppressors destroy without a care in 

the world? In the face of this question, it is interesting to study the actions aimed at 

integrating the policies of women empowerment with other actions directed at 

sustainability. There has already been a case of this type of initiative in some 

Spanish regions. If the concern for Nature helps to find a job, it is no longer a 

question of appealing to the proverbial spirit of feminine sacrifice.  

Ecofeminism has reported the uneven distribution of costs and profits in the 

economical use of natural resources and has helped to bring these conflictive 

matters to light. It has highlighted the negative effects that the destructive 

development of the environment has had on several country women in the South 

and has been internationally acclaimed for its involvement, which on numerous 

                                                     
13

 About Human Rights and Rights of Nature, see A. Costa, Hacia la Declaración Universal de los 
Derechos de la Naturaleza, “Sin Permiso”, April 18, 2012. 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

85 

 

occasions has been successful. It has also pointed out the different harmful effects 

of the scientific community on consumers and producers according to social class 

and race. In the face of these problems, we must strengthen the international 

feminist sorority, in this occasion against pollution, environmental devastation, the 

destruction of peasant forms of sustainable production and the consequences of 

misery, illness and death. In other words, it is a question of meeting the demands of 

eco-justice of the environmentalism of the poor. The enormous effort of women 

must not lead to the loss of their own demands as an eternally neglected collective; 

the defense of the sustainability must be accompanied by their empowerment. This 

is possible and it is already taking place. In Latin America, several women have 

played a leading role in this change with their role of “multiplicadoras”, country 

women who offer their experience and technical knowledge of agro-ecology to 

other country folk in order to produce non toxic foods and to free them from the 

economic dependence that the standard agricultural model creates. Thanks to agro-

ecology, these “teachers” leave the limited circle of their home and obtain 

economic means, their new role granting them a certain degree of leadership within 

the community
14

. The rise of the feminists’ demands in the framework of the agro-

ecological movement proves that the sustainable practices favor self-assertion and 

the empowerment of women. 

In Europe, we are starting to detect a movement of strong and educated women 

returning to the countryside, women who prefer to be considered famers and not 

“the farmer’s wife”. What is more, many of them wish to become ecological 

farmers in what is a particularly difficult moment, when agricultural policies, 

market mechanisms and big businesses are strangling small farms.  On the other 

hand, we now know that the toxic chemical substances used in the agro-business 

particularly affect women’s bodies. It is clear that as producers and consumers we 

have common interests that must be defended. Is it difficult to imagine ecofeminist 

networks of production and health, justice and the future of humanity and of the 

Earth? 

The Welfare State must be revived in two ways. Firstly, by not decreasing as 

the neoliberal model wants and secondly by becoming Green, that is to say, 

focusing on sustainability. Help with new business ventures and the creation of 

jobs for women from the two sides of feminist and environmental perspective 

should be supported by whatever incentives are available. But the defense of the 

women’s equality and autonomy is not only about the access to resources. It also 

demands that women’s experience be recognized, something which has been 

underestimated by the experts. It will be necessary to encourage women to 

participate in those jobs created by (authentic) green technology and in the 

decision-making processes concerning ecological projects, combining 

                                                     
14

 E. Siliprandi, Mujeres y Agroecología. Nuevos sujetos políticos en la agricultura familiar, in A. 

Puleo (coord.), Praxis ecofeminista en las culturas ibéricas e iberoamericanas, Monográfico de la revista 

Investigaciones feministas, Universidad Complutense de Madrid, 2010: 

http://revistas.ucm.es/index.php/INFE/issue/view/INFE101011/showToc 

 

 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

86 

 

environmental politics with those of positive action for gender equality. Instead of 

a sacrifice, the environmental transformation of society could be an opportunity for 

the complete integration of the feminine collective in a restructured public domain. 

The word “ecofeminism” still evokes distrust and rejection among the Hispanic 

feminists because they associate it with the theories which identified women with 

the natural world and with maternity. By insisting on the ability of the woman to 

give birth could mean a step back regarding the feminist principle of maternity as a 

free and personal choice. Demanding equality and autonomy means promoting 

sexual and reproductive rights. Faced with a dim exaltation of Life which hides the 

traditional negativity of giving sexual autonomy to women, the ecofeminist 

criticism I offer will defend the free will over one’s own body. It is important to 

remember that the text which first used the term ecofeminism was an article by 

Françoise d’Eaubonne linking the freedom of the feminine collective to the 

necessary decrease in demographic growth, in accordance with the criteria of 

freedom and sustainability. This idea has been weakened in some later ecofeminist 

developments which have rejected all technological resources as an expression of 

the capitalist patriarchy. Thus they return to the image of the woman defined by her 

role as mother. Nowadays, some forms of environmentalism are driving an 

essentialist and anti-feminist speech that will probably reactivate the justifiable fear 

of women towards environmentalism
15

.  This is extremely negative for both 

women and environmentalism. I hold that, between the nihilistic irresponsible 

hedonism and the return to the sanctity of biological processes, there is a third 

possibility which is the environmental conscience that preserves women’s 

autonomy. The future of feminism is going through a clear positioning in favor of 

women’s access to the free decision on the subject of reproduction. Women must 

be acknowledged as subjects with the deciding power in demographic matters, 

which is to say that they are subject to their own life, that they can decide whether 

to have children and in the case that they do so,  when and how many  in the 

framework of an conservationist culture of equality. This requires on occasion a 

contest between scientific knowledge and technology.  

 

Neither technophobia nor idolatry of technique 

Critical ecofeminism will require the effective application of the precautionary 

principle, taken on by the Council of Europe in the year 2000 but not always 

respected. According to this principle, there must be prudence when there is 

scientific doubt with regard to the risk involved to the environment or of public 

health in any new activity. It is not necessary to demonstrate its harmful effect in 

order to take preventive measures. It concerns specially the potentially irreversible 

changes. The burden of the proof that there is no risk will fall on those who aim to 

introduce the new product or activity. Against the tendency to prioritize economic 

profits above everything, the precautionary principle implies transparency and 

democratic participation. What social security service is going to be able to take on 

                                                     
15

 See, for example, La Revolución calostral ha empezado, in “The Ecologist para España y 

Latinoamérica”, 48, January-March 2012. 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

87 

 

the vast number of sick people created by the mass poisoning we are going 

through? The solution will end up being a question of leaving to their fate those 

who are unable to defray the treatment which could very well save them. The 

growing privatization of the health service has overtaken this phenomenon of an 

increase in the number of incidences of serious illnesses in younger people as yet 

another piece of the neoliberal puzzle.  

The problem of the techno-scientific changes in Nature does not lie in the 

alteration of the sacred order but in the rudimentary and crude current human 

intervention on complex systematic changes which are over a million years old. 

“Collateral damage” and the possible irreversibility of these changes which have 

been introduced compel us to have a closer look in the light of Human Rights – 

particularly the right to be in good health in a healthy environment – of 

biodiversity, of the suffering of other living beings and the inheritance we leave for 

future generations. One of the reasons why ecology has become a feminist issue is 

due to the fact that, as mentioned previously, pollution has a specific impact on 

women’s health and reproductive health. Human beings are hosts that must obtain 

the self-awareness of belonging to a fabric of multiple life and life forms of the 

planet we live in, and that its destruction is in the short or long term, our own. 

 

Intercultural learning 

The Latin American movements of feminist women, women peasants and 

indigenous people are strongly and unmistakably expressing their demands for 

women’s rights and ecological proposals. We must learn from the sharing of 

cultures which is being offered by the Latin American example. Faced with a 

severe multiculturalism that beatifies whatever practice is founded upon tradition, 

an intercultural learning allows us to compare, criticize and be criticized. Critical 

ecofeminism proposes that our suicidal civilization learns a timely lesson from 

sustainable cultures without succumbing to mystification. We must also be capable 

of recognizing in ourselves what we can offer to others. It consists of building 

together an environmental culture of equality and of not worshipping our own 

customs or those of others simply because they form part of the traditional culture. 

The past has in general been cruel to women and non-human animals. I propose the 

following minimum criteria of comparison to preside over the mutual intercultural 

help of critical ecofeminism: sustainability, human rights – with particular attention 

to be paid to women rights for being the most ignored across cultures – and the 

treatment of animals. 

 

Universalizing virtues of care 

It is not possible to replace the denunciation of economic interests implicated in 

the destruction of the environment with a criticism of gender identity. However, a 

gender criticism is necessary if we want an ecofeminist ethical-political change 

which goes beyond a rational management of resources. We will have to proceed to 

a visualization and criticism of androcentrism; demanding, teaching and sharing 

attitudes, roles and virtues. A profound evolution of the masculine and cultural 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

88 

 

identity is required as a whole. Praising the virtues of care without a critical look 

the relationship of power culminates in a sweetened speech that leads us nowhere.  

The universalization of an ecological and post-gender ethic of care is an 

unresolved task in our daily life and in that of Education. The predominant 

Environmental Education continues without making itself visible to women and 

without giving them a critical awareness of gender role. It does not favor either the 

rise of empathetic feelings with regard to the natural world. At this stage the matter 

of the dualism of reason / emotion operates which has a long patriarchal history. It 

can be said, with some exceptions, that the developments in environmental 

education would not pass an ecofeminist exam. There is a broad consensus about 

the importance of teaching environmental values in the private circles as well as in 

the media and formal education. Nevertheless, in order for these values to be 

passed on in the best way and for us to continue advancing towards an 

environmental culture of equality it is vital that Education works with the human 

concept which integrates feeling and the historical experiences of women.  

The environmental education cannot be further from gender mainstreaming. 

The non-sexist criteria which have long been considered to be essential in any 

Spanish education manual must be applied. The contributions of important 

scientists to the environment and the value of the sustainable practices of millions 

of women in the world should be recognized. Even more so, we must overcome 

this gender bias. Its exclusive instrumental focus leaves no room for the empathetic 

feeling with the non-human. We are not going to convince the new generations of 

the need to care for the “environment” if we present it this task as such; simple 

administration calculated from the “resources” as “waste management”. 

Environmental education might have to pass through the emotions. It does not 

consist only of acquiring information. We must cultivate solidarity, an esthetic 

emotion in the face of natural beauty and the ethical emotional of caring for other 

non-humans. Infancy and adolescence is when we feel more empathetic towards 

animals. However, animals are astonishingly absent in environmental educational 

texts. They appear under zoological labels, reduced to simply “fauna”. Is “fauna” 

the same as “animals”? We will not achieve this great cultural change which is 

needed with only a “scientific” environmental education that does not establish 

empathetic bonds with the object under study. We will attain a complete 

environmental education when we prevail over the androcentric oppression of the 

empathetic feelings towards non-human Nature. There is evidence of some 

excellent initiatives which go further than the reductionist approaches but they still 

remain limited, isolated and not appropriate for formal education. 

Finally, an ecofeminism with an Iberian background must speak about 

bullfighting. In Spain, both the supporters and detractors of bullfighting are a 

minority. The vast majority is simply indifferent.  They never attend or even think 

about the bullfights, but, because of an attitude of false tolerance that confuses 

relativism and an absence of rules with progressiveness, nor do they call for their 

abolition.  The slogan seems to be “prohibition is prohibited” regardless of what is 

at issue.  This attitude, positive in terms of preserving individual liberties, turns out 

to be damaging to the animals when a human being, protected by laws, decides that 



 

 

 

 

 

Alicia H. Puleo DEP n. 20  / 2012 

 

89 

 

his or her liberty consists in watching animals tortured to death in a ring or actively 

participates in the countless street festivals celebrated during the summer.   

The integration of women into this highly criticized barbaric activity is one 

more strategy to give it prestige and legitimacy in a period of full decline.  Women 

bullfighters and women fans seem to be a living refutation of the feminine empathy 

assumed by the basic tenets of ecofeminism.  They are not moved by the bull’s 

blood and bellows of pain; on the contrary, they enjoy the violence.  Should we 

applaud or condemn the consecration of a woman torera into the hyperpatriarchal 

world of bullfighting?  Should we support the new “form of entertainment” of a 

female public fascinated by power and violence? 

Bullfights and other activities that involve the public torture of animals are a 

symbolic place – and, unfortunately, very real in terms of pain and blood – in 

which anthropocentrism and androcentrism intersect. Is the female torera more 

blameworthy than the male torero? Is the female spectator more blameworthy then 

the male spectator? I don’t think so. Both are trapped in the mystique of virility and 

the historical definition of the masculine and the human as domination. The 

suffering of the animal is the same in either case. Ethics and feminist political 

philosophy have to vindicate equality between the sexes, but they must also set 

forth a critique of androcentrism. Both tasks, if understood as separate projects, 

entail certain dangers. As the ethics of care can lead to resignation and the 

exaltation of virtues produced by subjugation, the uncritical adoption of pseudo-

liberal transgressiveness implies the acceptance of values that hide a gendered 

subtext. 

I believe that, as feminists, we should not demand gender-specific virtues of 

women but we must examine the gendered nature of the virtues in order to effect a 

critical revision of culture.  This is not a matter of wishing that bullfighting 

continue to be an exclusively masculine world, but nor is it a celebration of 

women’s inclusion.  Rather, this is about denouncing the patriarchal tenor of this 

bloody subculture, the horrific logic of domination that legitimizes it and calling 

for its abolition.  If we want to broaden the concept of the human with those 

qualities that have been devalued as feminine, if we wish to move towards a 

society in which the autonomous subject does not need to dominate and humiliate 

in order to affirm her or his identity, nor to base her or his satisfaction on the 

suffering and death of the Other, then feminism has something to say about the 

bullfight. We need a reconceptualization of the human which combines reason and 

emotion, an amplified moral sense and an ethic of the responsibility in terms with 

the new technological power of the human race. Orphaned of our old preachers and 

stripped of our teleogical alibi we discover our insignificance in the infinite 

cosmos. In a universe which has been disenchanted by science, technology and 

philosophy, only an empathetic look at humans and non-humans will rescue us 

from nihilism. We are not the only beings that have been thrown into the cruel 

whirlpool of the existence; we possess the privilege of conceptualizing it but not 

the exclusiveness of living it.  I hope ecofeminism can help us to understand this 

and build together an ecological culture of equality.  

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Il principio femminile/materno  
La critica allo sviluppo di J.C. Kumarappa e V. Shiva 

di 

Chiara Corazza* 

 

Abstract: Vandana Shiva’s ecofeminist thought and Joseph Cornelius Kumarappa’s economy 

of permanence have in common criticism of development as a starting point. In their thought, 

“feminine/motherly” values, such as cooperation, mutualism, care and service, replace 

individualism, the most important value in the western and “masculine” economic system that 

is grounded on material richness and wealth. The domination of nature and the subjugation of 

women go on at the same rate. In the Indian rural world, the feminine and the environment are 

vitally and spiritually interlinked. From the colonial era to the present one, the spoliation and 

destruction of the environment have had terrible consequences for villages, especially for 

women. The strength of Shiva’s and Kumarappa’s thought is in the link between nature and 

women. Appearing in the sacred human or animal images, the feminine/maternal principle 

proposes a way to a new society that is in harmony with nature. This article will illustrate the 

symbolic universe taking shape from the pens of Shiva and Kumarappa. The Great Goddesses 

and Mother Nature, the Mother Hen and the Sacred Cow make a new status possible for 

dominated women, non-human animals and nature. But it also upsets the hierarchical, 

masculine and patriarchal scale of values, asserting the right to live at the top. 

 

Il principio femminile/materno 

Vandana Shiva, autorevole esponente dell’ecofemminismo indiano definisce il 

modello di sviluppo occidentale maldevelopment, un termine che include il 

concetto di sviluppo “sbagliato, perché maschile”. L’attributo di genere deriva dal 

fatto che storicamente e ideologicamente lo sviluppo è frutto dell’opera dell’uomo, 

bianco e occidentale. La scienza e l’economia sono dunque a parere di Shiva e 

Maria Mies “patriarcali”(Shiva 2002, pp. 34-37; Mies 1986, p. 62). 

Omologanti e riduttive le idee di sviluppo, benessere, ricchezza costituiscono 

uno stile di vita complesso ed esigente che si contrappone al mondo dei villaggi e 

dell’agricoltura di sussistenza. Nell’idea di sviluppo la creatività è distorta in 

produttività; la spiritualità è cancellata in nome del materialismo; il diritto alla vita 

è diventato esclusivo e ogni essere vivente è concepito come fattore e/o agente di 

produzione. A risentire di questo metodo di valutazione sono soprattutto le donne e 

                                                     
*
 Chiara Corazza si è laureata in Storia Contemporanea all’Università Ca’Foscari di Venezia nel 2012 

con tesi J.C. Kumarappa e il villaggio. Per un sistema economico alternativo all’insegna della 

permanenza. Nel 2011 ha pubblicato La semplicità, il servizio e il villaggio. Riflessioni sull’economia 

spirituale di Tolstoj, Gandhi, Kumarappa, in“Fa’ quel che devi, accada quel che può”. Arte, 
pensiero, influenza di Lev Tolstoj, a cura di I. Adinolfi e B. Bianchi, Orothes Editrice, Napoli 2011. 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

91 

 

i tribali, la natura e tutti gli esseri viventi non umani, che non sono tenuti in conto 

se non come risorsa – umana, animale, naturale – per aumentare il prodotto interno 

lordo di un paese, per contribuire all’economia globale (Shiva 2002, pp. 17-20). 

Il mondo occidentale ha fede nella religione dello sviluppo e della crescita 

economica, si investe del diritto di appropriarsi delle risorse umane, animali, 

naturali necessarie per migliorare sempre più le condizioni di vita materiali. 

Ma il degrado ambientale causato dallo sfruttamento intensivo delle foreste, dei 

fiumi, delle terre in India, dall’età coloniale ad oggi, ha avuto e continua ad avere 

conseguenze nefaste sulla vita dei villaggi. Il delicato equilibrio della loro 

sussistenza è retto dalle donne e dalla natura: il dialogo vitale che si instaura tra 

donna e ambiente si svolge in nome della sopravvivenza. Le donne indiane sono 

legate alla natura entro una sfera di consuetudini, riti e tradizionali divisioni dei 

compiti – come procurare legname nelle foreste, coltivare i campi, raccogliere il 

foraggio per il bestiame, procacciare erbe e frutti di cui esse conoscono le segrete 

proprietà nutrienti e medicamentose per il benessere della propria famiglia. Le 

donne dei villaggi sono agricoltrici e riconoscono la stretta interdipendenza tra 

essere umano e ambiente (Shiva 2002, pp. 67-71). 

Shiva non è la sola, né la prima voce che si è sollevata dall’India contro un 

modello economico ostile alla natura e alle donne. Condividendo lo stesso 

retroterra culturale gandhiano, Shiva e Joseph Cornelius Kumarappa, economista e 

stretto collaboratore di Gandhi, propongono un’economia alternativa a quella 

imposta dal patriarcato occidentale. 

Kumarappa visse un’epoca diversa da quella di Shiva; lottò per l’indipendenza 

dell’India e l’autonomia dei villaggi; vide con i propri occhi le conseguenze delle 

due grandi guerre e respirò l’aria pesante della cortina di ferro, il terrore di un terzo 

conflitto mondiale; lavorò al fianco di Gandhi e nelle zone rurali più povere, 

assegnò all’economia il compito di sfamare i villaggi dell’India e criticò duramente 

la corrente che sempre più rapida conduceva l’umanità verso l’attuale società dei 

consumi, con uno stile di vita estraniato dal ritmo naturale, intrinsecamente 

transitorio. Delineando le caratteristiche del sistema economico “della 

permanenza”, Kumarappa indicò il principio materno come esempio di massima 

lungimiranza, di cura del prossimo e di rispetto della Natura. 

Sia Kumarappa che Gandhi sembrano talvolta ancorati ad un’immagine 

tradizionale e stereotipata della donna, glorificata in quanto madre, venerata come 

custode “dell’arte della pace al mondo in lotta” (Gandhi 1983, p. 215). Importante 

mi pare tuttavia l’aspetto simbolico che assume la maternità in entrambi gli autori; 

la madre infatti incarna il valore dell’amore contro il profitto, dell’aiuto e della 

collaborazione, contro la libera concorrenza. Anche se l’idea di sacrificio della 

madre per i figli ricorda la consueta iconografia del ruolo femminile, non bisogna 

dimenticare che il servizio assume in Kumarappa la valenza di un modello di 

comportamento, fondato sulla collaborazione per l’ottenimento del bene di tutti o 

“sarvodaya”. 

Tali valori erano incarnati dal principio materno che si pone contro l’imperativo 

del soddisfacimento di ogni desiderio del sé – dimentico dell’etica dell’altro – 

proprio di un modello di vita consumistico e fondato sul concetto patriarcale della 

“selezione del più forte”; il principio materno rappresenta l’agricoltura di 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

92 

 

sussistenza poiché pone l’essere umano e la Terra in stretta interdipendenza, così 

come un figlio dipende dalla madre (Kumarappa 1958a, pp.1-6). L’importanza del 

lavoro della sussistenza, la valorizzazione del lavoro di riproduzione sono questioni 

centrali nella riflessione ecofemminista contemporanea. Ha scritto Maria Mies: 

Se noi prendiamo come modello di lavoratore, non il salariato bianco, ma una madre, ci 

rendiamo conto immediatamente che essa non rientra nel concetto marxiano. Per lei il lavoro 

è sempre sia fatica che fonte di gioia e appagamento. I bambini possono esserle di peso e 

procurarle molto lavoro, ma questo lavoro non è mai totalmente alienato o morto [...] le sue 

pene sono pur sempre più umane della fredda indifferenza del lavoratore industriale o 

dell'ingegnere di fronte al suo prodotto, alle merci che produce e consuma (Mies 1986, p. 

216). 

Kumarappa parlò di economia “materna” o “della permanenza”, pensando a un 

modello economico basato sull’artigianato e sull’agricoltura di sussistenza; in cui 

lo scambio commerciale sarebbe avvenuto attraverso il baratto; in cui il denaro non 

avrebbe avuto più alcun significato; in cui i rapporti umani si sarebbero fondati 

sull’amicizia, sull’amore, sulla mutualità e non sulla concorrenza. 

Il presente saggio si propone di dimostrare come il principio femminile di 

Vandana Shiva e il principio materno di Kumarappa possano indicare la via per la 

realizzazione di un dialogo più armonico tra la società umana e la natura.  

 

Una storia di dominio 

Quando nel 1929 Kumarappa, giovane economista, incontrò per la prima volta 

Gandhi, aveva appena conseguito un master presso la Columbia University con una 

tesi che attribuiva alla finanza pubblica coloniale la responsabilità della povertà 

dell’India (Kumarappa 1930). 

Egli osservò che il rapporto di disequilibrio tra India e Occidente, a svantaggio 

della prima, non era che il frutto di storia recente. 

Nel corso della storia l’India era stata la principale esportatrice di manufatti 

tessili e artigianali. Infrastrutture, canali ed edifici monumentali conservatisi negli 

anni erano gli eloquenti testimoni della prosperità di un tempo. I racconti di viaggio 

trascritti da europei dipingevano l’India come una nazione fiorente fino alla fine 

del XVIII secolo. L’amministrazione dei villaggi era gestita da organi consultivi, 

chiamati panchayat, che spartivano il raccolto tra gli abitanti; la sussistenza 

dell’unità rurale era garantita dall’agricoltura, integrata da attività artigianali che 

provvedevano ai beni di prima necessità (Kumarappa 1930, pp. 9-18). 

Ma a partire dal XIX secolo i resoconti illustravano una nazione in ginocchio, 

ridotta alla fame e alla miseria: le antiche e fiorenti attività artigianali furono 

declassate dalla comparsa di nuovi artefatti industriali, non potendo più competere 

con i prezzi bassi della produzione su larga scala. Gli scambi commerciali si 

giocavano sull’esportazione di materie prime – cotone, indaco, tè, caffè, gomma, 

tabacco – dall’India e sull’importazione dei prodotti dell’industria britannica – 

tessili, prodotti del settore metallurgico e delle armi (Panikkar 1958, pp. 73-74; 

Torri 2010, pp. 338-339). 

La finanza pubblica della nazione indiana era nelle mani degli inglesi che, con 

la loro presenza in India, agivano per il profitto dell’Inghilterra. La gestione 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

93 

 

coloniale della finanza pubblica investiva nella pachidermica burocrazia, 

nell’esercito e nella politica imperialistica, nelle ferrovie e nelle infrastrutture, per 

garantire una capillare estensione del controllo sulle materie prime indiane, come le 

foreste, i fiumi, le terre da adibire a grandi monocolture (Kumarappa 1930, pp. 19-

29).  

Il delicato equilibrio del villaggio rurale indiano fu sconvolto dalla tassa sulla 

proprietà privata, una forzatura per una società secolarmente fondata sulla 

responsabilità collettiva, consolidando una classe di moderni proprietari terrieri 

assenteisti, costringendo i piccoli contadini, impossibilitati a sopportare gli oneri 

delle imposte, ad abbandonare le terre e cercare fortuna in città (Torri 2010, pp. 

366-371). Tale fenomeno di migrazione colpì duramente la popolazione delle 

campagne e delle colline e le donne, come osservò Sarala Behn, attivista 

gandhiana, stabilitasi a Kausani negli anni Quaranta del Novecento, dovettero 

sostenere l’intero onere di mantenere la famiglia, amministrare i duri lavori agricoli 

e badare al bestiame durante le lunghe assenze dei mariti (Heilemann 2010, pp. 83-

98). 

Così, la storia dello sfruttamento delle risorse naturali indiane procedette di pari 

passo con la storia dello sradicamento della donna. La legislazione coloniale si 

sovrappose alle consuetudini locali, negando alla popolazione autoctona l’accesso 

alle foreste e le donne dei villaggi furono costrette a lunghe ore di cammino 

giornaliero per cercare legname, foraggio e acqua (Weber 1987, pp. 17-24; Shiva 

2002, pp. 17-18). Nell’economia industriale, il lavoro dell’uomo si trasformò in 

manodopera, mentre il lavoro della donna, fondamentale nella struttura economica 

del villaggio, fu svalutato, poiché non monetizzabile; da produttrice di vita, la 

donna diventò mera consumatrice; da fonte di vita, la terra si trasformò in materia 

inerte da sfruttare (Shiva 2002, pp. 34-36). 

Il dominio inglese non fu solo economico e politico, ma anche culturale. 

Conseguenza e legittimazione del colonialismo, la dottrina razziale logorò la 

dignità degli indiani, spingendoli a rigettare la loro storia, le loro religioni e 

tradizioni, in nome degli usi e costumi del mondo occidentale. Spesso furono gli 

stessi indiani a percepire l’esigenza di apprendere dall’Occidente le innovazioni 

culturali e le moderne tecnologie, per poter essere riconosciuti con qualche diritto, 

seppur minimo, nello stato coloniale, anch’essi entrati a far parte della moderna 

civiltà (Basso 2000, pp. 23-24; Torri 2010, pp. 411-413). Kumarappa stesso fu un 

“figlio della colonizzazione”: indiano cristiano, sin dalla gioventù ricevette 

un’educazione prettamente occidentale. Abituato a credere che il governo coloniale 

fosse inviato da Dio, solo durante gli studi negli Stati Uniti ebbe modo di riflettere 

sulla sua condizione di indiano colonizzato. I docenti di economia e finanza della 

Columbia University, Herbert Davenport e Edwin Seligman fecero crescere in lui 

un’abilità critica che andava oltre il calcolo materiale, per valutare anche le 

esigenze politiche, morali, sociali e spirituali di un essere umano (Lindley 2007, 

pp. 11-19). 

L’idea dell’inevitabilità del passaggio da nazione agricola a industriale, così 

come nella consueta visione dello sviluppo economico, una volta accarezzata da 

Kumarappa, fu subito abbandonata. Assegnatogli da Gandhi l’incarico di effettuare 

un sondaggio sullo stato di povertà dei villaggi indiani del distretto del Kaira, il 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

94 

 

giovane economista vide con i propri occhi il reale stato di indigenza in cui 

languiva l’India rurale. Egli riportò l’esistenza di una rete di relazioni sociali ed 

economiche che un tempo garantivano la floridezza e l’autosufficienza dei villaggi. 

Capì che il sistema economico industriale peccava di intrinseca transitorietà 

(Kumarappa 1958a, p. 29; Id. 1960, pp. 8-16). 

Vittima della civiltà moderna fu in particolare la donna. Gandhi e Kumarappa 

non tollerarono la profanazione del ruolo di madre, messo in secondo piano dalla 

presunta emancipazione della donna nel mondo del lavoro. Pur rimanendo ancorati 

alla cultura tradizionale indiana che vuole la donna dedita alle attività domestiche e 

alla cura della prole, espressero delle considerazioni molto acute sulla “schiavitù” 

di fabbrica; entrambi confermarono l’opinione di Tolstoj, secondo cui 

l’industrialismo era uno dei mali più grandi dell’umanità (Tolstoj 2010). Così 

anche l’inserimento della donna nella società dei consumi distrusse l’equilibrio 

della tradizionale vita di villaggio indiana recidendo i sacri legami di sussistenza 

che vincolavano l’essere umano a un comportamento rispettoso nei confronti degli 

altri esseri viventi. 

La civiltà industriale ha tolto al principio Materno, così come alla Natura, l’aura 

di sacralità che ne facevano gli oggetti di devozione e ammirazione. Il tema della 

de-sacralizzazione della vita è al centro della riflessione ecofemminista. Maria 

Mies e Vandana Shiva, rifacendosi agli studi di Carolyn Merchant (1988) hanno 

affermato che la donna, al pari della Natura, è dominata, sfruttata e svalutata entro 

un’economia di mercato patriarcale (Mies 1986; Shiva 2002). Gli effetti nefasti del 

neoliberismo con l’abbattimento delle dogane, l’introduzione dei diritti di proprietà 

con i brevetti alle sementi, la svendita e la privatizzazione delle risorse, 

l’appropriazione delle terre incolte per le monocolture sono stati osservati e 

denunciati in India da Shiva: essi si ripercuotono pesantemente sul mondo rurale 

indiano, sui piccoli agricoltori e soprattutto sulla donna. Poiché la tradizione indù e 

le consuetudini culturali hanno a lungo negato – e ancora negano – molti diritti alla 

donna – come ad esempio la proprietà della terra (Agarwal 1992) – molte attiviste 

gandhiane, tra cui Sarala Behn, si sono battute per l’emancipazione del ruolo 

femminile. Sarala Behn formò molte giovani donne sensibili alla rivendicazione 

dei diritti di ogni essere vivente e alla tutela dell’ambiente naturale. È a lei, infatti, 

che si fa risalire la preistoria e la diffusione del movimento femminile chipko 

contro la deforestazione nelle colline dell’Himalaya (Heilemann 2010). Ed è al 

movimento chipko che risale uno dei primi approcci di Shiva alle questioni 

ambientali e l’India dei villaggi. Osservando da vicino le vitali connessioni che 

legavano le donne alle foreste e che le spingevano a proteggere gli alberi 

dall’abbattimento indiscriminato, così come avrebbero protetto i loro figli, 

frapponendo il loro corpo tra l’accetta e il tronco – chipko significa abbracciare – 

Shiva si è convinta della forza del principio femminile per la tutela della cultura e 

della biodiversità (Shiva 2002, pp. 58-59; 79-88). 

Il principio materno per Kumarappa è innanzitutto un modello di spiritualità. 

Egli considerò la donna più ricettiva e intuitiva dell’uomo, perciò custode della 

cultura e della religione di un popolo.  

Nella famiglia tradizionale del mondo rurale indiano la donna è impegnata nel 

lavoro agricolo, seminando, curando e mietendo il raccolto; dedita alla cura dei 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

95 

 

figli, degli anziani, degli animali, è la donna a procurare giornalmente il foraggio, 

la legna e l’acqua per cucinare, lavare i figli e i panni; la donna conosce le 

proprietà delle piante presenti in natura, che arricchiscono la biodiversità delle 

foreste a lei vicine e tramanda tale sapere informale di madre in figlia (Shiva 2002, 

pp. 54-55). 

Il legame che si intesse tra la Natura e la donna non è solo materiale, così come 

è stato ravvisato dall’economista Bina Agarwal, ma anche spirituale. Agarwal 

infatti propone, con l’“ambientalismo femminista”, un’interpretazione del ruolo 

della donna nella tutela dell’ambiente naturale in relazione a concreti legami 

materiali. L’economista femminista si pone in contrasto al pensiero ecofemminista 

statunitense e indiano, criticando il primo perché “meramente idealista”; il 

secondo, rappresentato da Shiva, perché tende a uniformare con il termine “donne”, 

le appartenenti a diverse caste e classi sociali (Agarwal 1992, pp. 119-159). Ma 

separare la sfera “spirituale” dal “naturale”, togliere l’aura di sacralità alla Natura e 

al femminile come fonti di creazione per un ragionamento meramente 

materialistico fa parte del dominante processo culturale, “maschilista” e 

“occidentale”, poiché divide e razionalizza, anziché comprendere e rispettare 

(Shiva 2002, pp. 3-9; 41-49; Shiva-Bandyopadhyay 1987, pp. 23-34). 

Si rende necessario immaginare un nuovo valore, per una nuova economia: la 

spiritualità è il fondamento essenziale nell’economia della permanenza; con il 

principio materno, il pensiero di Kumarappa assume molta importanza in tale 

processo di “decolonizzazione dell’immaginario”: la reinterpretazione dei valori, 

da monetari a spirituali, la revisione dell’immaginario, da patriarcale a materno, la 

ricostruzione di una società sul ripristino del ruolo femminile e in armonia con 

l’intero mondo naturale hanno fulcro nell’amore materno, massima espressione 

dell’etica della relazione con l’altro. Qui di seguito la simbologia del principio 

materno, interpretata nelle sue forme divine, umane e animali, offre una strada per 

la ricostruzione della società, includendo le diversità biologiche e culturali, di 

sesso, di razza e di specie, per raggiungere l’armonia con l’intero mondo naturale.  

 

La sacralità della Natura 

La Natura (quando non è termine sinonimo di Dio) è limitata dal Tempo e dallo Spazio. Essa 

è venuta a esistere un tempo nel passato remoto e cesserà di essere un giorno nel futuro. La 

vita umana raramente raggiunge anche un centinaio di anni, mentre l’unità per calcolare la 

vita della Natura si aggira entro cifre astronomiche. Pertanto la vita dell’uomo è detta 

Transitoria in confronto a quella della Natura, che è Permanente (Kumarappa, 1958a, pp. iv-

v). 

L’idea di permanenza, fulcro del sistema economico di Kumarappa, è messa in 

raffronto con la grandezza della Natura. Secondo la teologia indù la vita è ciclica 

così come nella visione cosmica di Kumarappa la Natura è caratterizzata da 

circolarità, dal perpetuo morire e rinnovarsi. Il permanere della vita è raffigurabile 

con il ciclo di una pianta che da seme si sviluppa in albero, i cui fiori, impollinati 

dalle api, producono dei frutti che, mangiati dagli uccelli, sono diffusi lungi dalla 

pianta madre per non soffocarla con la nascita di future piante: ogni essere vivente 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

96 

 

collabora in Natura con un ruolo ben definito – o dharma – che garantisce, in 

delicato equilibrio, l’eterno rinnovamento della vita (Kumarappa 1958a, pp. 1-6). 

Nulla esiste per se stesso e anche l’essere umano è semplice pedina, un tassello 

nel grande ordine cosmico. Egli dunque è chiamato ad agire propriamente e in 

armonia con l’universo, senza creare dissonanze nella dolce sinfonia di cui la 

Natura è artefice e compositrice. La direzione della permanenza è l’obiettivo verso 

cui la corale attività di tutti gli esseri viventi è rivolta, pur mai raggiungibile dal 

singolo, ma sempre proiezione infinita del Tutto, della Natura (Kumarappa 1958a, 

pp. 7-10). La Natura così intesa da Kumarappa coincide con la potenza suprema e 

creatrice che nella cosmologia indù governa il mondo nei suoi multiformi aspetti: 

shakti assume tradizionalmente l’aspetto della Mahâdevi o Grande Madre 

dell’Universo. 

La parola shakti deriva dalla radice shak, che significa “avere potere”, “essere 

capace”. Shakti è il principio femminile, sovente raffigurato sotto forma di Kalì 

che, energica e in movimento, danza sul cadavere di Shiva, la Conoscenza Pura, 

personificazione del passivo principio maschile. Il principio femminile, invece, è 

attiva potenza cosmica, al contempo creatrice, preservatrice e distruttrice: da essa, 

personificata nella dea Durga, scaturisce il mondo, la ricchezza e la prosperità della 

vita, detta prakriti. Shakti prende dapprima forma mentale, poi si sviluppa nel 

sensibile e nella materia, in quintuplice forma – o tattva – etere, aria, fuoco, acqua 

e terra. Una volta che shakti è entrata nell’ultimo tattva, grossolano e solido, cioè la 

terra, riposa nella forma dormiente del serpente arrotolato: essa è kundalî shakti. 

Ma shakti detiene anche il potere di richiamare il mondo a sé, sotto la forma 

vendicatrice e spietata di Kalì (Avalon 1980, pp. 34-35).
.
 

Quando l’uomo fa della propria capacità intellettiva un’arbitraria prerogativa di 

supremazia sugli altri esseri viventi, considerandoli inferiori perché appartenenti a 

razze, culture, genere e specie diverse, rompe la ciclicità della vita, causando 

violenza alla Natura (Shiva 2002, pp. 26-33; Kumarappa 1958a, pp. 11-14); 

introducendo concimi chimici, sfruttando gli animali e le foreste, manipolando i 

fiumi e privando le donne dei villaggi del ruolo di amministratrici di vita, l’uomo, 

che desidera trarre il massimo e immediato beneficio con il sistema economico del 

profitto, offende la Natura ed essa, vendicatrice come Kalì, lo minaccia con 

l’impoverimento del suolo e dei cibi, l’avvelenamento dell’aria e dell’acqua, la 

siccità e le carestie, sfalda la società con l’egoismo e l’individualismo, infine 

portando la vita dell’essere umano lungi dall’ideale di permanenza, entro la sfera 

della transitorietà (Kumarappa 1958b, p. 40). 

Un modello economico transitorio, osserva Kumarappa, corrisponde al 

comportamento, in Natura, di certi parassiti come l’edera, che sottrae la linfa agli 

altri alberi, o come la tigre che si nutre del sangue della sua preda; così l’Inghilterra 

fondava il proprio benessere economico sullo sfruttamento delle proprie colonie. 

Tale sistema economico si dice transitorio perché è privo di lungimiranza e misura 

la propria esistenza sul beneficio immediato e personale, tratto dallo sfruttamento 

del prossimo e sul suo conseguente deperimento e, a lungo andare, sulla sua morte 

(Kumarappa 1958a, p. 29). 

Il modello economico “permanente” di Kumarappa si ispira al principio 

materno, che rappresenta l’amore assoluto per un’economia virtuosa, esempio di 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

97 

 

proiezione delle azioni non al presente, per un interesse personale e contingente, 

ma al beneficio futuro e altrui. Quando l’agricoltore semina la pianta del cui frutto 

non potrà goderne, ma di cui godranno le generazioni future, opera secondo il 

principio materno, in direzione della permanenza (Kumarappa 1958b, pp. 7-9). 

L’emblema del principio materno può riportare quel cordone ombelicale che è stato 

reciso dalla violenza del dualismo dell’artificiosità sulla Natura, del possesso e 

sfruttamento sulla reciprocità e cura, della divisione sull’armonia.  

Kumarappa rappresentò la Natura come forza soggettiva e superiore all’uomo 

attingendo dalla fertile cosmologia indù. Dalla stessa fonte Shiva ha rievocato la 

potenza cosmica, in quanto principio femminile, come vessillo per riscattare la 

Natura e la Donna dallo stato di dominate. Ne deriva, in entrambi gli autori, 

l’esigenza di rispetto e di riconoscimento della soggettività di ogni forma vivente, 

di ogni forma di prakriti. Tale visione mette in crisi l’immagine baconiana 

dell’uomo che manipola la Natura, relazionando l’essere umano alla Natura in un 

binomio di unità: elementi complementari e interconnessi a tutti gli altri esseri 

viventi, per una continuità tra Umano e Non Umano. 

Il principio femminile, dipinto nella sua potenziale attività e creatività, 

smentisce i consueti attributi di passività e nullità ad esso dati nel sistema 

economico del profitto, dimostrando al contrario la potenzialità creatrice di vita e 

diversità intimamente radicata nella Natura e nelle Donne (Shiva 2002, pp. 26-33). 

Recuperarne il significato, per ripristinare il ruolo delle Donne nella creazione di 

una società armonica con la Natura, è un’esplicita sfida, politica e ideologica in 

Shiva (2002, p. 25); radice di permanenza, rappresentata dal principio materno, nel 

modello economico di Kumarappa (1958b, p. 9). 

 

La chioccia e l’economia materna 

Un’immagine in particolare, che incarnava il principio materno, colpì 

l'immaginazione di Kumarappa bambino. Egli restò molto impressionato 

dall’affetto profondo e dall’attenta cura che una chioccia, regalatagli dalla madre, 

aveva nei confronti dei suoi pulcini. La madre instaura con i pulcini un legame 

fisico infondendo ad essi il calore-amore con il proprio corpo: uno spettacolo di 

affetto e tenerezza che solleva ammirazione e stupore per il mistero magico dello 

spazio inesauribile sotto la massa di piume e amore. Così fu inesauribile l’amore di 

Gesù per i figli di Gerusalemme, pronto ad accoglierli sotto le sue ali come faceva 

la chioccia con i pulcini (Mt. 23, 37). 

Kumarappa, indiano cristiano, fu il primo, secondo Victus, ad avere una risposta 

reattiva alla stessa religione dei colonizzatori, inculcata per soggiogare 

l’immaginario dei dominati (Victus 2007). Egli non rinnegò la propria religione, 

ma elaborò, sul modello di Tolstoj, un’interpretazione del Vangelo che definì 

“letterale” (Tolstoj 1989; Corazza 2011). Kumarappa riconobbe che le Scritture 

furono adoperate allo scopo di assoggettare il popolo indiano e ridurlo alla mercé 

degli inglesi e intravide una forte contraddizione tra chi professava gli 

insegnamenti di Gesù e al contempo adoperava la violenza per inculcarli con lo 

scopo del dominio (Kumarappa 1945a).  



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

98 

 

L’economia della permanenza nacque in concomitanza con uno studio delle 

scritture evangeliche, intitolato Practice and Precepts of Jesus, che possiamo 

accostare a La mia Fede di Tolstoj (1989). In esso Kumarappa aderiva all’esempio 

storico di Gesù, contro la creazione dell’istituzione della Chiesa che lo trasfigurò 

nel Cristo, e propose gli insegnamenti semplici del Sermone sulla Montagna come 

linee guida per poter attuare il Regno di Dio in Terra (Kumarappa 1945b, pp. vi-

vii).  

Gesù, con il proprio sacrificio sulla Croce, fu il massimo esempio di devozione 

e, incarnando il principio materno, rinunciò al proprio interesse per il bene degli 

altri; il suo stesso insegnamento è sovente paragonato all’amore di una madre. Per 

Tolstoj il ricordo del latte sunto dal seno materno è fisica e ventrale assunzione 

dell’esemplarità dell’amore, insegnamento evangelico più puro, incarnato dalla 

madre (Tolstoj 1989, p. 70). Kumarappa interiorizzò questa spiritualità non tanto 

dai volumi di teologia, quanto dalle azioni che sua madre, donna pia e devota, 

spendeva sempre in virtù dei più bisognosi (Kumarappa 1945b, p. iv). 

La teologa Gabriele Dietrich sostiene che nella riflessione ecologica e 

femminista debba esserci dello spazio per una critica a Mammona e al modello 

consumista e al contempo sia necessario discutere della sicurezza del cibo, della 

condivisione dei beni comuni come l’acqua, della terra come dono di Dio e non 

come proprietà privata (Dietrich 1996, pp. 163-164): un tassello mancante, 

nell’immaginario teologico indiano cristiano, che può essere ricoperto dal pensiero 

di Kumarappa e dall’economia materna di Gesù. 

 

La sacra economia della vacca 

L’economia della permanenza presenta una forte sensibilità ecologica, tanto 

che, secondo Ramachandra Guha, è con essa che si dovrebbe considerare la nascita 

del pensiero ambientalista indiano. Dal punto di vista gandhiano, l’economia è da 

considerarsi in stretta relazione con la politica, la cultura, la società, la religione e 

anche con l’ambiente. Secondo Gandhi l’interdipendenza di ogni aspetto della 

natura non può essere ignorata, in quanto la vita dell’essere umano non è divisibile 

in compartimenti stagni. Perciò l’economia implica un atteggiamento etico non 

solo nei confronti dell’essere umano, ma anche di ogni altro essere vivente (Guha 

1992, pp. 57-65). 

Nessun tipo di economia, sostiene Gandhi, può garantire l’armonia dell’uomo 

con la natura, se non l’agricoltura di sussistenza (Gandhi 1982, pp. 77-80). 

L’agricoltura è simboleggiata dalla vacca, la protettrice e la nutrice dell’India, 

poiché ne è il cardine essenziale. La vacca infatti, madre dei tori, deputati al traino 

dell’aratro, offre il latte come principale proteina per una dieta vegetariana. La 

vacca inoltre fornisce il concime necessario per fertilizzare naturalmente il terreno. 

“Il contadino – dice Kumarappa – dipende dalla vacca e se potessimo estendere 

questa dipendenza alla sfera economica, potremo dire che la vacca, essendo 

responsabile della produzione del cibo, assuma il centro dell’organizzazione 

economica dell’uomo, specialmente in un paese agricolo come l’India” 

(Kumarappa 1958b, p. 13).  



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

99 

 

L’India è una nazione agricola e l’attività del contadino è una professione 

secolare. La devozione della vacca scaturisce proprio dalla sua centralità nella 

sopravvivenza dell’essere umano. Gandhi avviò dunque un’associazione, chiamata 

Go Seva Sangh, destinata alla protezione e cura dei bovini (Gandhi 1982, p. 79). La 

sua collaboratrice Mira Behn devolvette parte del suo impegno alla causa della 

vacca e fondò tra Hardwar e Risikesh un centro di allevamento del bestiame ai 

piedi dell’Himalaya chiamato Pashulok, “il mondo degli animali” (Slade 1960, pp. 

258-263). Anche Shiva ha ammesso l’importanza fondamentale della vacca per 

l’economia rurale indiana: agricoltura e allevamento sono due attività 

interdipendenti, perlopiù condotte dalle donne dei villaggi (Shiva 2002, pp. 166-

167). 

Il principio materno nel mondo animale è reso sacro dall’immagine vacca: essa, 

anziché produrre profitto, è produttrice di vita. Nel mondo industrializzato, al 

contrario, il principio materno animale, se non abbruttito in formule triviali e di 

insulto o sostituito mediante avvilenti soluzioni meccaniche – come le lampade per 

i pulcini – è fonte di guadagno venale ed è tradotto con l’asettico termine di 

produttività. Il sacro legame tra madre e figli è rotto dalla catena del consumo. 

L’animale diventa quindi mera fonte di guadagno, la sua personalità gli è tolta e nei 

grandi allevamenti non è che un numero. La gravidanza gli è imposta, anche 

artificialmente, ai fini della maggiore produttività. L’esigenza del mercato assurge 

a divinità suprema che richiede la programmazione dell’animale umano e non 

umano per un guadagno venale sempre maggiore (Kumarappa 1958b, pp. 62-63; 

Shiva 2002, pp. 166-179). 

L’industrializzazione ha penalizzato e declassato il lavoro agricolo di 

sussistenza. Kumarappa in The Cow in Our Economy denunciò gli effetti negativi 

della distruzione dell’agricoltura; la rapida evoluzione dell’agrobusiness, di cui 

Shiva offre testimonianza recente, cominciò negli anni Cinquanta con la 

rivoluzione verde, con l’introduzione delle sementi ad alto rendimento, dei concimi 

chimici, dei pesticidi, delle macchine agricole a petrolio e delle grandi monocolture 

(Shiva 2002, pp. 174-179). 

La terra vive, respira e ha bisogno di nutrimento, come ogni altro essere 

vivente: l’introduzione dei nuovi concimi chimici, osservò Kumarappa, significava 

la transitorietà dell’agricoltura, fornendo un immediato risultato ottimale, ma 

presto impoverendo il terreno, rendendolo sempre più dipendente dalle sostanze 

chimiche, le piante sempre più deboli e facili vittime dei parassiti e delle malattie. 

Così facendo si garantiscono grandi profitti all’industria chimica, ma non solo si 

uccidono gli animali che contribuiscono alla vita e alla fertilità della terra, come gli 

insetti e i lombrichi, ma anche le secolari conoscenze informali degli agricoltori, 

come gli accorgimenti nell’accostamento delle piante per sconfiggere i parassiti o 

aiutare la natura ad essere più fruttuosa, senza incidere dannosamente su di essa. 

Kumarappa vide nei nuovi trattori e macchinari per l’agricoltura il presagio 

della povertà. Il trattore infatti rese inutile il bestiame, perciò destinato al macello; 

anche la manodopera rurale restava senza lavoro ed essa stessa moriva e continua a 

morire di fame e miseria (Kumarappa 1958b, pp. 50; 16-17): questo era ed è il 

destino delle donne dell’India rurale, le quali, da produttrici di vita, nel moderno 

sistema industriale divengono un peso, poiché il loro lavoro di agricoltura, 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

100 

 

silvicoltura e allevamento è svalutato e al contempo penalizzato dall’istituzione dei 

brevetti delle sementi, dalla rivoluzione verde e dalla rivoluzione bianca (Shiva 

2002, pp. 172-173). 

Gli animali, in un sistema sempre più industrializzato e spersonalizzato, vivono 

in condizioni miserabili, costretti in gabbie e sottoposti alla terribile tortura di 

essere spremuti come macchine per raggiungere il massimo della produttività e 

infine muoiono precocemente a causa dello sfruttamento estremo. Ma una grande 

produzione è una magra vincita, osserva Kumarappa, poiché la Natura è sempre 

pronta a vendicare le sue vittime. Infatti le uova e il latte ricavati con questo genere 

di sfruttamento perdono il loro reale valore nutritivo: 

La massiccia produzione industriale sta ottenendo da un lato persone spezzate, famiglie e 

comunità disintegrate e suoli, piante e animali indeboliti; dall’altro causa una moltitudine di 

malattie e un aumento esponenziale dell’assunzione di prodotti chimici per combatterle. Il 

suolo e la terra sono fattori indispensabili nello studio del decadimento e della ricostruzione 

della civiltà occidentale. Un’ingente produzione industriale a costo della diversità e della 

qualità, della personalità umana e, in agricoltura, al costo della qualità e della salute della terra 

e dell’essere umano, nell’interesse del profitto e dell’economia del lavoro, è la più grande 

tentazione dei nostri tempi. Ma è una politica dalla vista corta che si concluderà con la fine 

della civiltà occidentale alla stregua di molte altre civiltà morte del passato (Kumarappa 

1958b, p. 63). 

L’adesione al vegetarianismo da parte di Kumarappa fu prima di tutto una scelta 

di semplicità. Egli riconobbe in una dieta non carnea la possibilità di sfamare più 

persone e, per quanto non ne imponesse l’adozione, la consigliò molto vivamente. 

La scelta degli alimenti, il calcolo della quantità consumata e l’attenzione per 

assimilare al completo gli elementi nutritivi offerti da un pasto sono accorgimenti 

finalizzati a contrastare la diffusa opinione che il pianeta non possa fornire 

adeguata sussistenza alla popolazione in esponenziale aumento (Victus 2003, pp. 

125-126). Kumarappa aderì a questa scelta alimentare anche nel rispetto 

dell’animale non umano, risentendo dell’influenza tolstojana e jainista gandhiana, 

riconoscendo la parità di tutti gli esseri viventi, intimamente interdipendenti tra 

loro nella ricerca di un equilibrio cosmico e in tensione verso la permanenza. 

 

Il principio materno e la saggezza 

Il principio materno è fonte di saggezza: la madre, osserva Kumarappa, 

prendendosi cura dei figli, dimostra il valore più alto e più vicino all’idea della 

permanenza, quindi più in linea con l’armonia naturale. Kumarappa dipinge la 

donna madre secondo una consueta iconografia: dotata di intuizione, è 

naturalmente più conservativa e convenzionale dell’uomo. Mentre l’uomo è 

oggettivo, la donna è soggettiva, lavora più facilmente in cooperazione, percepisce 

più profondamente dell’uomo la spiritualità religiosa e i costumi sociali 

(Kumarappa 1960, pp. 74-75; Id. 1958a, p. 97). Nelle società primitive la donna 

regolava il consumo per la sussistenza della famiglia: essa dettava all’uomo quanto 

era necessario e a questi spettava il compito del soddisfacimento di tali bisogni. 

Kumarappa tradusse in linguaggio economico il ruolo della donna come “creatrice 

della domanda” e dell’uomo come “fornitore dell’offerta”. Ma tale visione, 

secondo Victus, è riduttiva e non realistica (Victus 2003, p. 133). 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

101 

 

Alla donna Kumarappa attribuì il potere di cambiare la società:  

Oggi – scrive – possiamo parlare di uguaglianza dei sessi e sebbene abbia come risultato la 

concessione del diritto di voto alle donne nella sfera politica, esse rimangono un mercato 

eccellente per il consumo di beni industriali. Le donne hanno dimostrato di essere una facile 

preda delle suggestioni psicologiche prodotte dalla pubblicità. Se le donne si imponessero e 

diventassero sagge acquirenti, anche se non facessero nient’altro che questo, verificheremo un 

cambiamento nella varietà dei beni prodotti (Kumarappa, 1960, pp. 76-77). 

L’assegnazione alla donna della caratteristica di fragilità (fisica e/o psicologica) 

è consueta nella costruzione di un immaginario sessista, secondo cui la differenza 

di genere si riflette anche nella diversità dei ruoli sociali. A parere di Kumarappa la 

donna, in un contesto sociale distorto dalle esigenze del mercato, era facile preda 

del consumismo. 

Ma qui si intende suggerire una lettura più attenta di quanto espresso 

dall’economista. Egli osservò un fenomeno sociale avviato con la diffusione 

dell’atteggiamento consumista: non solo la donna, ma il contadino, il tribale, le 

antiche comunità di villaggio sono stati sradicati da uno stile di vita armonico con 

la natura in una nuova società in cui il consumo è prima di tutto indice di status. Se 

si considera la donna un soggetto “debole”, tali lo sono stati anche i tribali, i 

contadini, il cosiddetto mondo “in via di sviluppo” che ha abdicato alle antiche 

culture e tradizioni per trovare collocamento nel miraggio di una società del 

benessere, non per fisica e naturale predisposizione, ma perché solamente trovando 

posto nella “società della crescita” avrebbero potuto ottenere riscatto dallo status di 

“dominati”. (Kumarappa 1951; Id. 1958a, pp. 62-67). 

Sottolineando il potere del consumatore nella logica del mercato, Kumarappa 

sostenne che l’acquisto consapevole di beni prodotti in condizioni di non-

sfruttamento, possibilmente realizzati artigianalmente e localmente, era un 

importante (ma non esclusivo) compito femminile: alla donna è dunque dato il 

potenziale di modificare la società e le dinamiche economiche (Kumarappa 1960, 

p. 77). La perdita di significato del principio femminile e materno nella società è 

causata dalla svalutazione del sapere e del ruolo della donna. Come la Natura è 

stata smembrata in particelle inerti, prive di anima e manipolabili dallo scienziato, 

così la prerogativa del sapere è stato strappato alle donne da un’èlite di tecnici e 

scienziati (Shiva 2002, pp. 72-78). 

La saggezza e il sapere informale delle donne dei villaggi indiani è definito da 

Shiva aranya samskrti, “cultura della foresta”, poiché dalle foreste esse hanno da 

sempre tratto i principali mezzi di sostentamento: aria pura, acqua, legname, 

foraggio per gli animali. La Natura è educatrice della donna, proprio per lo stretto 

contatto che si instaura tra di esse. La Terra è personificata nella Madre poiché ad 

essa la donna è legata come il feto al ventre materno (Shiva 2002, pp. 67-70) 

L’intimo rapporto di parentela che lega la donna alla Terra e alla Natura è 

dettato da un vincolo di sussistenza e sacralità: Gaura Devi, difendendo la foresta 

di Reni dai taglialegna, la definì “la casa materna”. Le donne del movimento 

chipko protessero gli alberi come fratelli o figli, abbracciandoli e frapponendo il 

proprio corpo tra la lama dell’accetta e il tronco, così come in passato fece Amirta 

Devi e la popolazione dei Bishnois. La forte interdipendenza delle attività svolte 

dalle donne dei villaggi le dota di un’intuizione ecologica, fa sì che esse 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

102 

 

percepiscano un legame vitale con gli alberi e la Natura, riconoscendo in essa non 

solo fonte della propria sussistenza, ma della vita nella sua totalità. Uno slogan 

molto ricorrente del movimento chipko definì le foreste produttrici di “suolo, aria e 

acqua pura”, le basi principali della vita (Weber 1987, pp. 39-48; 80-96). 

Il potenziale della donna non si arresta all’azione individuale, poiché la sua 

saggezza è trasmessa con l’esempio alle future generazioni. Kumarappa, 

ricordando l’esemplarità dell’abnegazione di sua madre, conclude come il principio 

materno debba costituire un pilastro fondamentale dell’educazione. Il principio 

femminile è dunque la chiave di volta per la realizzazione del modello economico 

da egli proposto: non solo si riferisce al principio materno come esempio supremo, 

ma fa di esso il tramite attraverso cui essere attuato. La donna è custode della 

cultura di una civiltà, artefice del comportamento dei futuri esseri umani, 

responsabile della diffusione di una sensibilità spirituale (Kumarappa, 1951, pp. 1-

10). Si ricorda ancora come il potenziale riposto nell’educazione delle donne fu 

valorizzato dal lavoro di una collaboratrice di Kumarappa, l’attivista gandhiana 

Sarala Behn, la quale nel Lakshmi Ashram formò molte giovani donne che 

divennero poi importanti attiviste chipko, tra cui Bimla Behn (Heilemann 2010, pp. 

83-98).  

 

Navdanja: una strada per la permanenza 

Kumarappa e Shiva condividono la critica allo sviluppo che Shiva ha definito 

patriarcale, perché mette in ordine gerarchico l’uomo bianco al di sopra dell’uomo 

di colore, della donna e della Natura. Kumarappa, indiano cristiano, ha dato una 

contro-risposta alla dominazione culturale e religiosa, proponendo una teologia 

alternativa in cui Gesù incarna lo spirito più alto della Maternità nella critica a 

Mammona. 

Si è visto che nella costruzione di una sensibilità ambientale in ambito indiano è 

molto forte l’influenza del retroterra gandhiano, per diretto contatto in Kumarappa 

e per ricorrente riferimento in Shiva. Nella ricostruzione di una spiritualità che è 

stata tolta all’India in nome dei nuovi culti della civiltà moderna, quali il profitto e 

la crescita economica, sia Kumarappa che Shiva attingono dalla fertile imagerie 

induista.  

In contrasto con l’individualismo e la concorrenzialità tipici di una società 

fondata sul libero mercato, il principio materno sotto la forma di potenza creativa, 

di maternità animale e umana, di saggezza e luogo di conservazione e trasmissione 

della cultura della permanenza, assume il ruolo guida per una nuova concezione del 

mondo, della società e dell’economia e può rappresentare, con il proprio modello, 

una soluzione di pace e prosperità.  

La costruzione di un universo simbolico alternativo che fa perno sul principio 

materno è il punto di partenza per rovesciare i “valori” attuali. Tale ricostruzione 

dell’immaginario è operata dall’ecofemminismo: Vandana Shiva ha scelto di 

portare navdanja, i nove semi, a vessillo della battaglia contro la distruzione del 

mondo agricolo indiano e contro il conseguente declassamento del ruolo 

femminile. Dal 1987 il programma di navdanja sostiene la biodiversità, 

promuovendo la raccolta e conservazione di migliaia di semi di specie diverse, 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

103 

 

educa il mondo rurale a proteggere l’agricoltura di sussistenza, priva di concimi 

chimici od ogm, difende il diritto alla vita contro l’istituzione dei brevetti delle 

sementi e la privatizzazione dell’acqua. Navdanja è un movimento condotto da 

donne e sensibile alle questioni di genere, nel cui ambito Shiva ha fondato 

l’associazione Diverse Women for Diversity (Shiva 2012). 

Il seme è il simbolo di potenzialità di vita e di inizio, il punto di partenza su cui 

riporre le aspettative per il futuro. Dare voce e riconoscere le potenzialità del ruolo 

della donna in quanto creatrice di vita e di futuro è per Kumarappa il seme della 

permanenza. L’economia materna di Kumarappa, affiancata al pensiero 

ecofemminista di Shiva, svolge un compito chiave nella reinterpretazione e 

riscrittura della società per attribuire alla donna il compito di amministratrice di 

vita per un dialogo armonico con il cosmo. Non solo, ma propone a tutta l’umanità 

il principio materno come ideale di amore, cura e mutualità da seguire per la 

creazione di una società in cui possa essere soddisfatto il sarvodaya, il “bene di 

tutti”. Il passo successivo, così come afferma Dietrich, sarà il superamento del 

“romanticismo della Maternità in favore di una lotta per un’Economia in cui la Vita 

e la Sussistenza debbano costituirne il nucleo, e non la Produzione per il Profitto” 

(Victus 2007, p. ix). 

 

 

 

 

 

Bibliografia 

Agarwal B.,  The Gender and the Environment Debate: Lessons from India, in 

“Feminist Studies”, Spring 1992, pp. 119-159. 

Avalon A., Il Potere del Serpente, trad. F. Pintore, Edizioni Mediterranee, 

Roma 1980. 

Basso P., Razze schiave e razze signore, Franco Angeli, Milano 2000. 

Corazza C., La semplicità, il servizio, il villaggio. Riflessioni sull’economia di 

Tolstoj, Gandhi, Kumarappa, in “Fa’ quel che devi, accada quel che può”. Arte, 

pensiero, influenza di Lev Tolstoj, a cura di I. Adinolfi, B. Bianchi, Orothes, Napoli 

2011, pp. 271-286. 

Dietrich D., Il femminismo in Asia Meridionale e la sua incidenza sulla teologia 

femminista, trad. M. A. Sozzi, “Concilium: Rivista Internazionale di Teologia”, 32, 

n.1, 1996, pp. 155-176. 

Gandhi M.K., Villaggio e autonomia. La non violenza come potere del popolo, 

trad. F. della Monica-G. Pucci-C. Vuturo, Quaderni d’Ontignano, Firenze 1982. 

Gandhi M.K., Antiche come le Montagne, trad. L. P. Maccia, Edizioni 

Comunità, Milano 1983. 

Ghua R., Prehistory of Indian Environmentalism, in “Economic and Political 

Weekly”, n. 1&2, 1992, pp. 57-65. 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

104 

 

Heilemann C.M., (Sarala Behn), A life in two worlds. Autobiography of 

Mahatma Gandhi’s English Disciple, trans. D. Hopkins, Lakshmi Ashram&Pahar 

Pothi, Kausani 2010. 

Kumarappa J.C., Public Finance and Our Poverty. The Contribution of Public 

Finance to the Present Economic State of India, Navajivan Press, Delhi 1930. 

Kumarappa J.C., Christianity. Its economy and way of life, Navajivan 

Publishing House, Delhi 1945a. 

Kumarappa J.C., Practice and Precepts of Jesus, Navajivan Publishing House, 

Ahmedabhad 1945b. 

Kumarappa J.C., Women and Village Industries, Wardha, Maganvadi 1951. 

Kumarappa J.C., Economy of Permanence. A quest for a social order based on 

non-violence, Akhil Bharat Sarva Seva Sangh, Wardha 1958a. 

Kumarappa J.C., The Cow in Our Economy, Akhil Bharat Sarva Seva Sangh, 

Wardha 1958b. 

Kumarappa J.C., Why the village movement? A plea for a village centered 

economic order in India, Akhil Bharat Sarva Seva Sangh, Kashi 1960. 

Lindley M., J.C. Kumarappa, Mahatma Gandhi’s Economist, Popular 

Prakashan, Mumbai 2007. 

Merchant C., La morte della natura, trad. L. Sosio, Garzanti, Milano 1988. 

Mies M., Patriarchy and Accumulation on a World Scale. Women in the 

International Division of Labour, Zed Books, London 1986. 

Panikkar K., Storia della dominazione europea in Asia dal Cinquecento ai 

nostri giorni, trad. V. R. di Marmorito, Einaudi, Torino 1958. 

Shiva V.-Bandyopadhyay J., Chipko: Rekindling India’s Forest Culture, “The 

Ecologist”, 17, n. 1, 1987, pp. 23-34. 

Shiva V., Terra Madre. Sopravvivere allo sviluppo, trad. Marinella Correggia, 

Utet, Torino 2002. 

Shiva V., Navdanja. Two decades of service to the Earth and Small Farmers, in 

Navdanya brochure [Website, Navdanya (2012)] disponibile su 

http://www.navdanya.org/attachments/Navdanya.pdf . 

Slade M., (Mira Behn), Dans l’intimité de Gandhi, trad. F. Didier, Editions 

Denoël, Paris 1960. 

Tolstoj L., La mia fede, trad. O. Reggio, Mondadori, Milano 1989.  

Tolstoj L., La Schiavitù del nostro tempo. Scritti sul lavoro e proprietà, trad. B. 

Bianchi, Pisa, Biblioteca Franco Serantini 2010. 

Torri M., Storia dell’India, Laterza, Milano 2010. 



 

 

 

 

 

Chiara Corazza DEP n. 20 / 2012 

 

105 

 

Victus S., Religion and Eco-Economics of Dr. J.C. Kumarappa: Gandhism 

Redefined, ISPCK, Delhi 2003. 

Victus S., Jesus and Mother Economy. An Introduction to the Theology of J.C. 

Kumarappa, ISPCK, Delhi 2007. 

Weber T., Hugging the Trees: the Story of the Chipko Movement, Viking, 

Calcutta 1987. 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Le donne, le lotte per la terra e la 

ricostruzione dei “commons”1 
 

di  

Silvia Federici*  

Abstract: This article examines the question of communal land property in Africa and its 

implications for women’s land rights. Among the themes discussed are: the reforms of 

communal land tenure attempted by the World Bank in the 1990s, the critique of communal 

land relations that feminist organizations have made on account of their patriarchal 

discrimination against women, and the simultaneous efforts by landless rural and urban 

women to appropriate unused plots of public land for subsistence farming. While warning that 

the feminist attack on communal land ownership may strengthen the neo-liberal drive towards 

the privatization of land, the article looks at women’s reclamation of unused public land for 

subsistence farming as the path to the constitution of new “commons”.  

 

 

...quando [nel 1956] i cacciatori uccisero l’ultimo elefante libero nel territorio di Gusii...e, per 

l’ultima volta, la gente dei dintorni si è servita della carne disponibile, l’evento è stato 

immortalato in un canto popolare..“ ‘la madre delle merci gratuite’ è morta a Gesabakwa”. Da 

allora, le merci hanno iniziato ad essere vendute per denaro così che a chiunque si aspettasse 

il contrario gli si sarebbe stato ricordato in modo retorico: “non hai sentito che ‘la madre delle 

merci gratuite’ è morta a Gesabakwa?” (Ogembo 2006, p. VIII). 

La questione dei ‘beni comuni’ (commons) è oggi un tema importante nella 

letteratura dei movimenti internazionali per la giustizia sociale, dimostrandosi 

molto utile per estendere il terreno dell’analisi politica al di la’ dei confini della 

lotta salariale. Situata a metà strada tra “pubblico” e “privato”, ma irriducibile ad 

entrambe le categorie, l’idea dei “commons” esprime una concezione più ampia di 

proprietà, facente riferimento ai beni sociali  - terre, foreste, prati o spazi 

                                                     
1
 Il presente saggio è già apparso con il titolo Women, Land Struggles, and the Reconstruction of the 

“commons” in “WorkingUsa. The Journal of Labor and Society”, vol. 14, 3, 2011, pp. 41-46. La 

traduzione è di Annalisa Zabonati. 

*Silvia Federici è professoressa emerita di Filosofia politica e studi internazionali all’Università 

Hofstra e un’attivista femminista di lunga data, oltre che una scrittrice. È autrice di molti saggi sulla 

teoria femminista, le donne e la globalizzazione e i movimenti femministi. Tra i suoi lavori 

pubblicati: Revolution at Point Zero. Housework, Reproduction and Feminist Struggle; Caliban and 

the Witch: Women, the Body, and Primitive Accumulation; A Thousand Flowers: Social Struggles 

against Structural Adjustment in African Universities (coeditor); Enduring Western Civilization: The 

Construction of the Concept of the West and its “Others” (editor).  

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

107 

 

comunicativi – che una comunità, non lo stato o un privato, possiede, gestisce e 

controlla collettivamente. Al contrario del “pubblico,” che presuppone l’esistenza 

dell’economia di mercato e della proprietà privata ed è “tipicamente amministrato 

dallo stato (Anton 2000, p. 4), l’idea dei “commons” evoca immagini di intensa 

cooperazione sociale. Inoltre, questo concetto ci permette di ripensare la storia 

della lotta di classe in modo che la resistenza delle popolazioni indigene 

all’espropriazione coloniale nelle Americhe può essere associata alla resistenza 

contadina alle recinzioni in Inghilterra, e le odierne lotte dei contadini in India 

possono essere collegate alle lotte per i programmi contro la proprietà intellettuale  

da parte del movimento per i sistemi informatici liberi. Perché, dopo tutto, tutti 

sono “commoners” (Caffentzis 1995; De Angelis 2007; Linebaugh 2008). 

Tuttavia, come per veri “commons”, il concetto in sé è stato oggetto di molte 

manipolazioni e appropriazioni, soprattutto da parte di quelle istituzioni che hanno 

fatto dell’abolizione della proprietà comune la loro missione. Per esempio, la 

definizione da parte della Banca mondiale di mari, risorse idriche e foreste come 

‘beni comuni globali’ (global commons) è servita a legittimare una nuova ondata di 

recinzioni, presumibilmente attuate nell’interesse della “conservazione” che però 

hanno cacciato le popolazioni aborigene dalle loro terre, limitandone l’accesso a 

chi poteva pagare.  Allo stesso modo, la Banca mondiale in Africa ha promosso 

una serie di riforme dei sistemi di proprietà terriera a base comunitaria che 

sembrano voler garantire un’allocazione più equa delle terre comuni, ma in realtà 

promuovono interessi commerciali e riducono le risorse che la popolazione può 

utilizzare. Un ulteriore problema è rappresentato dal fatto che con l’espandersi dei 

rapporti capitalistici, i “commons” esistenti sono diventati motivo di molte delle 

divisioni e disparità che troviamo anche nel resto della società. Perciò, non solo i 

“commons” non devono essere visti come realtà non problematiche, come 

suggerisce l’epigrafe all’inizio di questo paragrafo, ma è necessario riconoscere 

che specialmente quando coinvolgono la gestione condivisa delle risorse naturali, 

essi possono diventare un terreno di conflitto che le istituzioni finanziarie 

internazionali sfruttano per i loro fini. Quali sono questi conflitti e cosa ci dicono 

sulla realtà dei “commons”? 

In risposta a queste domande, analizzo due forme di lotta che le donne in Africa 

stanno conducendo e che hanno un impatto diretto sul futuro delle terre comuni. La 

prima è quella del movimento delle donne per il diritto alla terra, che si è 

sviluppato negli anni ‘90 e ha dichiarato la sua opposizione al possesso 

consuetudinario delle terre perché di stampo patriarcale e discriminatorio nei 

confronti delle donne. La seconda, e’ quella delle donne che, in aree urbane, in 

contrasto con la tendenza alla privatizzazione, si appropriano di appezzamenti di 

terreno pubblico per coltivarli e garantire la sussistenza alle loro famiglie. 

Cito queste lotte perché da esse possiamo apprendere molte cose riguardo agli 

interessi che oggi determinano i rapporti della popolazioni Africane con i beni 

comuni e sul ruolo che le questioni di genere svolgono in questo processo. Esse 

dimostrano che l’egalitarismo è per i “commons” una questione di sopravvivenza, 

poiché l’esistenza di rapporti di potere ineguali spianano la via ad interventi esterni 

e all’esproprio. In particolare esse dimostrano che le disparità di genere producono 

dinamiche che consolidano il dominio del mercato sui rapporti agrari, poiché esse 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

108 

 

indeboliscono la solidarietà tra donne e uomini di fronte dell’attacco di cui i 

“commons” sono oggetto da parte delle imprese, dello stato,  e delle istituzioni 

internazionali. Esse inoltre inducono molte donne a chiedere un rafforzamento dei 

meccanismi legislativi che regolamentano la privatizzazione delle terre (Adoko and 

Levine 2005; Tripp 2004; Wanyeki 2003). Questa è una lezione a cui i movimenti 

di giustizia sociale devono fare attenzione, se i “commons” non devono rimanere 

puri ideali, ma diventare un obiettivo per cui lottare. Questi stessi movimenti 

possono imparare dall’esempio delle molte donne che, invece di rivolgersi alla 

legge, optano per l’azione diretta, e si appropriano e coltivano terre di proprietà 

pubblica, sovvertendo così il tentativo neoliberista di erigere una barriera 

monetaria attorno alle risorse naturali e riaffermando invece il principio che la 

Terra è il nostro bene comune. 

 

L’ Africa, tuttora la terra dei “commons” 

L’Africa è un caso paradigmatico per un discorso sulla proprietà comunale delle 

terre, che è il fondamento materiale di ogni altro bene comune (boschi, foreste, 

acque), in quanto è la regione in cui questa forma di proprietà è sopravvissuta più a 

lungo che in ogni altra parte del mondo, nonostante i ripetuti tentativi di mettere 

fine a questo “scandalo”. Come scrive Liz Alden Wily, un’ “esperta in materia di 

proprietà terriera e sviluppo rurale” a Nairobi: 

...nonostante un secolo di decisa penetrazione dell’ideologia e della legislazione promuoventi 

il possesso non consuetudinario [delle terre]...il possesso non registrato e consuetudinario non 

solo persiste, ma è di gran lunga la più estesa forma di proprietà nella regione. Nessuna delle 

strategie adottate per ignorarlo o diminuirlo ha avuto successo (Wily 2001, 85). 

Infatti, la maggior parte della popolazione rurale dell’Africa vive nell’ambito di 

sistemi di proprietà terriera su basi comunali
2
, benché possano anche avere diritti 

individuali alla terra ai sensi delle leggi vigenti, poiché molti paesi africani hanno 

regimi legali duali o plurimi (Cotula; Camilla-Ced 2004, p. 2). 

Tuttavia, i “commons” africani contemporanei assomigliano poco ai modelli 

“tradizionali”, per quanto possiamo ricostruirli dalle testimonianze orali e da ciò 

che sappiamo delle società africane precoloniali
3
 Come è documentato da un’ampia 

letteratura, il passaggio da una coltivazione di sussistenza a colture destinate al 

mercato e l’introduzione coloniale di regimi di proprietà privata, basati 

sull’intestazione e la recinzione di patrimoni individuali, hanno minato in misura 

                                                     
2
 Il diritto consuetudinario è il complesso delle tradizioni che hanno governato la vita, la gestione e la 

distribuzione della terra nelle società dell’Africa precoloniale. Nella maggior parte dei paesi africani è 

ancora parte del sistema legale e coesiste con le leggi vigenti e spesso con la legge britannica e con la 

legge della Sharia. 

3
 Un esempio di come i diritti consuetudinari sono stati ricostruiti è quello della G.S. Snell’s Nandi 

Customary Law (Snell 1986). Un antropologo britannico, Snell, condusse delle ampie interviste con i 

capi locali, cercando di accertare come fossero cambiate le leggi sotto il dominio coloniale britannico. 

Egli ha evidenziato che nel tempo il diritto consuetudinario è evoluto verso codificazioni statiche. 

Data l’abbondanza di terre e di altre risorse le prescrizioni originarie erano molto flessibili e non c’era 

bisogno di particolari dettagli. 

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

109 

 

crescente quello che era stato “un modello egalitario di organizzazione sociale” 

(Laesthaeghe 1989b, p. 51; Snell 1986, pp. 108,112–3). La decolonizzazione non 

ha invertito questa tendenza. Che l’obiettivo fosse lo sviluppo capitalistico o 

socialista, le nazioni africane indipendenti contribuirono a scardinare il sistema 

delle terre comuni, facendo di tutta la terra una proprietà dello stato, e stabilendo il 

suo diritto ad appropriarsi della terra per progetti pubblici. Il risultato di queste 

tendenze è stato,  già a partire dalla fine degli anni ‘70, un aumento dei senza-terra 

nelle aree rurali e un’ accentuazione delle differenze di classe. 

Che siano state le donne a subire i danni maggiori conseguenti a questi sviluppi, 

tutti lo riconoscono. Nella misura in cui la terra ha acquistato più valore ed è 

diventata più scarsa, si sono adottate nuove regole per limitare l’ accesso ad essa, 

cosa che era sempre stata garantita nei sistemi tradizionali. Tornerò in seguito su 

questo punto. Qui voglio sottolineare che la “crisi del debito” degli anni ‘80 e la 

conseguente liberalizzazione delle economie politiche africane rappresentarono un 

punto di svolta per i rapporti di proprietà. La Banca mondiale e altre istituzioni 

capitalistiche internazionali hanno visto nella crisi un’occasione storica per mettere 

fine ai sistemi africani di proprietà comunitaria della terra, ai loro occhi  l'ostacolo 

principale allo sviluppo delle relazioni capitalistiche nella regione (World Bank 

1989). 

Le terre in Africa “devono essere recintate e i diritti tradizionali di uso, accesso 

e pascolo deve estinguersi”, così scriveva il “London Economist” nel Nigeria 

Survey del 3 maggio 1986. Attualmente, lamentava l’“Economist”, gli investitori 

devono negoziare con le comunità “per ogni albero, per il diritto alla  legna da 

ardere, per il pascolo delle capre delle donne, per la tombe degli antenati” (Federici 

1992, p. 304). Non sorprende quindi che la privatizzazione delle terre sia stato il 

primo obiettivo dei Programmi di Aggiustamento Strutturale imposti ai paesi 

africani dal Fondo Monetario Internazionale e dalla Banca mondiale (Caffentzis 

1995, p. 28). La premessa principale di tutte le ‘condizioni’ imposte da questi 

programmi – il passaggio da un’agricoltura finalizzata alla produzione di cibo a 

quella orientata all’esportazione, l’apertura agli investimenti stranieri delle terre 

africane, la priorità accordata alle coltivazioni a scopo commerciale a scapito dell’ 

agricoltura di sussistenza – era l’attuazione di un grosso processo di 

privatizzazione, che avrebbe dovuto formalizzare i rapporti di proprietà terriera 

mediante l’intestazione e la registrazione individuali. 

Tuttavia, questa aspettativa si è realizzata solo in parte. Si è verificata una 

nuova “spartizione dell’Africa” e una corsa all’accaparramento delle terre, tutt’ora 

in corso, che ha espropriato i migliori “commons” africani, i più fertili, i più ricchi 

di minerali, trasferendoli alle imprese commerciali. Tuttavia, ancora negli anni '90, 

solo una piccola percentuale delle terre a regime comunitario africane erano state 

registrate (in alcune aree, meno dell’1%), poiché i piccoli coltivatori non ne 

vedevano il bisogno, presumendo di possedere già la terra e non essendo disposti a 

pagare le commissioni e le tasse elevate necessarie per le registrazioni e le 

assegnazioni dei titoli individuali (Joireman 2006, p. 7). Sembra inoltre che la 

popolazione abbia opposto resistenza al  “conferimento di tutti i diritti [alla terra] 

ad un’unica persona” (Adoko-Levie 2005, p. 6). Peggio ancora, dal punto di vista 

degli investitori, anche in quelle aree in cui la terra era stata registrata, gli abitanti 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

110 

 

hanno continuato a osservare le regole consuetudinarie perché non potevano 

convincersi che la terra non fosse un bene collettivo (Ogolla and Mugabe 1996, 

pp.102-103). 

In seguito a questi esiti, e consapevoli  di una crescente mobilitazione 

contadina, dentro e fuori l’Africa, diretta all’occupazione delle terre, i governi 

africani e la Banca mondiale, a partire dagli anni ’90, hanno adottato una via meno 

conflittuale alla privatizzazione. Confidando che il compito della privatizzazione 

fondiaria potesse essere lasciato in gran parte al mercato, hanno adottato un 

modello di riforma che riconosce il diritto alla proprietà comunitaria, ma allo stesso 

tempo garantisce che il processo di alienazione della terra e la formazione di un 

mercato fondiario possano continuare e in effetti espandersi, specialmente  nel caso 

dei terreni di migliore qualità (Tripp 2005, p. 11; Yoshida 2005, p. 141). 

Già realizzata in varie forme in diversi paesi africani e promossa nel modo 

consueto della Banca mondiale come una “politica di sviluppo rurale a favore dei 

poveri”, la nuova riforma si basa su quattro innovazioni. Essa decentralizza 

l’amministrazione e la gestione delle terre comuni, collocandole nelle mani di 

“commissioni” nominate per via politica o elette dai “consigli di villaggio”, 

dipendenti comunque dal governo centrale. Si è poi introdotta la “proprietà di 

gruppo”, così che la terra può essere registrata sia a nome delle associazioni 

fondiarie che dei singoli individui. Ciò rende possibile agli enti o alle associazioni 

di gestione locale di vendere le terre a soggetti esterni per progetti commerciali, a 

condizione che ciò avvenga nella forma di “joint ventures” (Alden Wily 2001, p. 

88; Cotula; Camilla-Ced 2004, p. 5). In sostanza è stato ideato un sistema a doppio 

binario che evita uno scontro frontale con i piccoli coltivatori e consente all’élite 

capitalistica locale di perseguire i propri interessi e di aprire la via agli investimenti 

stranieri. 

Le nuove riforme agrarie contengono anche disposizioni contro la 

discriminazione di genere, per esempio attraverso l’estensione del diritto di 

proprietà ad entrambi i coniugi (Alden Wily 2001, pp. 92-93). L’eguaglianza di 

genere è un tema chiave nella promozione ideologica della riforma. Tuttavia, le 

disposizioni adottate non sono state accolte con favore dalle numerose 

organizzazioni femminili che si sono formate negli anni ‘90 per promuovere il 

diritto delle donne alla terra. Queste organizzazioni lamentano il fatto che ponendo 

il potere decisionale riguardo alla gestione delle terre nelle mani di gruppi locali e 

convalidando le usanze locali, queste riforme espongono le donne ad abusi. Ciò che 

queste organizzazioni chiedono invece è che il possesso consuetudinario sia 

sradicato e  che si adotti un sistema di diritti basato su riforme giuridiche e 

legislative in modo che le donne possano acquistare, possedere, vendere e ottenere 

la proprietà della terra, tutti diritti questi, esse sostengono, che nei regimi 

consuetudinari le donne possono ottenere solo guadagnandosi la benevolenza degli 

uomini (Tripp 2005, p. 2). 

In un dettagliato articolo su questo tema, la femminista ugandese Aili Mary 

Tripp difende questa strategia, sostenendo che essa rispecchia la posizione 

prevalente nelle organizzazioni femminili, specialmente in Africa orientale, e che 

ha ottenuto anche il sostegno di alcuni gruppi dediti alla pastorizia. Tripp ammette 

che i gruppi che si mobilitano per il diritto delle donne alla terra sono accusati  di 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

111 

 

essere strumentalizzati per promuovere i progetti degli investitori stranieri (Tripp 

2005, p. 13). Infatti, attualmente in Africa, l’idea che il consolidamento della 

proprietà privata possa beneficiare le donne e che la proprietà consuetudinaria 

possa essere abolita senza serie conseguenze per la sussistenza delle popolazioni 

rurali e urbane è una questione ampiamente dibattuta (Manji 2006; Yoshida 2005, 

p. 148). 

Nonostante le differenze, comunque, c’è consenso sul fatto che la 

discriminazione che le donne subiscono nei regimi consuetudinari ha meno a che 

fare con la “tradizione” che con le pressioni esercitate dalla commercializzazione 

dell’agricoltura e la conseguente perdita delle terre comuni. 

 

Donne, diritto consuetudinario e la mascolinizzazione dei “commons” 

Così come accade oggi, anche nel periodo precoloniale il diritto consuetudinario 

ha privilegiato gli uomini riguardo alla proprietà e alla gestione della terra, in base 

all’assunto che le donne si sarebbero sposate, avrebbero lasciato la comunità, e che 

la terra della comunità doveva essere protetta (Tripp 2004, p. 2, 10; Wanyeki 

2003). Così, nonostante le diversità delle situazioni, sia che vigesse il sistema 

matrilineare o patrilineare, o fossero presenti altri fattori storici e culturali, anche in 

epoca precoloniale l’accesso alla terra da parte delle donne  si dava tramite le loro 

relazioni matrimoniali e di parentela.  

La “proprietà”, comunque, aveva un significato molto diverso da quello che ha 

nei sistemi legali odierni, poiché il diritto consuetudinario si basava “su un 

principio di inclusione” piuttosto che di esclusione (Barrow 1996, p. 264). Il 

proprietario aveva il diritto di tenere la terra in custodia per gli altri componenti 

della famiglia, incluse le generazioni a venire. La proprietà non conferiva la 

titolarità assoluta o il diritto di vendita. Perciò le donne, o attraverso le proprie 

famiglie o i propri mariti, avevano sempre campi propri, coltivazioni proprie, e 

controllavano i proventi delle vendite dei loro prodotti agricoli (Wanyeki 2003, pp. 

187-188). 

Le cose sono cambiate con la commercializzazione dell’agricoltura e l’avvio 

della produzione per il mercato internazionale. Di regola, più la domanda di terra è 

aumentata, più stringenti si sono fatti i “vincoli [posti] all’accesso delle donne  ad 

essa” (Tripp 2005, p. 2). Diverse strategie sono state messe in atto a questo scopo. 

In alcune parti dell’Africa orientale gli uomini si sono rifiutati di pagare il “prezzo 

della sposa”, optando per matrimoni attuati mediante la “fuga d’amore” che facilita 

lo scioglimento delle relazioni con le mogli, negando loro il consueto trasferimento 

o dono di terra. Uno studio condotto a Gusii (Kenia sud-occidentale) ha dimostrato 

che, a partire dagli anni '80, l’80% dei matrimoni sono stati contratti in seguito a 

“fughe d’amore” e la conseguente formazione di “un’intera categoria di donne 

senza terra”, cosa che mai era accaduta prima nella regione (Gray and Kevane 

1999; Hakansson 1986, 1988). Uno studio simile ha verificato che in un villaggio 

ruandese, alla fine degli anni ‘90, due terzi delle coppie si erano sposate senza il 

pagamento del prezzo della sposa, poiché senza di esso le mogli non avevano il 

diritto di rivendicare la terra e in ogni momento si poteva chiedere loro di lasciare 

la casa dei mariti (Gray-Kevane 1999, p. 21).  



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

112 

 

Un’altra tattica usata per negare alle donne il diritto alla terra è stata la 

ridefinizione di ciò che costituisce la parentela e di chi perciò “appartiene” al clan e 

chi no. Come ha dimostrato il recente conflitto nella Rift Valley in Kenia, la 

politica dell’ “alterità” e “appartenenza” sono state usate per espellere differenti 

gruppi etnici o religiosi dalle terre. La stessa politica è stata usata per limitare 

l’accesso delle donne alle terre, definendo le mogli componenti estranei e non-

membri della famiglia. Accuse di stregoneria – l’estrema strategia dell’ “alterità” – 

sono servite a questo scopo (Federici 2008). In Mozambico, in anni recenti, le 

donne che hanno insistito nel rivendicare la terra dei loro mariti defunti o la loro 

parte dei raccolti, sono state accusate di essere streghe e di aver ucciso i mariti per 

ereditarne le proprietà (Bonate 2003, pp.115; 122). 

Le terre e le coltivazioni sono state riclassificate – con conseguente aumento del 

loro valore monetario – per dimostrare che gli uomini erano gli unici a poterle 

possedere (Gray and Kevane 1999, p. 22). Tuttavia, a parte questi espedienti, 

l’accesso delle donne alla terra è sempre più precario perché il sistema legale 

binario permette agli uomini di spogliare le donne dei loro diritti. Come spiegano 

Judy Adoko e Simone Levine del Land and Equity Movement in Uganda: 

...il fatto che tradizionalmente una donna si guadagni l’accesso alla terra attraverso il marito è 

ora (deliberatamente) confuso con la nozione di proprietà individuale. Perciò “gli uomini 

reclamano ora un diritto che non hanno mai avuto con le norme consuetudinarie”, come 

vendere la terra senza consultare la famiglia o anche le mogli (Adoko-Levine 2005, p. 11). 

Le vedove, le divorziate e le donne senza figli maschi sono state 

particolarmente penalizzate. In molti casi le vedove non possono mantenere 

nemmeno la proprietà che avevano acquisito insieme i mariti (Gray-Kevane 1999, 

p. 18) poiché sono minacciate di espropriazione dai parenti del marito i quali 

possono rivendicare ciò che egli possedeva, facendo qualche concessione solo nel 

caso la vedova abbia figli maschi e conservi  la proprietà a loro nome (Programma 

della Rete di Genere della Tanzania 1997; Tripp 2004, Wanyeki 2003, p. 267). 

La letteratura sui “diritti alla terra” delle donne è piena di casi di vedove private 

delle loro proprietà e costrette a lasciare le loro case dai parenti del deceduto. In un 

caso tipico, una vedova aveva appena sepolto il marito quando dovette lottare con i 

parenti che cercavano di raccogliere le patate nel campo del fratello morto, 

nonostante chiedesse che gliene lasciassero un po’ per i figli. In un altro caso, una 

vedova ugandiana scoprì che i parenti del marito avevano venduto la sua terra solo 

quando il nuovo acquirente andò a sfrattarla (Kimani 2008, p. 10). Mary Kimani 

riferisce che in Tanzania più di un terzo delle vedove perdono l’accesso alla terra di 

famiglia quando il marito muore. Anche le donne nelle famiglie poligamiche sono 

penalizzate perché gli uomini normalmente registrano solo una moglie, così che in 

caso di divorzio o morte le altre mogli non hanno diritti. 

Non c’è dubbio quindi, che il diritto consuetudinario, come definito 

attualmente, discrimini contro le donne, nonostante rappresentino la maggioranza 

di coloro che in Africa si dedicano alla coltivazione, siano le maggiori produttrici 

di cibo – in molti paesi provvedono il 70% del cibo consumato dalle popolazioni – 

e che svolgano la maggioranza dei compiti agricoli: semina, diserbo, raccolta, 

conservazione, preparazione e vendita (Snyder-Tadesse 1995, p. 17). 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

113 

 

A causa di queste contraddizioni, la posizione delle donne nei regimi comunitari 

africani è stata paragonata a quella dei “serve” o “schiave”, poiché da loro ci si 

aspetta che svolgano vari lavori non pagati per gli uomini della famiglia, senza 

avere il controllo sulle terre che coltivano né garanzia di accesso ad esse (Bikaabo 

and Ssenkumba 2003, p. 262; Palmer 2002). 

La mancanza di controllo sulla terra implica per le donne anche la mancanza di 

controllo sulla propria sessualità e funzioni riproduttive. L’accesso alla terra è 

spesso condizionato a un comportamento sessuale irreprensibile e, allo stesso 

tempo, alla disponibilità ad accettare le relazioni extraconiugali del marito e, cosa 

più importante, è condizionata alla capacità di avere dei figli maschi (Palmer 2002, 

p. 263). Alcune donne hanno più figli di quanti ne desiderino nella speranza di 

avere un accesso più sicuro alla terra. Più in generale, la mancanza di controllo 

sulla terra impedisce alle contadine di essere autonome  e diminuisce la loro forza 

contrattuale in famiglia, rendendole più vulnerabili alle molestie sessuali e alla 

violenza domestica (Palmer 2002, p. 246). Ha inoltre gravi implicazioni per la 

sicurezza alimentare. Le donne sono quelle che maggiormente provvedono alla 

sussistenza. In un ambiente economico in cui il cibo è esportato, la terra è sottratta 

all’agricoltura dall’industria mineraria e altre imprese commerciali o è destinata a 

coltivazioni non edibili, e le istituzioni internazionali premono sui governi africani 

per indurli ad importare i prodotti principali, le loro attività agricole sono essenziali 

per la sopravvivenza della gente. 

 

La terra è un diritto delle donne: il Movimento delle Donne per la 

privatizzazione della terra 

In questa situazione, non sorprende che la questione del rapporto tra le donne, la 

terra e la sua gestione collettiva sia diventata un tema centrale della politica 

femminista africana. Ma è stata la campagna delle Nazioni Unite per i diritti delle 

donne ad aver posto la questione della terra nell’agenda femminista, non solo in 

Africa (Tripp 2004; Wanyeki 2003). Movimenti simili a quelli che si sono formati 

in Africa negli anni ‘90 si sono sviluppati anche in America Latina, con strategie e 

rivendicazioni simili (Deere-León 2001). A cominciare dagli anni ‘90, i 

responsabili politici dei piani di sviluppo a livello internazionale hanno concluso 

che molti schemi di sviluppo rurale destinati a incrementare la produzione agricola 

per il mercato erano falliti perché avevano “ignorato il contributo delle donne”. 

Avevano dato per scontato che i contadini maschi avrebbero potuto facilmente 

reclutare le proprie mogli come lavoratrici non pagate, trascurando il fatto che le 

donne africane hanno sempre svolto le proprie attività economiche, separate da 

quelle dei mariti e che la mancanza di accesso sicuro alla terra e alle altre risorse le 

rendeva ancor più riluttanti a lavorare gratuitamente per i loro mariti. 

Indubbiamente, la campagna delle Nazioni Unite per i diritti delle donne si 

proponeva di rimediare a questa situazione; unendo i suoi sforzi a quelli della 

Banca mondiale, che negli stessi anni stava scoprendo le donne e la necessità di 

includere la questione del genere nei suoi progetti. Pertanto, l’importanza data al 

tema della terra alla Conferenza di Pechino del 1995 è stata come una scintilla per i 

movimenti dei diritti delle donne alla terra in tutto il pianeta. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

114 

 

Anche in Africa è stato grazie al sostegno delle organizzazioni delle Nazioni Unite 

e delle organizzazioni non governative (ONG) che il movimento dei diritti delle 

donne alla terra ha ricevuto un notevole impulso nell’ultimo decennio. Si sono 

formate numerose organizzazioni, si sono tenute conferenze, seminari e sono 

apparse pubblicazioni sui diritti delle donne alla terra. Al tempo stesso le donne che 

se lo potevano permettere hanno raccolto risorse per acquistare terre – spesso 

usando i sistemi informali di risparmio femminili– non volendo trovarsi espropriate 

in caso di morte dei propri mariti. 

Finora, nonostante il sostegno istituzionale, il movimento ha ottenuto scarsi 

successi, che sono stati “più declamati che reali” (Alden Wily 2001, p. 85). Solo in 

Etiopia e in Eritrea le donne sono diventate “proprietarie della terra che coltivano” 

(Alden Wily 2001). Tuttavia, anche qui il movimento ha dovuto affrontare una 

dura battaglia. Infatti, anche quando le leggi statali rafforzano i diritti delle donne, 

ci sono resistenze alla loro attuazione. Quanto radicata sia l’opposizione alla 

concessione del diritto alla terra alle donne lo rivela il fatto che una mobilitazione 

di associazioni di donne in Uganda non è riuscita a introdurre una clausola, 

riguardante la comproprietà della terra tra marito e moglie nella Legge sulla Terra 

del 1998. Questa sconfitta, in cui il presidente Mouseveni ha svolto un ruolo 

cruciale, può spiegare perché molte donne insistono con determinazione sulla 

necessità di norme giuridiche e costituzionali più stringenti (Tripp 2005, p. 9). 

Il problema, tuttavia, è che sostenendo leggi che consolidano la proprietà 

privata e sopprimono quella comune, le organizzazioni per il diritto delle donne 

alla terra rafforzano quello stesso programma di liberalizzazione economica che è 

servito a trasferire migliaia di acri di terra africana agli investitori stranieri, 

privandone milioni di contadini, molti dei quali sono donne. 

Come scrive Ambreena Manji, in The Politics of Land Reform in Africa (2006), 

cercando il cambiamento sociale attraverso la riforma giuridica della proprietà 

fondiaria, il movimento per i diritti delle donne alla terra ha accolto il linguaggio 

delle istituzioni finanziarie internazionali e ha contribuito a far dimenticare la 

questione della redistribuzione delle terre – la rivendicazione più importante da 

parte degli africani dalla fine del colonialismo. Ha anche sottoscritto l’uso che le 

istituzioni finanziarie internazionali stanno facendo della legge come strumento 

della globalizzazione delle relazioni capitalistiche e l’assoggettamento delle 

comunità africane al controllo di una struttura di potere transnazionale (Manji 

2006, pp. 99 ss.). 

Ciò che suggerisce Manji è che le donne africane dovrebbero lottare per avere 

più terra piuttosto che per avere più leggi; perché rafforzare la proprietà individuale 

della terra è di scarsa utilità quando la mancanza di  terra diventa una condizione 

generale. Manji non è isolata nella sua critica. È diffusa la sensazione che la 

campagna per i diritti delle donne alla terra rappresenti gli interessi e il punto di 

vista di un gruppo limitato di donne istruite, benestanti, urbanizzate, appartenenti 

alla classe media, che hanno il denaro per comperare la terra, pagare le tasse per 

acquisire il titolo legale alla proprietà, e magari investire in qualche attività 

commerciale agricola (Moyo 2007; Palmer 2002). 

Vi è inoltre la preoccupazione giustificata che eliminare ciò che rimane della 

gestione comune delle terre possa lacerare le società africane e intensificare le 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

115 

 

dispute riguardanti terra. Per la maggioranza delle popolazioni africane, 

specialmente per le donne, la terra è il mezzo di produzione e sussistenza 

principale. È il “sistema di sicurezza sociale” dell’Africa, più importante di quanto 

lo siano il denaro e i salari per gli americani e gli europei, che si sono abituati a 

relazioni monetarie precarie e astratte. Avere della terra al villaggio o la prospettiva 

di averne alla fine di una vita lavorativa, spesso spesa lontano dal villaggio, per 

molti rappresenta la differenza tra la vita e la morte o, in misura crescente, tra la 

vita in Africa e l’emigrazione. Non sorprende, dunque, che i conflitti per la terra 

siano tra i più accesi, i più feroci, spesso simili a vere guerre. In questo contesto, 

una questione cruciale è se una riforma giuridica che promuova la privatizzazione 

non possa peggiorare la posizione sociale/economica delle contadine, che 

rappresentano quella parte della popolazione che è più direttamente toccata. Si 

tratta di una questione importante, anche perché il possesso delle terre comuni in 

molti casi comporta l’accesso ad una ampia gamma di risorse, come gli alberi – la 

“cassa di risparmio” della pastorizia – i pascoli, le foreste, i laghi, gli stagni 

(Barrow 1996, p. 267). 

È significativo che, sia individualmente sia attraverso le loro organizzazioni, le 

donne delle zone rurali abbiano dimostrato scarso interesse per la proprietà formale 

della terra, in gran parte per le stesse ragioni per cui i contadini maschi non hanno 

dato importanza ai titoli legali e alla registrazione. Le donne rurali sanno che la 

terra è scarsa, che appartiene alla comunità, e che solo le persone facoltose possono 

comprarla e non vogliono né possono pagare le tasse che comporta la proprietà 

formale. Perciò, sebbene siano essenzialmente interessate ad avere più terra e 

maggiore sicurezza, non pensano alla titolarità individuale come un mezzo per 

ottenerla. Alcune donne, inoltre, temono che  i propri mariti si sentano minacciati 

da un loro eventuale acquisto di terra, considerandolo un attacco al loro potere. 

Alla luce di queste resistenze, alcune organizzazioni femminili pensano di poter 

negoziare molto di più lavorando all’ “interno” del sistema delle leggi 

consuetudinarie e fuori dal sistema dei “diritti”, allo stesso tempo impegnandosi in 

campagne educative per cambiare le relazioni di potere alla base. Come hanno 

affermato le teoriche politiche Bikaako e Ssenkumba: “La soluzione sembra 

risiedere in un compromesso – lungi dall’abolizione completa del diritto e dalle 

pratiche consuetudinarie e lungi dal lasciare la terra al mercato” (2003, p. 276). 

Presumibilmente, aumentando la partecipazione delle donne nei comitati rurali 

e nei processi decisionali, si puo’ ottenere molto senza ricorrere a politiche che 

rischiano di espropriare la maggior parte delle agricoltrici. Tuttavia, se avanza il 

processo di commercializzazione della terra e la sua redistribuzione rimane lettera 

morta, è improbabile che negoziati portati avanti a livello comunitario possano dare 

una maggiore sicurezza alle donne riguardo all’uso e al possesso della terra. Il 

problema di fondo, infatti, è che i  “commons” diminuiscono mentre la premessa 

per una via pacifica all’egualitarismo comunitario è avere a disposizione più terra. 

 

Le donne contro le recinzioni: l’appropriazione della terra e la coltivazione 

urbana in Africa 

Quale è dunque il destino delle terre comunitarie in Africa dal punto di vista 

delle donne? La continua privatizzazione e mascolinizzazione dei beni comuni 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

116 

 

sono da considerarsi inevitabili dati gli attuali rapporti di forza nelle aree rurali? 

Indubbiamente, come i recenti massacri in Kenya e in Sud Africa hanno 

dimostrato, il quadro non è ottimistico. Come dice un proverbio africano: “Quando 

gli elefanti combattono, l’erba viene calpestata”, il che significa: come possono le 

donne acquisire della terra se le loro comunità sono distrutte perché la 

competizione per la terra porta la popolazione alla disperazione? Le dispute sulla 

terra e le espropriazioni sono anche le ragioni delle caccie alle streghe che hanno 

avuto luogo in Africa negli anni ‘80 e ‘90, in concomitanza con l’“aggiustamento” 

delle economie africane (Federici 2008; Heinfelaar 2007; Ogembo 2006). 

In questa situazione, è chiaro da un punto vista femminista che è necessaria 

anzitutto un’ampia mobilitazione per affermare il potere delle donne in ogni sfera 

della vita: salute, istruzione, lavoro di riproduzione, e per assicurare loro l'accesso 

alla terra. In sua assenza, ogni  conquista sarebbe temporanea e molto difficile da 

ottenere. Nel frattempo un diverso tipo di lotta si è manifestato che è stato ignorato 

sia dalla letteratura che dalle iniziative che si muovono su questo terreno, che per 

lo più è dominato da Ong che hanno appoggi istituzionali e lavorano in una cornice 

neoliberale. 

Mentre le organizzazioni che rivendicano il diritto delle donne alla terra hanno 

cercato di ottenere leggi più stringenti in appoggio alla proprietà privata, dei 

movimenti rurali si sono sviluppati in Africa che si oppongono agli espropri  e alla 

privatizzazione della terra con le occupazioni. Un esempio è il Movimento dei 

Senzaterra in Sud Africa che si è sviluppato negli ultimi sei anni e la cui spina 

dorsale è costituita da donne e giovani. Mentre negoziava con il governo perché si 

realizzasse una riforma redistributiva delle terre, il movimento ha favorito 

l’occupazione delle terre, come è previsto nel suo Programma del 2004, che 

include una “Campagna per Riprendersi la Terra” (Xezwi 2005, pp.185-7). 

Movimenti rurali che usano la tattica dell’azione diretta sono sorti anche in altre 

parti dell’Africa meridionale, come ad esempio in Zimbabwe (Moyo 2007, pp. 16-

18). Tuttavia, forse il movimento per la terra più significativo è uno che non 

assume questa denominazione, presentandosi come un insieme di iniziative 

spontanee e separate. Tale è il “movimento” delle donne senza terra che sono 

emigrate nelle città e con la tattica dell’azione diretta  si appropriano e coltivano 

appezzamenti  non usati di terra pubblica. 

Non si tratta di una novità. La cultura comunitaria è così radicata nelle società 

africane che anche oggi, dopo decenni di commercializzazione, si accetta un uso 

dello spazio pubblico che sarebbe impensabile in Europa o negli Stati Uniti. Non 

solo la vendita sui cigli delle strade è la norma, ma anche la coltivazione nei 

campus universitari; in alcune università della Nigeria meridionale, per esempio, in 

certe parti dell’anno, si possono vedere mucche che pascolano nei campus prima di 

essere portate al mercato. 

Le donne, che sono la maggioranza dei coltivatori di sussistenza, hanno sempre 

coltivato ogni appezzamento di terra disponibile e, a partire dagli anni ‘80, in 

seguito al deterioramento delle condizioni economiche, questa pratica si è 

ulteriormente diffusa, in particolare nelle aree urbane in cui molte sono emigrate. 

La coltivazione urbana è diventata un’attività economica importante per le donne 

senza terra e anche per alcuni uomini. Ad Accra (Ghana), gli orti urbani forniscono 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

117 

 

il 90% delle verdure. A Dar Es Salaam (Tanzania), un adulto su cinque produce 

frutta o verdura. In Guinea Bissau, nella capitale e in altre città, le donne agli inizi 

degli anni ‘80 hanno incominciato a circondare le loro case con orti, piantando 

manioca e alberi da frutta, preferendo rinunciare in tempi di scarsità ai guadagni 

che potevano ottenere con la vendita, per assicurare cibo sufficiente alla propria 

famiglia (Galli e Funk 1995, pp. 20-21). Anche nella Repubblica Democratica del 

Congo c’è stata un’esplosione di “rurbanizzazione”. Come lo descrive Theodore 

Trefon, “la manioca si pianta dovunque in città, mentre le capre pascolano lungo 

uno dei viali principali, considerato gli Champs Elysées di Kinshasa” (Trefon 

2002, p. 490). Questa immagine è confermata anche da Christa Wichterich. 

Definendo la coltivazione di sussistenza e gli orti urbani come l’ “economia della 

pentola”, Wichterich scrive:  

C’erano cipolle e alberi di papaya al posto di bordi fioriti di fronte alle abitazioni dei 

dipendenti pubblici sottopagati a Dar Es Salaam; polli e banani nei cortili di Lusaka; verdure 

sulle ampie corsie centrali delle arterie principali di Kampala, e specialmente di Kinshasa, 

dove il sistema di approvvigionamento alimentare è ampiamente collassato.... [Anche] nelle 

città [keniane] le parti verdi delle strade, davanti ai giardini e ai siti abbandonati erano 

immediatamente occupate con mais, piante, sukum wikki, il tipo di cavolo più comune [che 

letteralmente significa “supera la settimana”] (Wichterich 2000, p. 73). 

La maggior parte delle terre che le donne coltivano è pubblica, oppure si tratta 

di terreni privati di cui si sono appropriate, lungo le strade, i binari, nei parchi  

senza chiedere a nessuno il permesso o senza pagare un affitto. In questo senso, 

possiamo dire che questa terra è l’inizio di un “common”, in quanto la sua 

appropriazione produce una relazione differente di quella che usualmente si ha con 

lo spazio pubblico. È una relazione di gestione e responsabilità dirette che ripristina 

la simbiosi degli abitanti con l’ambiente naturale. 

Tenere i terreni puliti e coltivati è un aggravio di lavoro per le donne, 

particolarmente quando gli appezzamenti sono lontani dalle loro abitazioni. Esse 

corrono anche molti rischi: ruberie o distruzione dei terreni, maltrattamenti da parte 

della polizia e naturalmente i rischi derivanti dall’inquinamento urbano. Come  

scrive D.B. Freeman, sulla base delle interviste che ha condotto con le coltivatrici 

di Nairobi nei primi anni ‘90, le donne ricorrono a molti espedienti per affrontare 

questi problemi e nascondere le loro coltivazioni. Tuttavia, le difficoltà che 

incontrano sono compensate dalla soddisfazione che ricavano dall’essere in grado 

di garantire alle loro famiglie cibo supplementare e una dieta più varia, oltre che 

essere più economicamente indipendenti. La coltivazione urbana per le donne è 

anche una affermazione di autonomia perché consente loro una maggiore 

indipendenza dalle famiglie e dal mercato (Freeman 1993, p. 14). Alcune si 

dedicano ad attività sussidiarie, come preparare e vendere i prodotti che coltivano. 

Non sorprende che Freeman abbia scoperto che la coltivazione urbana è un’attività 

che molte donne continuano anche quando hanno un lavoro, a riprova del fatto che 

è in gioco qualcosa di più della pura sopravvivenza. 

Fantu Cheru ben illustra quale sia la posta in gioco in queste forme di resistenza 

quando parla di una “rivoluzione silenziosa dei poveri” (Cheru 2005, p. 78). Con 

ciò si riferisce alla pratica del “far da se” che sempre più si diffonde tra contadini e 

cittadini poveri, per i quali lo stato “sta diventando irrilevante”, e che stanno 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

118 

 

rivendicando “la fiducia in sé stessi che avevano prima dell’avvento dello stato 

moderno”. È una rivoluzione non organizzata, ma che richiede un’accurata 

riflessione e pianificazione e la disponibilità a mobilitarsi per difendere la terra e i 

raccolti. Essa si presenta più come un proliferare di iniziative individuali che un 

processo collettivo. Tuttavia, questa immagine è fuorviante. Le coltivatrici urbane 

imparano una dall’altra, traggono dall’esempio reciproco il coraggio per diventare 

più autonome. Esistono inoltre regole tacite che stabiliscono quali terre si possono 

occupare e chi ha la precedenza su di esse, e c’è anche una trasformazione 

collettiva della realtà sociale e fisica delle città. Disobbedendo alle leggi comunali, 

e con il disappunto degli urbanisti, che dall’epoca coloniale hanno cercato di 

riservare le città africane per le élites, le coltivatrici urbane stanno abbattendo la 

separazione tra città e campagna e trasformando le città africane in giardini 

(Freeman 1993, pp. 19-20). Esse inoltre stanno ponendo limiti alle pianificazioni di 

sviluppo urbano e agli insediamenti commerciali quando questi distruggono le 

comunità e la capacità degli abitanti di sostenersi con la coltivazione. 

Ne è un esempio la lotta che le donne hanno condotto a Kawaala, un sobborgo 

di Kampala (Uganda) dove la Banca mondiale, insieme al Consiglio comunale, nel 

1992-1993 ha sostenuto il progetto di un vasto insediamento che avrebbe distrutto 

molte terre coltivate per la sussistenza attorno o vicino alle abitazioni. Le donne si 

sono organizzate nel Comitato dei residenti e si sono opposte con determinazione, 

costringendo la Banca mondiale a ritirare il progetto. Come ha affermato una delle 

leader: 

Le donne avevano più voce [rispetto agli uomini] perché erano toccate direttamente. È molto 

difficile per le donne non avere alcun reddito...la maggior parte di esse sono persone che 

fondamentalmente mantengono i propri figli e senza alcun reddito e cibo non possono 

farlo...Se vieni a portar via la loro pace e il loro reddito, iniziano a lottare, non perché lo 

vogliono, ma perché sono state oppresse e represse (citato in Tripp 2000, p. 183). 

La lotta nel sobborgo di Kawaala non è unica. Conflitti simili sono stati riportati 

in varie parti dell’Africa e dell’Asia, dove organizzazioni di contadine si sono 

opposte allo sviluppo di zone industriali che minacciavano di dislocare le loro 

famiglie e/o di contaminare l’ambiente. 

Queste lotte dimostrano che difendendo le terre dagli attacchi degli interessi 

commerciali e affermando il principio che “la terra e la vita non sono in vendita”, 

le donne difendono anche la loro storia e la loro cultura. Nel caso di Kawaala, i 

residenti hanno vissuto per generazioni sulla terra contestata e vi hanno seppellito i 

loro morti – per molti ugandesi la prova ultima dell’appartenenza della terra. 

Riflettendo su questo, Tripp commenta: 

Gli abitanti, specialmente le donne, stavano cercando di istituzionalizzare nuove regole per la 

mobilitazione comunitaria, non solo a Kawaala… fornendo un modello per altri progetti 

comunitari. Si prospettavano uno sforzo più collaborativo che tenesse conto dei bisogni delle 

donne, delle vedove, dei bambini, e degli anziani come un punto di partenza e riconoscesse la 

loro dipendenza dalla terra per la sopravvivenza (Tripp 2000, p. 194). 

È questa visione implicita che conferisce un importante significato 

all’occupazione delle terre da parte delle donne africane. Appropriandosi della terra 

stanno di fatto votando a favore di una diversa “economia morale” da quella 

promossa dalla Banca mondiale e da altri organismi internazionali che, per anni, 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

119 

 

hanno cercato di sradicare l’agricoltura di sussistenza affermando che la terra è 

produttiva solo quando è usata come collaterale per ottenere credito bancario. È 

un’economia costruita su un modello di vita non competitivo, centrato sulla 

solidarietà. Veronika Bennholdt-Thomsen e Maria Mies la chiamano l’”altra” 

economia, sostenendo che essa “pone tutto ciò che è necessario per produrre e 

mantenere la vita su questo pianeta al centro delle attività economiche e sociali e 

non l’accumulazione infinita di denaro morto” (Mies e Benholt-Thomsen 1999, p. 

5). 

La battaglia delle donne africane per i “commons” ha preso anche la forma di 

una mobilitazione contro la distruzione delle risorse naturali. L’iniziativa più nota è 

quella del “Green Belt Movement” che, sotto la guida di Wangari Maathai, dal 

1977 ha creato una cintura verde attorno alle maggiori città keniane,  piantando 

molti milioni di alberi per prevenire la deforestazione, l’erosione del suolo, la 

desertificazione e la scarsità della legna da ardere (Maathai 2008). Ma la lotta più 

eclatante per la sopravvivenza delle foreste ha avuto luogo sul Delta del Niger, 

dove le paludi di mangrovie erano minacciate dalla produzione di petrolio. 

L’opposizione si è estesa e protratta per 20 anni e ha avuto inizio a Ogharefe dove, 

nel 1984, alcune migliaia di donne hanno assediato la Stazione di Produzione della 

Pan Ocean, esigendo una compensazione per la distruzione di acqua, alberi e terre. 

Per dimostrare la loro determinazione, le donne hanno minacciato di denudarsi se 

le loro richieste non fossero state accolte, una minaccia che hanno poi messo in 

atto. Al suo arrivo il direttore della compagnia si trovò cosi’ circondato da migliaia 

di donne nude –una grossa maledizione agli occhi delle comunità del Delta del 

Niger, che lo convinse ad accettare le loro richieste di compensazione. (Turner and 

Oshare 1994, pp. 140-1). 

 

Conclusioni 

Mentre è in corso una nuova spartizione dell’Africa è evidente che le donne 

africane non sono osservatrici passive dell’espropriazione delle loro comunità, e 

che la loro lotta per avere più terra e più sicurezza svolgerà un ruolo strategico nel 

futuro dei “commons” africani. Tuttavia, le loro strategie sembrano muoversi in 

due direzioni opposte. Così, una conclusione importante che si può trarre 

dall’analisi di queste lotte è che i regimi comunitari in Africa sono in crisi, 

indeboliti non solo da forze esterne, ma anche dalle divisioni tra i ‘commoners’, a 

cominciare dalle divisioni tra donne e uomini e da quelle tra le stesse donne. 

Allo stesso tempo, si stanno creando nuovi “commons” e possiamo essere certi che 

gli sforzi per de-privatizzate le terre continueranno ad aumentare. Questo perché, 

come lo dimostrano la “crisi alimentare” e le continue catastrofi ecologiche, la ri-

appropriazione delle terre e la creazione di alternative all’economia monetaria e di 

mercato sono oggi la condizione non solo per l’autonomia personale e collettiva, 

ma per  la sopravvivenza fisica di milioni di persone in tutto il pianeta. 

 

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

120 

 

 

Bibliografia 

Adoko J., Levine S., Land rights: Where we are and where we need to go, 

LEMU-Land and Equity Movement in Uganda, Kampala 2005. 

Alden Wily L., Reconstructing the African “commons”, in “Africa Today”, 48, 

2001, pp. 77-99. 

Amoore L., The global resistance reader, Routledge, New York 2005. 

Anton A., Public goods as “commons”tock: Notes on the receding “commons”, 

in Not for sale: In defense of public goods, ed. A. Anton, M. Fisk, and N. 

Holmstrom, Westview Press, Boulder, CO 2000, pp. 3-40. 

Barrow E. G. C., Customary tree tenure in pastoral land, in Land we trust. 

Environment, private property and constitutional change, ed. J. Calestous and J. B. 

Ojwang, Zed Books, London 1996, pp. 259-78. 

Bikaabo W., Ssenkumba J., Gender, land and rights: Contemporary 

contestations in law, policy and practice in Uganda, in Women and land in Africa. 

Culture, religion and realizing women’s rights, ed. M. L. Wanyeki., Zed Books, 

London 2003, pp. 232-77. 

Bonate L., Women’s land rights in Mozambique: Cultural, legal and social 

contexts, in Women and land in Africa. Culture, religion and realizing women’s 

rights, ed. M. L. Wanyeki, Zed Books, London 2003, pp. 96-131. 

Caffentzis G. C., The fundamental implications of the debt crisis for social 

reproduction in Africa, in Paying the price: Women and the politics of 

international economic strategy, ed. M. Dalla Costa and G. Dalla Costa, Zed 

Books, London 1995, pp. 15-41. 

Cheru F., The silent revolution and the weapons of the weak: transformation 

and innovation from below, in The global resistance reader, ed. L. Amoore, 

Routledge, New York 2005, pp. 74-85. 

Cotula L., Camilla T., Hesse C., Land tenure and administration in Africa: 

Lessons of experiences and emerging issues, International Institute for 

Environment and Development, London 2004. 

De Angelis M., The beginning of history. Value struggles and global capital, 

Pluto Press, London 2007. 

Deere C. D., León M., Empowering women. Land and property rights in Latin 

America, University of Pittsburgh Press, Pittsburgh, PA 2001. 

Emeagwali G. T. (ed.), Women pay the price, structural adjustment in Africa 

and the Caribbean, Africa World Press, Trenton, NJ 1995, pp. 13-30. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

121 

 

Federici S., The debt crisis, Africa and the new enclosures, in Midnight oil: 

Work, energy, war 1973-1992, ed. Midnight Notes Collective, Autonomedia, 

Brooklyn, NY 1992, pp. 303-16. 

Federici S., Witch-hunting and Feminist Solidarity in Africa Today in “Journal 

of International Women’s Studies” 10, n.1, 2008, pp. 21-35. 

Freeman D. B., Survival strategy or business training ground? The significance 

of urban agriculture for the advance of women in African cities, in “African 

Studies Review” 36, n. 3, 1993, pp. 1-22. 

Fullerton Joireman S., Applying property rights theory to Africa. The 

consequences of formalizing informal land rights, prepared for the 2006 meeting of 

the International Society for New Institutional Economics, Boulder, CO 2006. 

Gally R. E., Funk U., Structural adjustment and gender in Guinea-Bissau, in 

Women pay the price, structural adjustment in Africa and the Caribbean, ed. G. T. 

Emeagwali, Africa World Press Trenton, NJ 1995, pp. 13-30. 

Gray L., Kevane M., Women and land tenure in Sub-Saharan Africa, in 

“African Studies Review”, 42, n. 2, 1999, pp. 15-39. 

Hakansson T., Landless Gusii women: A result of customary land law and 

modern marriage pattern, Working Papers in African Studies, African Studies 

Programme, Department of Cultural Anthropology, University of Uppsala 1986. 

Hakansson T., Bridewealth, women and land. Social change among the Gusii of 

Kenya, in “Uppsala studies in cultural anthropology”, Almquist and Wiksell 

International, Stockholm 1988, n. 9. 

Heinfelaar H. F., Witch-hunting in Zambia and International Trade, in 

Imagining Evil. Witchcraft Beliefs and Accusations In Contemporary Africa, ed. G. 

Ter Haar, Africa World Press, Trenton, NJ 2007, pp. 229-46. 

Juma C., Ojwang J. B. (eds), In land we trust. Environment, private property 

and constitutional change, Zed Books, London 1996.  

Kimani M., Women struggle to secure land rights. Hard fight for access and 

decision-making power, in “Africa Renewal”, 22, n. 1, April 2008, pp. 10-13. 

Laesthaeghe R. J. (ed), Reproduction and social organization in Sub-Saharan 

Africa, University of California Press, Berkeley 1989. 

Laesthaeghe R. J., Production and reproduction in Sub-Saharan Africa: An 

overview of organizing principles, in Reproduction and social organization in Sub-

Saharan Africa, ed. R. J. Laesthaeghe, University of California Press, Berkeley 

1989, pp. 13-59. 

Linebaugh P., The Magna Carta manifesto. Liberties and “commons” for all, 

University of California Press, Berkeley 2008. 

Manji A., The politics of land reform in Africa, Zed Books, London 2006. 

 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

122 

 

Mathai W., Unbowed. One woman’s story, Arrow Books, London 2008. 

Midnight Notes Collective, Midnight oil. Work, energy, war, 1973–1992, 

Brooklyn, NY 1992, pp. 303-316. 

Mies M., Benholdt-Thomsen V., The subsistence perspective, Zed Books, 

London 1999. 

Moyo S., Land in the political economy of African development: Alternative 

strategies for reform, in “Africa Development” 32, n. 4, 2007, pp.1-20. 

Ogembo J. M., Contemporary witch-hunting in Gusii, Southwestern Kenya, The 

Edwin Mellen Press, Lewiston, NY 2006. 

Ogolla B.D.-Mugabe J., Land tenure systems and natural resource 

management, in Land we trust. Environment, private property and constitutional 

change, ed. C. Juma and J. B. Ojwang, Zed Books, London 1996, pp.85-116. 

Palmer R., Gendered land rights - Process, struggle, or lost c(l)ause?, in 

“Oxfam”, 28, November 2002, available from  HYPERLINK 

"http://www.oxfam.org.uk/what_we_do/issues/livelihoods/landrights/Africa_gen.ht

m"http://www.oxfam.org.uk/what_we_do/issues/livelihoods/landrights/Africa_gen.

htm. 

Snell G. S., Nandi Customary Law, Kenya Literature Bureau, First edition 1954, 

Nairobi 1986. 

Snyder M. C., Tadesse M., African women and development: A history, Zed 

Books, London 1995. 

Tanzania Gender Networking Programme (TGNP), Beyond inequalities. 

Women in Tanzania, Southern Africa Research and Documentation Centre, Harare 

1997. 

The London Economist, Nigeria survey, The Economist Group, London, 3
rd

 

May 1986. 

Trefon T., The political economy of sacrifice, kinois and the state, in “Review 

of African Political Economy”, 93/94, 2002, pp. 481-98. 

Trill A. M., Women and Politics in Uganda, Wisconsin University Press, 

Madison 2000. 

Tripp A. M., Women’s movements, customary law, and land rights in Africa: 

The case of Uganda, 2004 [Accessed January 2011], available at:  

http://www.africa.ufl.edu/asq/v7/v7i4a1.htm  

Turner T. E., Oshare M. O., Women’s uprising against the Nigerian oil industry 

in the 1980s, in Gender, Class and Race in Popular Struggles, ed. T. E. Turner 

with B. J. Ferguson, Africa World Press, Trenton, NJ 1994, pp. 140-1.  

Wanyeki M. L. (ed.), Women and land in Africa. Culture, religion and realizing 

women’s rights, Zed Books, London 2003. 



 

 

 

 

 

Silvia Federici DEP n. 20  / 2012 

 

123 

 

Wichterich C., The globalized woman. Reports from a future of inequality, Zed 

Books, London 2000. 

World Bank, Sub-Saharan Africa: From crisis to sustainable growth, The 

World Bank, Washington, D.C. 1989. 

Xezwi B. The Landless People Movement. Research Report No. 10, in “Center 

For Civil Society, RASSP Research Reports”, 1, 2005, pp. 179-203. 

Yoshida M., Land tenure reform under the economic liberalization regime: 

Observation from the Tanzanian experience, in “African Development”, 30, n. 4, 

2005, pp. 139-149 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Ecofeminism at the Crossroads  

in India: A Review 

by 

Manisha Rao* 

Abstract: A large and growing body of literature on ecofeminism in the West relates gender 

and environment mainly in ideological terms. In India however, growing protests against 

environmental destruction and struggles for survival and subsistence point to the fact that 

caste, class and gender issues are deeply interlinked. In this paper, I will look at the main 

tenets of ecofeminism and the critiques that have been leveled against them. Then I will try to 

contextualize this debate within the Indian environmental movement and highlight the 

interconnections of caste, class and gender issues in it. Further I would attempt to see whether 

the issue of environment has been taken up by the Indian women’s movement. If not, whether 

the women’s movement would benefit and become more broad-based by taking up the issues 

that concern women of different caste and class. At the same time, whether the Indian 

environment movement would benefit by taking up a feminist perspective. 

 

Introduction 

A large and growing body of literature on ecofeminism in the West relates 

gender and environment mainly in ideological terms. In India however, growing 

protests against environmental destruction and struggles for survival and 

subsistence point to the fact that caste, class and gender issues are deeply 

interlinked. In this paper, I will look at the main tenets of “ecofeminism”, and the 

critiques that have been leveled against them. Then I will try and contextualize this 

debate within the Indian environmental movement and highlight the 

interconnections of caste, class and gender issues in it. Further, I will attempt to see 

whether the issue of environment has been taken up by the Indian women’s 

movement. If not, how the Indian women’s movement would benefit and become 

more broad based by taking up issues that concern women of different caste and 

                                                     
*
 Dr. Manisha Rao is an Assistant Professor at the University Department of Sociology, S.N.D.T. 

Women’s University, Mumbai, India. After completing a Master in Sociology at University of Pune 

and an M. Phil. from Dept. of Sociology, Delhi School of Economics, University of Delhi, India, she 

went on to complete her Ph. D. is in Sociology from the University of Pune. Her research was on the 

study of an Environmental Movement –Appiko Movement in Southern India, which is forthcoming as 

a book. Her areas of interest include Environment, Gender & Development Studies. She has presented 

papers at national and International conferences & published articles in various journals and books. 

She lives in Mumbai, India with her family. Contact Information: Dr. Manisha Rao, Assistant 

Professor, University Dept. of Sociology, S.N.D.T. Women’s University 1, N.T. Road, New Marine 

Lines, Mumbai, India- 400020 manisharao008@gmail.com 



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

125

class, and simultaneously to gauge how the environment movement would benefit

by taking up a feminist perspective.

Emergence of Ecofeminism

Movements all over the world that are dedicated to the continuation of life on

earth, like the Chipko movement in India, Anti-Militarist movement in Europe and

the US, movement against dumping of hazardous wastes in the US, and Green Belt

movement in Kenya, are all labeled as “ecofeminist” movements. These

movements attempt to demonstrate the “resistance politics” (Quinby 1990)

working at the micro-levels of power and point to the connections between women

and nature. They also claim to contribute to an understanding of the

interconnections between the domination of persons and nature by sex, race and

class. Ecofeminism emerged in the West as a product of the peace, feminist and

ecology movements of the late 1970s and the early 1980s. The term

“Ecofeminism” was coined by the French writer Francoise d’Eaubonne in 1974. It

was further developed by Ynestra King in about 1976 and became a movement in

1980, with the organization, in the same year, of the first ecofeminist conference –

“Women and Life on Earth: Ecofeminism in the 80s”, at Amherst, Massachusetts,

US (Spretnak 1990).

The conference explored the connections between feminism, militarism, health

and ecology. It was followed by the formation of the Women’s Pentagon Action, a

feminist, anti-militarist, anti-nuclear war weapons group. According to ecofeminist

Ynestra King: “Ecofeminism is about connectedness and wholeness of theory and

practice…(it sees) the devastation of the earth and her beings by the corporate

warriors, and the threat of nuclear annihilation by the military warriors as feminist

concerns. It is the same masculinist mentality which would deny us our right to our

own bodies and our own sexuality and which depends on multiple systems of

dominance and state power to have its way”(King 1983).

Whenever women protested against ecological destruction, threat of atomic

destruction of life on earth, new developments in biotechnology, genetic

engineering and reproductive technology, they discovered the connections between

patriarchal domination and violence against women, the colonized non-western,

non-White peoples and nature. It led to the realization that the liberation of women

cannot be achieved in isolation from the larger struggle for preserving nature and

life on this earth. As philosopher Karen Warren (1987) puts it: “Ecofeminism

builds on the multiple perspectives of those whose perspectives are typically

omitted or undervalued in dominant discourses, for example – Chipko women – in

developing a global perspective on the role of male domination in the exploitation

of women and nature (Datar 2011). An ecofeminist perspective is

thereby…structurally pluralistic, inclusivist and contextualist, emphasizing through

concrete example the crucial role context plays in understanding sexist and naturist

practice”.



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

126

Nature of Ecofeminism

Recent works by feminists Susan Griffin (1978) and Mary Daly (1978), Carolyn

Merchant (1980), Ynestra King (1981), Ariel Kay Salleh (1984), Karen Warren

(1987, 1990), Val Plumwood (1993) and others, highlight the fact that ecology is a

feminist issue. The connections between the oppression of women and the

oppression of nature are highlighted in order to understand “why the environment

is a feminist issue”, as well as “why feminist issues can be addressed in terms of

environmental concerns” (Gaard 1993, p. 4). However, there are disagreements

about the nature of these connections and whether they are “potentially liberating

or simply a rationale for the continued subordination of women” (King 1981, p.

12). Thus, while many feminists agree that ecology is a feminist issue, they differ

over the nature and desirability of “ecofeminism”. Hence, just as there are a variety

of feminisms, so there are a variety of ecofeminisms, too. Ecofeminism is based

on certain fundamental claims that point to the existence of important connections

between the oppression of women and oppression of nature. It is essential to

understand the nature of these connections in order to understand the oppression of

women and nature, and finally, every feminist theory must include an ecological

perspective and vice versa (Warren 1987).

Ecofeminism can be defined as a “value system, a social movement, and a

practice… (which) also offers a political analysis that explores the links between

androcentrism and environmental destruction. It is an “awareness” that begins with

the realization that the exploitation of nature is intimately linked to Western Man’s

attitude toward women and tribal cultures…” (Birkeland 1993, p. 18). Within the

patriarchal conceptual framework, all those attributes associated with masculinity

are given higher status or prestige than those associated with femininity, resulting

in ‘hierarchical dualisms’ (Warren 1987, pp. 6-8). All ecofeminists are of the view

that it is the “logic of domination”, in association with value-hierarchical thinking

and value-dualisms that sustains and justifies the twin domination of women and

nature (Warren 1990). For ecofeminists, therefore, the domination of women and

nature is basically rooted in ideology. In order to overcome this, one needs to

reconstruct and reconceptualize the underlying patriarchal values and structural

relations of one’s culture and promote equality, non-violence, non-hierarchical

forms of organization to bring about new social forms. According to the

ecofeminists, one also needs to realize the inter-connectedness of all life processes

and hence revere nature and all life forms. Humans should not try to control nature,

but work along with it and must try to move beyond power-based relationships.

This would mean integrating the dualisms on the polarization of the male and the

female in one’s conception of reality. Importance should also be given, the

ecofeminists argue, to the process rather than only to the goal. The personal is

political, and hence the female private sphere is just as important and applicable to

the male public sphere. One needs to change the patriarchal nature of the system by

withdrawing power and energy from patriarchy (Gaard 1993, pp. 16-20).

Ecofeminist theory has brought into sharp focus the links between development

and gender. It has highlighted the fact that the violence against nature and against

women is built into the dominant development model.



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

127

Perspectives on Ecofeminism

The different configurations of ecofeminism reflect the different ways of

analyzing the connections between women and nature, as well as the differences in

the nature of women’s oppression and solutions to them, the theory of human

nature, and the notions of freedom, equality and epistemology on which depend

various feminist theories.

Some feminist scholars like Carolyn Merchant (1992) have categorized

ecofeminist theory into liberal, radical or socialist frameworks. However, leading

versions of feminism have not, in fact, articulated their position on ecology or on

the nature of the connection between the twin oppressions of women and nature. In

the 1960s, the feminist movement demanded equity for women in the workplace

and in education as a method to achieve a fulfilling life. At around the same time,

Rachel Carson’s book, Silent Spring (1962) focused attention on the effects of

pollution on the human and non-human world, making the question of life on earth

a public issue.

For the ecofeminists of the liberal mode (as for liberal feminists in general),

environmental problems are a result of the rapid exploitation of natural resources

accompanied by the lack of regulation of pesticides and other environmental

pollutants. This can be overcome by a social production that is environmentally

sound. For this, one requires better science, conservation and laws. With equal

educational opportunities, women can become scientists, natural resource

conservators, lawyers, and so on, like men. Thus, these ecofeminists attempt to

change human relations with nature through the passage of new laws and

regulations. However, just training women to be lawyers and environmental

scientists will not solve the increasing problem of environmental degradation.

Those ecofeminists fail to question the whole development process, which is the

primary cause of environmental destruction.

As a rejoinder to the view that associated women with nature, both of which

were devalued in western culture, ecofeminists with a radical bent analyzed

environmental problems from within their critique of patriarchy and offered

alternatives that could liberate both women and nature (Merchant 1990, p. 93).

This perspective draws from the now famous article by Sherry Ortner, Is Female to

Male as Nature is to Culture? (1974). The ecofeminists celebrate the relationship

between women and nature through the popularization of ancient rituals centered

on the Mother Goddess, the moon, animals and the female reproductive system.

This prehistoric era, centered on goddess worship, was dethroned by an emerging

patriarchal culture with male gods to whom the female deities were subservient.

Nature was further degraded by the Scientific Revolution of the 17
th

century, that

replaced the nurturing earth with the “metaphor of a machine to be controlled and

repaired from outside...The earth is to be dominated by male developed and

controlled technology, science and industry”(Merchant 1992, p. 191).

So these ecofeminists argue against the dominant view that women are

restricted by being closer to nature, because of their ability to bear children. In fact,

women’s biology and nature are seen as sources of female power to be celebrated.



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

128

Critiques of Ecofeminism

However, as various feminist scholars, such as Cecile Jackson (1993), Janet

Biehl (1991), Meera Nanda (1991) and Bina Agarwal (1992) have pointed out, this

ecofeminist perspective is “ethnocentric, essentialist, blind to class, ethnicity and

other differentiating cleavages, ahistorical and neglects the material sphere”

(Jackson 1993, p. 398).

Ecofeminist literature portrays the historical exploitation and domination of

women and nature as going hand in hand, and both are seen as victims of

development. It is taken as self-evident that any harm to nature harms women

equally, since women are seen as closer to nature than men. None of the

ecofeminist literature attempts to establish this linkage through concrete evidence

or strong argument. It is very anecdotal and takes its position as self-evident. It

locates the domination of women and nature mainly in ideology, thereby neglecting

the “interrelated material sources of dominance based on economic advantage and

political power” (Agarwal 1992, p. 122) as well as the gender division of labor and

distribution of opportunity. These ecofeminist images of women, in fact “retain the

patriarchal stereotypes of what men expect women to be. “(They)...freeze women

as merely caring and nurturing beings instead of expanding the full range of

women’s human potentialities and abilities” (Biehl 1991, p. 15). “The use of

metaphors of women as ‘nurturing’ – like the earth, and of the earth as female

abound are regressive rather than liberating women” (Biehl 1991, pp. 17-19). They

only reinforce stereotypes.

What these arguments seem to overlook is that concepts of nature, culture and

gender are “historically and socially constructed and vary across and within

cultures and time periods” (Agarwal 1992, p. 123). This essentialism presents

women as a homogeneous category, both within countries and across nations. It

“fails to differentiate among women by class, race, ethnicity and so on” (Agarwal

1992, p. 122).

Ecofeminist essentialism fails to put forward any account of historical change in

society. Critics like Susan Prentice (1998) argue that emphasizing the special

relationship of women with nature and politics imply that what men do to the earth

is bad, unlike women, thereby ignoring the fact that men too can develop an ethic

of caring for nature. It also fails to analyse capitalism and its domination of nature.

Hence, it cannot develop an effective strategy for change, since it ends in

polarizing the worlds of men and women while essentializing the two categories.

On the other hand, ecofeminists working within the socialist framework, look upon

nature and human nature as “socially constructed, rooted in an analysis of race,

class and gender” (Merchant 1992, p. 194). It has the potential for a more thorough

critique of the domination issue. Going beyond the radicals, this ecofeminism puts

forward a critique of capitalist patriarchy, focusing on the dialectical relationships

between “production and reproduction, and between production and ecology”

(Merchant 1992, pp. 195-197).

Historically, women’s intimate knowledge of nature has helped to sustain life.

With colonial intervention and capitalist development, production in traditional



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

129

societies was disrupted. It resulted in a capitalistic economy dominated by men in

charge of production of exchange commodities, while women were pushed

increasingly into the domestic sphere, responsible mainly for reproducing the

work-force and social relations. Under the capitalistic system, reproduction is

subordinate to production, and the sustainability of nature is ignored. Under

socialism, however, production is to satisfy people’s need, not people’s greed.

According to this ecofeminist view, in the transition to socialist ecology, the

priorities of capitalism would be reversed with emphasis on reproduction and

nature, rather than production being central. Thus reproduction of life itself

becomes the focus of these ecofeminists. This view deals mainly with

environmental issues that affect working class women. However, these

ecofeminists too tend to essentialize women and perceive them as being closer to

nature. Furthermore, they tend to see women as one of the marginalized categories

along with the different marginalized races and classes. But in doing so, they

homogenize the category of women. They fail to see that the experiences of women

differ on the basis of their caste, class, race, and ethnicity and so on. Despite these

limitations, the ecofeminists working within the socialist framework have much

more potential than the other two ecofeminist perspectives, in analyzing the link

between gender and environment.

Ecofeminism & Its Critics in India

In India, the most visible advocate of ecofeminism is Vandana Shiva. One

would tend to categorize her work with the ecofeminists of the radical mode, but

her critique of the entire development model and its effects on the environment,

places her more among the ecofeminists of the socialist framework. Vandana Shiva

(1988) critiques modern science and technology as a western, patriarchal and

colonial project, which is inherently violent and perpetuates this violence against

women and nature. Pursuing this model of development has meant a shift away

from traditional Indian philosophy, which sees prakriti as a living and creative

process, the “feminine principle”, from which all life arises. Under the garb of

development, nature has been exploited mercilessly and the feminine principle was

no longer associated with activity, creativity and sanctity of life, but was

considered passive and as a “resource”. This has led to marginalization,

devaluation, displacement and ultimately the dispensability of women. Women’s

special knowledge of nature and their dependence on it for “staying alive”, were

systematically marginalized under the onslaught of modern science. Shiva,

however, notes that Third World women are not simply victims of the development

process, but also possess the power for change. She points to the experiences of

women in the Chipko movement of the 1070s in the Garhwal Himalayas – where

women struggled for the protection and regeneration of the forests.

Through her analysis, Shiva points out the critical links between the different

development perspectives, the process of change brought about by the development

and its impact on the environment and the people dependent on it for their

subsistence. Further, she argues with Maria Mies that whenever women have

protested against ecological destruction or nuclear annihilation, they were “aware



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

130

of the connections between patriarchal violence against women, other people and

nature” (Mies 1993, p. 14). These movements were informed by the ecofeminist

principles of connectedness, wholeness, inter-dependence and spirituality, in

opposition to capitalist patriarchal science that is engaged in disconnecting and

dissecting. It is argued that the ecofeminist position, i.e., a subsistence perspective,

is rooted in the material base of everyday subsistence production of women the

world over. This struggle of women and men to conserve their subsistence base can

become the common ground for women’s liberation and preservation of life on

earth.

However, some of the problems with Vandana Shiva’s argument are as follows:

Shiva’s analysis (in Staying Alive 1988) relates to the study of rural women in

Northwest India, but she tends to generalize her analysis to cover all Third World

women. Gabriel Dietrich (1990, 1992) points out that Shiva seems to presuppose a

society that is democratically organized, where people own sufficient land to

survive on its produce. She seems to treat caste factors and political options as non-

existent and neglects the realities of hierarchies, subordination, patriarchy and

violence within traditional tribal and peasant communities. Like the western

ecofeminists, she implicitly essentializes Third World women and sees them as

being closer to nature. Besides, the notions of “Shakti” and “Prakriti” are posed as

representative of Indian philosophy as a whole. However, the “feminine principle”

is largely expressed in Hindu terms which are close to Sankhya philosophy, which

is mainly popular in the North. Dietrich wonders what the “feminine principle”

would imply for Dalits, tribals, Muslims, Chrisians, Sikhs and other minority

communities. Furthermore, Shiva does not analyse religious controls over women,

when she discusses the “shakti” aspects of religion.

Meera Nanda (1991) in a scathing attack on Vandana Shiva, brands her a

typical neo-populist scholar, who has tried to portray the “West” as inherently

vicious and the “Third World” as fundamentally virtuous. She rebukes Shiva for

branding modern science as western, inherently masculine (therefore destructive)

and just another social construct. Shiva attributes the degradation of nature and the

subordination of women mainly to the country’s colonial history and the

imposition of a western model of development. She, however, ignores the pre-

existing inequalities of caste, class, power, privilege and property relations that

predate colonialism. In advocating the ecofeminist principles of women’s special

relationship with nature, connectedness, wholeness and so on, Shiva and Mies

ignore the question of who acquires what knowledge and how or whether at all, it

is articulated.

Property relations play a major role in the way in which women and men relate

to their environments. In patrilineal societies, women do not have primary rights to

land. Their rights to land are mediated through their male relatives. The gap

between legal and actual land ownership rights, patrilocal marriages, the

segregation of public space and social interaction by age, class and gender, female

illiteracy, high fertility, as well as male control over agricultural technology and

dissemination of information put women farmers at a disadvantage (Agarwal 1994,

p. 475; Jackson 1993, p. 409). Thus women would probably not be inclined to

undertake long-term conservation practices. In land cultivated by women as part of



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

131

family duties and as use of common property resources (CPR), the conservation

practices adopted, do not necessarily reflect women’s special knowledge of

conservation, as they may be dictated by men. It is usually pointed out that

women’s relation to the environment is influenced by requirements of

“sustenance”, unlike men who exploit the environment for cash (Shiva 1988, pp.

86-87). However, studies show that this is questionable, since women also use the

CPRs for fuelwood, fruits etc., for sale in the market. In fact, men use CPRs in

more subsistence oriented ways. Govind Kelkar and Dev Nathan (1991), in their

study of the Jharkhand region in Central India, point out that the division of labour

between men and women is determined by culturally influenced gender roles rather

than sex roles influenced by biology. Through their study they show that women,

besides gathering, also took part in hunting. Men also take part in gathering of food

in foraging societies.

Alternate Conceptions: Feminist Environmentalism

In discussing the pros and cons of ecofeminism, one would like to advocate

Bina Agarwal’s “feminist environmental” perspective. The perspective is rooted in

material reality and sees the relation between women and nature as structured by

gender and class (caste/race) organization of production, reproduction and

distribution. As Bina Agarwal points out (1992), women’s relation to the

environment is socially and historically variable. Women, particularly in poor rural

households, are both victims of environmental degradation as well as active agents

in movements for the protection and regeneration of the environment. They act in

both positive and negative ways with the environment. The unquestioning

acceptance of woman-nature link and the idea that, since women are most severely

affected by environmental degradation, they have “naturally” positive attitudes

towards environmental conservation is, therefore, unacceptable.

The forests and village commons provide a wide range of essential items such

as food, fuel, fodder, manure, building material, medicinal herbs, resin, gum, honey

and so on, for rural households in India as well as in much of Asia and Africa. For

the poor, village commons (VC) are a vital source of fuel and fodder. Ninety-one

percent of their firewood needs and more than 69 percent of their fodder needs are

met by VCs (Agarwal 1992). Access to VCs reduces inequalities in income among

poor and non-poor households. The forests are an important source of livelihood,

particularly for tribal populations. Studies have shown that nearly 30 million

people in India depend on forests and forest produce to a large extent (Kulkarni

1983). The dependence on forests is much more during lean agricultural seasons

and famines or droughts. Class differences are once again highlighted in the

dependency on and accessibility to water resources for irrigation and drinking.

While for a large percentage of poorer households, water is used directly from

rivers and streams, richer households sink deep wells and tube-wells, and tap

groundwater for drinking and irrigation.

The growing degradation of natural resources, both qualitatively and

quantitatively, the increasing appropriation by the state and by private individuals,

as well as the decline in communally-owned property, have been primarily



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

132

responsible for the increased class-gender effect of environmental degradation.

Besides, the decline in “community resource management systems, the increase in

population and the mechanization of agriculture, resulting in the erosion of local

knowledge systems, have aggravated the class-gender implications of the

environmental degradation” (Agarwal 1992).

With the disappearance of forests, VCs, shortage of drinking water and so on,

women have to spend more time and walk longer distances to get fuel, fodder, food

and water. Drying up or pollution of wells accessible to lower-caste women have

meant an increased dependence on upper-caste women to dole out water to them.

This has increased the burden on women and young girls and has ever led to

increasing cases of suicide among them. (Bahuguna 1984; Shiva 1988). The

degradation of forests and the historical and ongoing malpractices and state

policies and increasing privatization have restricted the access of villagers to

forests and VCs. It has reduced the number of items that women could gather from

forests and VCs which has directly resulted in reduced incomes. The extra time

spent in gathering has reduced the time available to women for crop production,

where they are the main cultivators, as in the hill regions due to high male

outmigration (Agarwal 1992). The little women earn through selling firewood is

also reduced due to deforestation. This has a direct impact on the diets of poor

households. The decline in the availability of fruits, berries and so on, as well as

firewood has forced people of poor households to shift to less nutritious food and

eat half-cooked meals or even reduce the number of meals eaten per day. The

existing gender biases within the family lead to women and female children getting

secondary treatment with regard to food and health care. Given the kind of task a

poor rural women do, such as working in the rice fields, fetching water, washing

clothes, etc., they are more exposed to water-borne diseases and to polluted water

bodies (Mencher-Sardamoni 1982). It is also women who are mainly responsible

for the care of the sick within the family.

The displacement of people due to large dams, or large scale deforestation, etc.,

has led to the disruption of social support networks within and between villages.

Women, particularly of poor, rural households, who depend to a large extent on

such networks for economic and social support, are adversely affected (Sharma

1980). It has also eroded a whole way of life and has resulted in alienation and

helplessness (Fernandes-Menon 1987). Old people and widows or deserted women

are most neglected. The dominant forms of development have led to a devaluation

and marginalization of women’s indigenous knowledge and skills which they have

acquired through their everyday interaction with nature. Simultaneously, they are

not trained to use the new technologies and are excluded from the planning

process. With degradation and privatization of natural resources, the material base

of women’s knowledge is declining.

Krishna (2009) points out that the gender perspective involves more than a

“women’s angle” on environmental issues. Highlighting the Bankura project, she

argues that if women obtain more control over the material basis and the processes

of production as well as their own labour, they would be well prepared for changes

under India’s new economic policies. She believes that women’s participation in

environmental movements and activities will lead to their empowerment.



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

133

Indian Environment Movement

I would now like to take a brief look at the Indian environmental movement,

past and present. Through this brief history, I would like to show how caste, class

and gender issues have been involved in these movements. The Indian

environmental movement is kaleidoscopic in nature (Krishna 1996), representing

various points of view. The different ideological streams identified by

Ramachandra Guha (1988) are Crusading Gandhian, Ecological Marxist,

Appropriate Technology and, more recently, Scientific Conservation and

Wilderness Enthusiasts (Gadgil-Guha 1995). Common to all these streams is the

acknowledgement of the failure of the present development model. But there is no

consensus on possible alternatives. The Crusading Gandhians reject the modern

way of life and invoke Gandhi’s notion of “Ram Rajya”, i.e., a return to the pre-

colonial, pre-capitalist village society. They consider modern science responsible

for all the country’s problems. They advocate an alternative non-modernist

philosophy rooted in Indian tradition.

The ecological Marxists, influenced by Marxist philosophy, see the unequal

access to resources as the basic problem in society. They are most closely

identified with the People’s Science Movement and are now advocating

environmental protection. They are against tradition, and emphasize the

confrontational movements. For them, modern science is indispensable for building

a new society. Falling between these two streams are the Appropriate

Technologists. With regard to modern science, they are pragmatic, arguing for a

synthesis of traditional and modern technological knowledge systems. Though they

recognize the existence of socio-economic hierarchies, they do not clearly tackle

them. The Scientific Conservationists draw attention to the increasing degradation

of land and water. The Wilderness Enthusiasts highlight the decline of natural

forests, plant and animal species and demand a total ban on human society in

protected areas. Though neither of the above has a popular following, they have

considerable influence on government policy. Both the streams look to the state for

solutions to environmental problems. However, both groups overlook the socio-

economic roots of environmental degradation. They are seen more as “élite”

environmentalists.

The Indian environmental movement represents a wide spectrum of social

conflicts over dwindling natural resources. It has grown rapidly over the past two

decades and represents conflicts localized within villages or spread across large

areas involving large number of people. The proliferation of voluntary groups

working within the environmental movement, are mainly concerned with activities

that destroy the environment and impoverish local communities: large dams on

rivers, mining in hills, mechanized fishing in the coastal regions, commercial

agriculture or destruction of forests. However, this vibrant environmental

movement is more a “defensive” movement. It has not questioned the larger socio-

political processes responsible for ecological deterioration and has failed to

contribute to the major debates on development policy.



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

134

The environment movement in India has a very long history that goes well into

India’s past. In the first two decades after independence, environmental conflicts

were muted. In the past two to three decades, however, there has been a sharpening

of conflicts. They cut across caste, class and gender and pit the haves against the

have-nots, the poor against the poor, as well as the rich against the rich. India has

witnessed a number of popular movements to protect community rights over

natural resources that began with the famous Chipko movement in the Garhwal

Himalayas in the 1970s and got global publicity with the Narmada Bachao

Andolan (Save the Narmada Movement).

Forest conflicts have a long history in India going back to British times. For the

peasants, tribals, artisans, etc., free access to forest produce was vital for their

economic survival. The largely commercial interests of the colonizers led to an

intensification of social conflict between the State and its subjects. In the post-

independence period, too, conflicts between the state and the people have persisted

due to the lopsided development policies of the state.

The emergence of the Indian environmental movement can perhaps be dated to

1973, when the famous Chipko movement began in the central Himalayas. The

Chipko movement emerged as a protest against granting of permission for access to

the forests to commercial timber operators, while the local people were refused

access to the forests for making agricultural implements. The movement which

spread rapidly to other villages saw the active involvement of women. They

worked jointly with the men of their community, and in some cases even against

them, when they differed with them over the use of forest resources. Women were

more concerned with the long-term gain of saving the forests and environment, and

hence, subsistence and survival issues, rather than short-term gain through

commercial projects like monoculture forests, potato-seed farms, etc. The scope of

the movement broadened and involved issues of male alcoholism, domestic

violence, women’s representation in village councils, as well as against mining in

the hills. It helped women recognize the inter-connections between nature and

human sustenance. The movement was carried forward largely by women using

Gandhian techniques of protest. Much has been written about the Chipko

movement (Bandhyopadhyay-Shiva 1987), and women’s involvement in it is

celebrated by some feminist scholars (Shiva 1988) as an expression of women’s

special relation to nature. However, scholars like Shobhita Jain (1984),

Ramachandra Guha (1989), Madhav Gadgil and Ramachandra Guha (1992), have

argued that it should be seen in the context of the peasant struggle of the region.

The 1970s also witnessed a number of forest-based conflicts in the tribal areas

of Bihar, Orissa, MP, Maharashtra and AP. There have also been local level

struggles by village artisans faced with depleting forest resources. But they have

yet to be politically organized (Gadgil-Guha 1995). Conflicts have arisen over the

sharing of water resources, as over the use of the Cauvery waters between

Karnataka and Tamil Nadu, pitting the rich against the rich. The overuse of

groundwater resources has pitted the upper castes and classes as in Gujarat and

Karnataka (Gadgil-Guha 1995).

In India, where 90 percent of the population is dependent on land, the decline of

traditional crafts and failure to implement the reform policies have left the large



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

135

majority of the peasantry impoverished, and increased the pressure on land. With

the Green Revolution, agricultural production has been boosted in limited areas,

but it has also resulted in long-term environmental degradation. In these areas, a

new class of large and medium sized landholders has been created, leaving the

large majority of the rural poor impoverished. Simultaneously, lack of employment

opportunities in the industrial sector, has pushed the rural poor to encroach on

common lands, forests etc., leading to conflicts with landowners, forest

administrators, etc. In the urban areas, the value of urban land has increased

tremendously. The condition of the rural poor migrating to the cities is very dismal.

The slums they live in become areas of contention as estate developers want to use

the land for the expansion of the city.

Besides land, conflicts over water have been widespread. A small minority try

to capture water resources through dams, leading to the large majority losing

access to cultivable land. One of the little-known but important conflicts was the

Mulshi Satyagraha in 1920s against the building of a dam on the Western Ghats

near Mumbai. This dam led to the submergence of cultivable and grazing land of

the farmers, for which they were paid no compensation. The debate that ensued

between the proponents and opponents of the dam was a precursor to the debates

now on over the feasibility and usefulness of large dams and other such projects.

The root of the debate is the conflict of interests between subsistence-oriented

peasants and tribals on the one hand, and urban centres and industry, on the other.

In the 1950s, the river-valley projects like the Bhakra-Nangal in Punjab,

Tungabhadra on Andhra Pradesh-Karnataka border, the Rihand in U.P etc., met

with little opposition, as tribals and peasants were expected to make sacrifices in

the larger interests of the nation. However, the dismal condition of the displaced

persons who had become “ecological refugees” (Gadgil-Guha 1995) led to growing

and organized opposition to such river-valley projects in the 1970s. The opposition

to the Tehri Dam in the Garhwal Himalayas, the Koel-Karo and Subarnarkha Dams

in Bihar, and the Bhopalptnam-Inchampalli project on the Maharashtra-M.P.

border has been strong from the peasants and tribals who stand to lose. In the

Bedthi project in Karnataka, however, opposition came from the influential

Brahman landlords whose lands were at stake. The Silent Valley projects in Kerala

were shelved to save the rain forests of the region and not because any human

community was to be affected. More recently, popular opposition to the

construction of the Sardar Sarovar Dam on the river Narmada has grown in

intensity. Considered the largest planned environmental disaster in the world, it

involves the construction of over 3000 major and minor dams at the expense of

more than Rs.25,000 crores (Sethi 1993). While the major beneficiaries of the dam

are in Gujarat, the greatest displacement will be in Madhya Pradesh, where 193 of

the 243 villages to be submerged lie. Sixty percent of those to be displaced are

tribals (Baviskar 1995).

Opposition to the dam has come from those directly affected such as the tribals

and peasants. In the protests against the lack of proper rehabilitation and

compensation facilities, however, the rights of women to land have been

overlooked. Though women have actively participated in the meetings and dharnas

(demonstrations), they have been incompletely empowered. The lack of feminist



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

136

perspective to the movement has meant that issues important to women have been

sidelined (Krishna 1996).The movement has a wide supportive network of activist

groups led by Medha Patkar, Baba Amte and others working in Gujarat,

Maharashtra, Madhya Pradesh and elsewhere, as well as environmental groups

overseas. They successfully campaigned to stop World Bank funding for the dam.

However, there is a strong counter-movement of rich farmers, builders and others,

who stand to gain most from the project. There is also growing State repression

against anti-dam activists. The dam continued to be built. The Narmada movement

petitioned the Supreme Court to stop the project. The Court ordered a temporary

halt in the construction in 1995, but in 1999 allowed the raising of the height of the

dam. The movement got a lot of support not only from the adivasis (indigenous

people) directly affected by the dam but also from the “metropolitan causeratti”

middle class, urban-based supporters like writers, journalists, filmmakers,

academics and others (Baviskar 2005).

Another major focus of the environmental movement has been to check air and

water pollution with the help of state legislation and enforcement agencies.

However, in India, industrial pollution has largely gone unchecked because laws

are not enforced and offenders bribe corrupt officials to look the other way. The

worst industrial disaster was the Bhopal Gas tragedy of 1984 which killed nearly

3,000 people and maimed another 50,000. Conflicts over fishing between

traditional fisherfolk and the modern trawlers are intensifying in Kerala and other

coastal regions. The proposal to set up a shrimp farming project in Chilka Lake in

Orissa by the industrial house of Tatas, has been widely opposed. Students have

joined hands with the rural peasantry and fisherfolk to stop the project, as it would

mean a decline in the availability of fish, increased danger of floods, waterlogging

and disturbance of the ecological diversity. Conflicts have arisen over the

consequences of mining on the environment and on subsistence agriculture, as in

the Doon Valley in northwest India since 1947, in the Gandhamardan hills of

Sambalpur district in Orissa since 1983, and so on. Another category of conflicts is

over the protection of sacred groves, wildlife sanctuaries, etc. Here the conflict is

mainly between the recreational, aesthetic and religious interests of one group

against the economic interests of another.This brief review of struggle over

environmental issues points to the fact that Indian environmentalism very much

involves the poor, disadvantaged sections of the population, the lower castes and

women. Caste, class and gender issues are the material base of the interaction

between people and the environment. Without considering political-economy

issues, ecofeminism would remain limited and partial. In order to see if the issue of

environment has led to any kind of debate within the women’s movement, I will

review briefly the women’s movement in India. The attempt is to show how the

women’s movement would become broader based if environment and development

issues concerning women of different castes and classes were taken up.

Women’s Movement in India

In the first phase of their movement in the pre-Independence era, women were

mainly involved with the national liberation struggle. Women’s organizations



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

137

essentially focused on constitutional equality and amendments to Hindu laws. With

the achievement of Independence, a period of lull ensued. The mid-1960s

witnessed economic crisis, stagnation, inflation and increasing lawlessness. There

was general discontent and displeasure in society, especially among the youth and

the working class.

All over India, in the mid-sixties and the early seventies, there were student

protests, anti-price rise morchas, tribal revolts, the Naxalbari movement and so on.

Women participated in large numbers in these movements. As a result of the mid-

sixties crisis, the 1970s witnessed a resurgence of the women’s movement. A

number of autonomous women’s groups emerged that questioned the development

plans and policies and put forward gender equality as an operative principle.

Some of the major debates that engaged the women’s movement were issues of

women’s oppression, violence against women, the campaign for women’s rights

that challenged the dichotomy between public and private sphere and the social,

cultural, economic and political manifestations of “gender”. The debate over

growth, development and equity issues from a woman’s perspective have thrown

new light on the dimensions and causes of gender inequality.

The women-and-development debate has highlighted the adverse impact of

modernization and technological innovations on women’s work and income,

effects of migration, increase in female-headed households, exploitative conditions

in the unorganized sector and in the free-trade zone industries (Bannerjee 1991;

Kalpagam 1994), impact of environmental degradation, and so on. Issues of

peripheral groups of tribals, poor, landless, rural and urban women also gained

recognition. This led to an extended debate over what constituted “work” and

“non-work”. Whether housework was to be considered “productive” and whether

women were exploited and oppressed within the household. Discussions have also

begun over the origins and development of women’s oppression.

Participation of women in the protest policies of the late 1970s and 1980s and

the emergence of autonomous women’s groups led to debates over issues of gender

inequality, women’s oppression and exploitation. The Mathura rape case led to the

mobilization of women on a large scale against sexual oppression of women.

Increasing dowry murders also led to debates over the issue of violence against

women within the family and thus to the “questioning of the entire

conceptualization of family and the ideological dimension of women’s oppression”

(Sharma 1992, p. 7).

Increasing fundamentalism and communalism and emerging ideologies on

women in relation to religion are now issues of great concern. The Third National

Conference on Women’s Studies (1986) “stressed the need to look at relationship

between religion and patriarchy”(Sharma 1992, p. 19). Communal violence on

women has led to the examination of interlinkages between patriarchy, religion and

politics as basis of women’s oppression and subordination.

Since the 1980s the scope of “environmental activities” by Hindu communal

forces has increased. The Hindutva political agenda is expressed by environmental

issues being woven into the popular discourse (Sharma 2012).



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

138

Conclusion

Issues of environment and ecology entered the mainstream discourse on

development and social movements only after the Conference on Environment and

Development, at Stockholm in 1972. It highlighted the differential rates of

consumption of natural resources by the developed and Third World countries, i.e.,

issues of global political economy. There have been many struggles, as highlighted

earlier, in the context of modernization of agriculture, indiscriminate exploitation

of natural resources, against large, multi-purpose dams and river-valley schemes,

against pollution of air and water and so on. Although women participated in these

struggles, these were not seen as women’s movements.

At the individual level, however, there has been much debate and discussion,

especially with Vandana Shiva and Maria Mies, as discussed earlier. On the whole,

environmental concerns have not been issues for theoretical debate within the

Indian women’s movement. The women’s movement in India has to a large extent

been preoccupied with issues of urban-based women. It would, in fact, become

more broad-based if the category “women” was not treated as a homogeneous

category and environmental issues relating to women of different regions, classes

and castes were taken up.

Protest movements against environmental destruction and struggles for survival

highlight the fact that caste, class and gender issues are deeply enmeshed in it. It is

the poor, lower class and lower caste, and within them, the peasant and tribal

women, who are worst, affected and hence, they are the most active in the protests.

Women, therefore, cannot be homogenized into the category (as the ecofeminists

tend to do), either within the country or across the globe.

Women as women have a special relationship with nature as ecofeminists argue,

is proved wrong when one analyses the various protest movements. Women’s

interaction with nature and their responses to environmental degradation must be

analysed and located within the material reality of gender, caste class and race-

based division of labour, property and power. Women are victims of environmental

degradation as well as active agents in the regeneration and protection of the

environment. The adverse class-gender effects of these processes are reflected in

the erosion of indigenous knowledge systems and livelihood strategies on which

poor, rural women depend.

The nature and impact of the processes of environmental degradation and the

appropriation of natural resources by a small minority are based in the dominant

ideas about development, gender division of labour, as well as on differentials of

property, power and so on. Hence, there is growing opposition to such inequality

and environmental degradation, as reflected in widespread grassroots resistance

movements. The dominant development paradigm and short-term solutions to

development problems are implicitly questioned by these movements. These

movements highlight the interconnections of class, caste and gender issues in it. In

fact, one would like to argue, that the women’s movement must take up

environmental issues that impinge on the survival strategies of a vast majority of

women from different castes, classes and race backgrounds. This would help to

broad base the movement. On the whole, what is needed is a total change, relating



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

139

to development, redistribution and institutional structures. Environment and gender

issues need to be taken together and the new social movements in India seem to

provide the ray of hope for change.

References

Agarwal B., The Gender and Environment Debate: Lessons from India, in

“Feminist Studies”, 18, 1, Spring 1992, pp. 119-158.

Agarwal B., The Gender and Environment Debate: Lessons from India in N.

Rao - L. Rurup - R. Sudarshan (eds.), Sites of Change: The Structural Context for

Empowering Women in India, EFS & UNDP, 1996, pp. 203-253.

Agarwal B., A Field of One’s Own: Gender and Land Rights in South Asia,

Cambridge University Press, Cambridge 1994.

Bahuguna S., Women’s Non-Violent Power in the Chipko Movement, in M.

Kishwar - R. Vanita (ed.), In Search of Answers: Indian Women’s Voices in

Manushi, Zed Books, London 1984.

Bandhopadhyay J. - Shiva V., Chipko, in “Seminar”, 330, February 1987.

Banerjee N., Indian Women in a Changing Industrial Scenario, Oxford

University Press, Delhi 1991.

Baviskar A., In The Belly of the River: Tribal Conflicts over Development in the

Narmada Valley, Oxford University Press, Delhi 1995.

Baviskar A., Red in Tooth and Claw? Looking for Class in Struggles over

Nature, in R. Ray-M. Fainsod Katzenstein (ed.), Social Movements in India-

Poverty, Power, and Politics, Oxford University Press, Delhi 2005.

Biehl J., Rethinking Ecofeminist Politics, South End Press, Boston 1991.

Birkeland J., Ecofeminism: Linking Theory and Practice, in G. Gaard (ed.),

Ecofeminism: Women, Animals and Nature, Temple University Press, Philadelphia

1993.

Carson R., Silent Spring, Houghton Mifflin, Boston 1962.

Daly M., Gyn/Ecology: The Meta Ethics of Radical Feminism, Beacon Press,

Boston 1978.

Datar C., Ecofeminism Revisited: Introduction to the Discourse, Rawat

Publications, Jaipur 2011.

Dietrich G., Plea for Survival, in “Economic and Political Weekly”, February

18, 1990.



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

140

Dietrich G., Reflections on the Women’s Movement in India, Horizon India

Books, New Delhi 1992.

D’Eaubonne F., Feminism or Death, in E. Marks - I. de Courtivron (ed.), New

French Feminisms: An Anthology, University of Massachusetts Press, Amherst.

1980, pp. 64-67.

Fernandes W. - Menon G., Tribal Women and Forest Economy: Deforestation,

Exploitation and Status Change, Indian Social Institute, Delhi 1987.

Gaard G. (ed.), Ecofeminism: Women, Animals and Nature, Temple University

Press, Philadelphia 1993.

Gadgil M. - Guha R., This Fissured Land: An Ecological History of India,

Oxford University Press, Delhi 1992.

Gadgil M. - Guha R., Ecology and Equity: The Use and Abuse of Nature in

Contemporary India, Penguin, India 1995.

Griffin S., Women and Nature: The Roaring Inside Her, Harper and Row, New

York 1978.

Guha R., Ideological Trends in Indian Environmentalism, in “Economic and

Political Weekly”, 3 December 1988.

Guha R., The Unquiet Woods: Ecological Change and Peasant Resistance in

the Himalaya, Oxford University Press, Delhi 1989.

Jackson C., Women/Nature or Gender/History? A Critique of Ecofeminist

Development, in “The Journal of Peasant Studies”, 20, 3, April 1993, pp. 384-419.

Jain S., Women and People’s Ecological Movement: A Case Study of Women’s

Role in the Chipko Movement in U.P., in “Economic and Political Weekly”, 19, 41,

13 October 1984.

Kalpagam U., Labour and Gender: Survival in Urban India, Sage, New Delhi

1994.

Kelkar G. - Nathan D., Gender & Tribe: Women, Land & Forests, Kali for

Women, New Delhi 1991.

King Y., Feminism and the Revolt of Nature, in “Heresis”, 13, Feminism and

Ecology, 4, 1981.

King Y., The Ecology of Feminism and the Feminism of Ecology, in J. Plant,

Healing the Wounds: The Promise of Ecofeminism, New Society Publishers,

Philadelphia, California 1983, pp. 18-28.

Krishna S., Environmental Politics: People’s Lives and Development Choices.

Sage, New Delhi 1996.

Krishna S., The Environment Discourse in India: New Dimensions in

Development, in T. Sathyamurthy (ed.), Class Formation and Political



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

141

Transformation in Post-Colonial India, Vol. 4. Oxford University Press, Delhi

1996.

Krishna S., Genderscapes: Revisioning Natural Resource Management.

Zubaan, New Delhi 2009.

Kulkarni S., Towards a Social Forestry Policy, in “Economic and Political

Weekly”, 5 February 1983, pp. 191-196.

Kumar R., Contemporary Indian Feminism, in M. Krishnaraj (ed.), Feminism:

Indian Debates. Readings on Women’s Studies Series: 1 Research Center for

Women’s Studies, S.N.D.T., Bombay 1990.

Mencher J. - Sardamoni K., Muddy Feet and Dirty Hands: Rice Production and

Female Agricultural Labour, in “Economic and Political Weekly”, 25, 1982, pp.

A140-A167.

Merchant C., The Death of Nature: Women, Ecology and the Scientific

Revolution, Harper and Row, San Francisco 1980.

Merchant C., Ecofeminism and Feminist Theory, in I. Diamond-G. Orenstein

(ed.), Reweaving the World: The Emergence of Ecofeminism, Random House,

California 1990.

Merchant C., Radical Ecology: The Search for a Livable World. Revolutionary

Thought/ Radical Movements, Routledge, New York 1992.

Merchant C. - D’Souza C. K., et al. Terra Femina, CBAG, 1992.

Mies M. - Shiva V., Ecofeminism, Kali for Women, New Delhi 1993.

Nanda M., Is Modern Science a Western Patriarchal Myth? A Critique of the

Populist Orthodoxy, in “South Asian Bulletin”, Vol. 11, 1-2, 1991.

Ortner S., Is Female to Male as Nature is to Culture?, in M. Z. Rosaldo-I.

Lamphere (ed.), Women, Culture and Society, Stanford University Press, California

1974, pp. 66-67.

Plumwood V., Feminism and the Mastery of Nature, Routledge, London 1993.

Prentice S., Taking Sides: What’s Wrong with Ecofeminism?, in “Women and

Environments”, Spring 1988, pp. 9-10.

Quinby L., Ecofeminism and the Politics of Resistance, in I. Diamond & G.

Orenstein (ed.), Reweaving the World: The Emergence of Ecofeminism, Random

House, California 1990.

Rao B., Dominant Construction of Women and Nature in Social Science

Literature, in “CES/ CNS”, Pamphlet 2, 1991, pp. 1-27.

Salleh A. K., Deeper than Deep Ecology: The Ecofminist Connection, in

“Environmental Ethics”, 3, 1984, pp. 339-345.



Manisha Rao DEP n. 20 / 2012

142

Sethi H., Survival and Democracy: Ecological Struggles in India, in P.

Wignaraja (ed.), New Social Movements in the South: Empowering the People,

Sage, New Delhi 1993.

Sharma K., Contemporary Women’s Movement in India: Its Dialectics and

Dilemmas, in “The Indian Journal of Social Science”, 5, 1, 1992, pp. 1-31.

Sharma M., Green and Saffron: Hindu Nationalism and Indian Environmental

Politics, Permanent Black, Ranikhet 2012.

Sharma U., Women, Work and Property in North-West India, Tavistock,

London 1980.

Shiva V., Staying Alive: Women, Ecology and Survival in India, Kali for

Women, New Delhi 1988.

Spretnak C., Ecofeminism: Our roots & Flowering, in I. Diamond - G.

Orenstein (ed.), Reweaving the World: The Emergence of Ecofeminism, Random

House, California 1990.

Warren K., Feminism and Ecology: Making Connections, in “Environmental

Ethics”, 9, 1987, pp. 3-20.

Warren K., Towards an Ecofeminist Ethic, in “Studies in the Humanities”,

December 1988, pp. 140-156.

Warren K., The Power and Promise of Ecological Feminism, in “Environmental

Ethics”, 12, Summer 1990, pp. 125-146.



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

An Institutional Analysis on Land Rights of Migrant Women 

In China from a Gender Perspective 

!"#"$
%
 

 

 

 

by 

 

Zhongda Yuan2
 

 

 

 

Abstract: Using data and information from a social survey conducted by Beijing Cultural 

Development Center for Rural Women (BCDCRW)
 3

, this paper presents the current situation 

and problems related to migrant women’s land rights in China, with the purpose of providing 

new insights into how their land rights and interests can be more effectively protected. 

Adopting a gender perspective, it uses both quantitative and qualitative analysis methods, 

looking through the phenomena of violation of their land rights and interests, and then argues 

that the current status of migrant women's land rights results from a comprehensive set of 

laws and regulations, principles and policies, as well as village regulations and folk 

conventions. 

 

 

 

In recent years, along with the reform and opening up and socie-economic 

transition, the People’s of Republic of China (PRC) is undergoing the largest-scale 

migration flow in its history and its urban population has now exceeded the rural 

population for the first time. As a result, China’s liudong renkou (floating 

population) has become a very unique social group, within which the migrant 

women play a rather important part. Moreover, women’s land rights and interests 

have also increasingly emerged as a prominent issue that cannot be ignored during 

the process of industrialization and urbanization. Based on a social survey 

conducted by BCDCRW, this paper will discuss the current status of migrant 

                                                     
%
  !#$&'()*+,-./0-)*,123./0&./45678)*,&

9:;<)*=>?)*@AB)*CDEFGHIJKLMN'(OPQRSTUVWX

YZ[\]^YZL_`abG 

2
 Zhongda Yuan is a Ph.D. candidate at the Department of Sociology, Graduate School of the Chinese 

Academy of Social Sciences. His research focuses on development sociology, as well as interest in 

social welfare, social policy and gender issues. He personally participated in the whole survey and 

reporting the process of the Investigation on Land Rights of Migrant Women in China. 

3
 Beijing Nongjianv Wenhua Fazhan Zhongxin is a non-governmental organization aimed at 

promoting rural women's development which was established in Beijing in August 2001.  



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 144 

women's land rights in China, exploring from a gender perspective the institutional 

factors that brought about the current situations. 

1. Introduction 

1.1 China’s Migrant Women 

Since the establishment of PRC, urban and rural women have experienced six 

large-scale population movements
4
. In the last decade, migrant women have not 

only been growing sharply and rapidly, but have also enlarged the proportion of the 

floating population year by year. As the data provided by the National Bureau of 

Statistics show, by the end of 2011, China’s total mainland population was 

1,347.35 million, including 690.79 million urban residents, who account for 51.3% 

of the total population, while the floating population has reached 230 million
5
. It is 

also estimated that, at the beginning of October 2010, there were 221 million 

floating population altogether, including about 111 million men and 110 million 

women
6
. Taking Beijing as an example, the sex ratios of floating population was 

173 in 1994, 195 in 1997, 128 in 2000, with a drop of 123 in 2006; the total 

population of Beijing in 2007 was 17 million, of which 5.1 million were floating 

population, with migrant women representing nearly a half
7
. 

In general, the main directions of migrant women were from the interior areas 

to the coastal areas, from the less developed regions to the developed regions, and 

from the countryside to the cities and towns.
 
Although they are living and working 

in the cities most of the time, the land is still a very important pillar for their 

livelihoods or health care and pension security. Since the rural women's land rights 

are originally at a disadvantage in the dominant structures of rural resources and 

power, and some of them have left their hometown for a long time floating in 

precarious conditions, which makes their legal rights and interests on land even 

more vulnerable to be violated, the phenomenon of landless migrant women is still 

common in China today. Over recent decades, the Communist Party of China (CPC) 

and the State have made great efforts to adopt a series of measures to improve the 

rural land systems and strengthen the public management of the floating population, 

and the protection of women's land rights has achieved particularly remarkable 

performance. In 2008, the “Decision of the CPC Central Committee concerning 

Some Major Issues about Advancing Rural Reform and Development” 

(zhonggongzhongyang guanyu tuijin nongcun gaige fazhan ruogan zhongda wenti 

                                                     
4
 Wen Xianliang and Yan Xiaoqin, Funv Liudong dui Nongcun Shehui Jiegou de Yingxiang yu Duice 

(The Measures to and Impacts on Rural Social Structure of Women’s Migration), in Zhonggong 

Sichuan Shengwei Jiguan Dangxiao Xuebao (Journal of the Provincial Level Party School of CPC 

Sichuan Province Committee), 1996 (4), p. 46. 

5
 http://www.stats.gov.cn/tjgb/ndtjgb/qgndtjgb/t20120222_402786440.htm 

6
 Department of Services and Management of Migrant Population of National Population and Family 

Planning Commission, Zhongguo Liudong Renkou Fazhan Baogao 2011 (Report on China’s Migrant 

Population Development 2011), Zhongguo Renkou Chubanshe, Beijing 2011, p. 235. 

7
 Zhai Zhenwu, Duan Chengrong, and Bi Qiuling, Diaocha: Beijing Henduo Liudong Renkou yi 

Cheng Shishishang de “Beijingren” (Investigation: Many Rural Migrants in Beijing have become 

actual “Beijingers”), in Beijing Ribao (Beijing Daily), 8 September 2008. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 145 

de jueding) was reviewed and approved by the Seventeen of the Third Plenary 

Session of the CPC, which indicates that another round of rural land reform has 

been started, generating new opportunities to embody and protect the land rights of 

migrant women.  

 

1.2 Literature Review 

Recently, the discussion on the issue of migrant women’s land rights are mostly 

covered by or embedded in the researches on the protection of the rights and 

interests of such social groups as women, rural women, floating population or 

migrant workers. On one hand, many studies focus on the issue of rural women's 

land rights in China. A study of the Department of Rights and Interests of All 

China Women's Federation suggests that, there are four aspects of rural women’s 

legitimate land rights which are most likely to have been violated, including the 

allocation and adjustment of contracting responsibility cropland, land shares 

dividends, land acquisition compensations, and residential land lots allocation; 

unmarried rural women of marriagable age, nongjiafei (agricultural married to non-

agricultural), divorced, and widowed women in such different marital status tend to 

be the very vulnerable group whose rights are most liable to be invaded
8
. Some 

scholars also pointed out that women's land rights are most likely to be lost due to 

marriages and funerals, and in the processes of land acquisition
9
; it is a very 

common phenomenon that many women cannot immediately get access to land 

because of the occurrence of marriage, so most of the newly-married women have 

to wait to obtain until the next round of land adjustments
10

. In addition, Zhao Ling 

argued that job aspirations between landless women and men have no significant 

differences, but the former’s job-seeking process is usually more difficult, because 

their average education level is lower than that of men. Thus, landless women’s 

employment problems are often more severe than those of men; however, women’s 

dependence to land is higher than that of men, because there is relatively a lack of 

non-agricultural employment opportunities for them
11

. 

On the other hand, the studies on the issues of migrant women often refer to  

characteristics of migrant women’s groups, factors related to rural women’s 

                                                     
8
 Women’s Rights and Interests Department of All China Women’s Federation, Tudi Chengbao yu 

Funv Quanyi – Guanyu Nongcun Dierlun Tudi Chengbao Gongzuo zhong Funv Quanyi bei Qinhai 

Qingkuang de Diaocha (Land Contract and Women’s Rights and Interests – A Survey on Violation of 

Women’s Rights and Interests During the Second Round of Rural Land Contracting), in Zhongguo 

Fuyun (Chinese Women’s Movement), 2000 (3), pp. 30-33. 

9
 Wang Jingxin, Zhongguo Nongcun Funv Tudi Quanli – Yiyi, Xianzhuang, Qushi (Land Rights of 

Chinese Rural Women: the Implications, Current Situation and Trends), in Zhongguo Nongcun Jingji 
(Chinese Rural Economy), 2003 (6), pp. 29-30.  

10
 Zhang Linxiu and Liu Chengfang, Cong Xingbie Shijiao Kan Zhongguo Nongcun Tudi Tiaozheng 

zhong de Gongping Wenti (View on the Justice of China’s Rural Land Adjusting from the Sex Angle), 

in Xiandai Jingji Tantao (Modern Economic Research), 2005 (10), p. 20.  

11
 Zhao Ling, Nongcun Funv Tudi Chengbaoquan Wenti de Zhidu Fenxi (The Institutional Analysis 

on the Issue of Rural Women’s Land Contract Rights), in Zhongguo Fuyun (Chinese Women’s 

Movement), 2002 (7), p. 29. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 146 

migration, gender differences within population movements, living conditions of 

migrant women, impacts of migration on the lives and views of rural women, as 

well as conspicuous social problems faced by migrant women
12

. Due to the 

restrictions of the identity system (shenfen zhidu) and the household registration 

system – two of the most fundamental ones – the migrant rural women are 

disadvantageous not only in the urban-rural pattern, but also in the gender relations, 

namely they are experiencing the dual discrimination of identity and gender
13

, so 

the living conditions of the rural women who migrate to the cities are becoming 

marginalized
14

. As to the protection of migrant women’s rights, it is suggested that 

due to the influences of the overall levels of women's rights protection, the 

traditional models of social division of labor, the household registration system 

(huji zhidu), and the lower levels of education of women themselves, their personal 

rights, labor rights, survival and development rights are all likely to be in greater 

infringement
15

. 

 

1.3 Research Methods 

Based on the above background and on human care for migrant women, 

BCDCRW conducted the Investigation on Land Rights of Migrant Women in 

China during April 2009 and October 2010. Taking the migrant women in Beijing 

as a target group, this research project aims at exploring the problems of their land 

rights and interests and the underlying reasons, evaluating the situation of their 

rights’ protection, promoting policy advocacy and enhancing their empowerment. 

Therefore, the significance of this research is to raise the attention of the whole 

society on the issue of migrant women’s land rights as a common concern, and to 

improve the protection of their legal rights. Furthermore, it also contributes to deal 

with the There Rural Issues (concerning agriculture, farmers and rural areas), to 

push forward the united and harmonious development of urban and rural areas, as 

well as to promote gender equality and accelerate gender mainstreaming. 

In the survey, the target group was specifically defined as follows: females aged 

from 16 to 60, married or unmarried, migrating across different counties 

(municipalities or autonomous regions) without registered permanent residence in 

                                                     
12

 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe (Social Sciences 

Academic Press), Beijing 2010, pp. 14-18.  

13
 Jiang Xiuhua, Shehui Zhuanxingqi Nongcun Liudong Funv de Fazhan yu Xianzhi (Rural Migrant 

Women’s Development and Restrictions in the Period of Social Transition), in Lilun Xuekan (Theory 

Journal), 2003 (3), pp. 121-122. 

14
 Lu Fuxing and Liu Ning, Bianyuanhua Shengcun: Nongcun Nvxing Rongru Chengshi Mianlin de 

Kunjing (Marginalized Surviving: The Difficulties encountered by Rural Women in Integrating into 

the Cities), in Zhonggong Shanxi Shengwei Dangxiao Xuebao (Academic Journal of Shanxi 

Provincial Committee Party School of CPC), 2007 (4), pp. 49-51. 

15
 Zhang Jing, Ran Ye and Wang Meihong, Lun Nongcun Liudong Funv de Quanli Baohu 

(Discussion on Protecting the Rights of Migrating Women from Rural Area), in Zhongguo Sifa 

(Justice of China), 2003 (2), pp. 88-89. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 147 

Beijing, not belonging to the family of danbianhu (unilateral households)
16

; who 

have relatively fixed dwelling places (including collective living quarters) and live 

in the receiving place for over three months, no matter which hukou (registered 

permanent residence) they keep – rural or urban. The main contents of this survey 

include: the situation of migrant women’s land ownership, land requisition and 

land transfer, their awareness of land policies and conditions of land rights 

protection, as well as village regulations and folk conventions about rural women’s 

land rights and interests, etc. 

The research methods comprised quantitative analysis and qualitative analysis, 

specifically including questionnaire survey and in-depth interviews. On the one 

hand, a questionnaire survey was conducted by BCDCRW as an empirical study on 

the land right issue of migrant women in Beijing. Because it is difficult to 

standardize sampling due to the characteristics of the migrant women themselves, 

some communities inhabited by large amount of migrants have been firstly located 

and then subdivided into several smaller pieces as zonal samples; secondly, the 

eligible migrant women living in the sampled zones have been randomly selected 

as respondents. The total number of verified effective samples is 1.044. All the data 

collected from questionnaires are entered via Epidata software, and analyzed by the 

professional statistical software of Stata and SPSS. 

On the other hand, qualitative research methods, such as in-depth interviews, 

are adopted to explore more deeply the migrant women’s practical conditions and 

consciousness of subjectivity, especially of those women who have gone through 

divorce or are bereft of spouses. By the end of the investigation, 43 migrant women 

were interviewed, and large amounts of first-hand information were also collected. 

Meanwhile, many other text documents related to migrant women’s land rights 

were collected, including laws, policies, regulations village regulations and folk 

conventions, as well as civil suit cases. 

 

1.4 Overview of the Respondents
17

 

All the respondents are from 30 provinces (municipalities or autonomous 

regions) of China, and the migrant women from Hebei, Henan, Shandong, and 

Gansu provinces accounted for a bigger proportion; 95.9% of them possess 

agricultural registered permanent residence, while the non-agricultural ones 

accounted for 3.4%. They are mainly between 20 and 49 years old, with the 

average age of 32.6. Most of them have attended junior high school, accounting for 

47.9%; while those with primary school and senior high school grades make up 

19.2% and 16.1% respectively. 24.3% of the migrant women are unmarried, 71.7% 

are in their first marriage, and the rest of 4.0% are in other kinds of marital status. 

                                                     
16

 Danbianhu refers to the women whose husband possesses the registered permanent residence of 

Beijing. 

17
 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, pp. 20-

23. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 148 

Most of the migrant women moved into cities to work after 2000. Before 

working outside, 45% of them were engaged in agriculture in their domiciles. 

Followed by that, another proportion of 31.5% went to school. This certainly has 

something to do with their age. For instance, the proportion of those who attended 

school before working outside is higher among the migrant women who are 

younger than 35 years old. As for their current careers, a larger ratio of them are 

engaged in commercial wholesale and retailing, domestic work, nursing, as well as 

servicing in restaurants, travelling and entertainment venues. As shown by the 

questionnaire survey, the main reason for most migrant women working outside is 

that the labor incomes are more than the land revenue. Using the “Push-pull 

Theory”, lower land revenue could be regarded as the pushing force, while higher 

labor income by working outside as the pulling force. 

 

2. Main Findings 

2.1 General Situations
18

 

In the survey, 18.8% of all the migrant women said they had no land in rural 

areas, 13.5% said they had never been distributed any land in either their parents’ 

families or their husbands' families; while among those landless migrant women, 

49.6% indicated they lost their land when they got married, 31.8% confessed that 

marital change had made them lose their land, 9.1% said that their lands had been 

expropriated, while 3.0% indicated their land was seized by others. Thus, it is very 

obvious that one of the main reasons for the migrant women to lose land is change 

in marital status. 

Among the unmarried migrant women, 67.3% said they had land in their 

villages, and 20.0% indicated they did not, while another 12.7% said they were not 

sure. The migrant women who owned land, mostly under their fathers’ name, 

accounted for 73.1%, and 6.9% under their mother’s name, while only 15.4% held 

land under their own name. 

Among the unmarried migrant women, 81.8% said that their land was equally 

distributed between men and women. While among married women, in their 

parents’ villages, the proportion was 88.0%, and the ones who thought it was 

unequal and unclear accounted for 2.1% and 9.9% respectively; in their husbands’ 

villages, the proportion was 89.1%, and the ones who thought it was unequal and 

unclear accounted for 1.7% and 9.2% respectively. 

By contrast, the situation of residential land lots also presents a similar trend. 

44.8% of the unmarried migrant women said they had residential land lots in their 

domiciles, but mainly under their fathers’ name (a ratio of 80.8%). 

While among the married women, 51.2% said they had land in their husbands’ 

villages (except when their parent’s families and husband's families were in the 

same village), 43.1% indicated that they did not, and another 5.7% were not sure. 

                                                     
18

 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, pp. 23-

25. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 149 

Among the migrant women who owned land, 36.3% said that the land was under 

their own name, lower than the proportion of 43.4% that of who indicated that it 

belonged to their spouses. 

Among the married women, 65.8% said that they had residential land lots in 

their husband's families, while 28.4% indicated they did not, and another 5.9% said 

they were not sure. As for its ownership, 54.8% of married women said the 

residential land lots was under their spouses’ name, while 26.0% indicated that it 

was under their father-in-laws’ name, compared to just 12.6% under their own 

name. 

 

2.2 Recognition on the Importance of Land 

As the results of survey shown, although most of the migrant women 

temporarily left their land to work outside, this does not mean that land is not 

important to them. The proportion of those who thought that land was important or 

very important to them is 62.3%. 

 

 

Table1 Migrant Women’s Views on the Importance of Land
19

 

 

Views Frequency 
Proportio

nc%d 

Accumulation 

c%d 

Very unimportant 4 0.39 0.39 

Unimportant 156 15.13 15.52 

Does not matter 229 22.21 37.73 

Important 495 48.01 85.74 

Very important 147 14.26 100.00 

Total 1,031 100.00  

 

2. 3 Awareness of the Land Policies 

In spite of the fact that most migrant women had recognized the great 

importance of land, they still had very little awareness of the national land policies. 

For example, only a few migrant women knew the second round of land 

contracting. Among the unmarried migrant women, only 6.3% said they were 

                                                     
19

  Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An 

Investigation on Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, 

Beijing 2010, p. 33. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 150 

aware of this. When asked about the most recent land adjustment time in their 

villages, 67.6% answered that they were unclear. 

Among the married migrant women, 19.7% knew the second round of land 

contracting. To the question of whether their land had been adjusted in their 

husbands' villages after marriage, 56.7% said they were not sure, and 21.6% 

indicated it had been adjusted, while the other 21.7% had not. In their parents’ 

villages, to the question of the last time of land adjustments, 60.0% said they were 

unclear, and 19.6% indicated it had been adjusted, while the other 20.4% said it 

had not. 

 

2.4 Attitudes to the Disposition of Land in Hometown 

Although most of the migrant women believed that the land was very important, 

there were 32.8% migrant women willing to transfer their land out, because they 

could not only increase their income, but also could get rid of worries; and another 

40.7% of migrant women not willing to transfer their land out, while 26.5% had 

hesitations. For example, to the question “if you are required to give up the right to 

contract land, and completely break off relations with the land”, 59.2% expressed 

anxiety about that, while only 17.8% said that they could abandon the land if the 

conditions are eligible. 

 

2.5 Participation on the Transfer of Family’s Land 

In the survey, due to working outside, lack of labor in family and other reasons, 

69.6% of the migrant women had disposed their land of their domiciles in various 

forms, including: 49.7% of contract farming, 28.2% of rental, 9.4% of 

subcontracting. However, 54.4% of the migrant women actually did not participate 

in their family land transfer decision-making (if we exclude unmarried women, the 

proportion is 52.6%). 

During the land transfer process, most of the transfer did not take place via 

formal procedures; 83.4% of the land was transferred by a verbal agreement or 

neither verbal agreement nor written agreements, because 95.5% migrant women 

did not know how to handle the procedures of land transfer. As for the incomes 

before or after the land transfer, 39.8% of the migrant women indicated that it had 

not been changed, while the incomes that had been reduced and increased 

accounted for 33.5% and 11.9% respectively. As to the frequency of land transfer, 

17.9% of migrant women’s families had experienced land transfer, including 

93.1% for once, and less than 7.0% for twice or above. 

 

 

2.6 Main Problems of Land Rights and Interests 

The investigation shows that the land problems encountered by migrant women 

are mainly about never owned land, never being distributed with residential land 

lots, land acquisition with free or low land-use compensation fees, land 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 151 

adjustments within the contract period. The proportions were 33.2%, 36.2%,17.8% 

and 13.35% respectively. 

 

 

 

 

Table 2 Migrant women’s self-identified Land Rights and Interests
20

 

Self-identification Frequency 

Proportion

c%d 

cNo. of 

responsesd 

Proportion

c%d 

cNo. of 

samplesd 

Never owned land 112 24.89 33.23 

Allocated less in land adjustments 36 8.00 10.68 

Land adjustments within the contract period 45 10.00 13.35 

Forced to transfer land or transfer being 

impeded 
11 2.44 3.26 

Land transfer incomes being intercepted or 

withheld unauthorized 
11 2.44 3.26 

Production and management autonomy being 

interfered 
13 2.89 3.86 

Never being allocated with residential land lots 122 27.11 36.20 

Residential land lots being withdrawn 6 1.33 1.78 

Land occupation with free or low land-use 

compensation fees 
33 7.33 9.79 

Land acquisition with free or low land-use 

compensation fees 
60 13.33 17.80 

Others 1 0.22 0.30 

Total 450 100.00 133.51 

 

2.7 Awareness and Effects on the Vindication of Land Rights 

In the survey, most migrant women chose to remain tolerant in the above-

mentioned land infringements. For instance, to the option of “never owned land”, 

87.3% chose “let matters slide”, 6.7% requested the mediation of village 

committees, 3.7% sought resolutions from competent government authorities, and 

less than 1.0% turned to legal aid. 

Among the migrant women who had taken certain actions to safeguard their 

rights, 96.5% thought those actions were not effective. This not only manifested 

their poor awareness of preserving rights, but also reflected the difficult conditions 

for them to defend their own rights to some extent. 

 

                                                     
20

 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, p. 40. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 152 

 

 

 

 

 

 

 

Table 3 Migrant women’s Land Rights Protection
21

 

Land rights protection Frequency 

Proportionc%d 

cNo. of 

responsesd 

Proportionc%d 

cNo. of 

samplesd 

Let matters slide 117 86.67 87.31 

Require bilateral negotiation 1 0.74 0.75 

Request the mediation of village 

committees 
9 6.67 6.72 

Seek for resolutions from administrative 

departments 
5 3.70 3.73 

Apply for arbitration 0 0.00 0.00 

Administrative reconsideration 0 0.00 0.00 

Submit a lawsuit to court 1 0.74 0.75 

Petition 0 0.00 0.00 

Look for connections or pass through the 

“back door” 
1 0.74 0.75 

Turn to legal aids 1 0.74 0.75 

Others 0 0.00 0.00 

Total 135 100.00 100.76 

 

2.8 Plans for the Future 

When being asked about plans for the future, 33.4% of migrant women intended 

to take live and work in Bejing long-term, and 22.3% did not want to remain in 

Beijing, while 44.4% had not make any future plans. However, 60.0% of the 

migrant women indicated that they were willing to return home and engage in 

farming for a living, if they could not find ideal jobs in the cities. In addition, 56% 

said that if there were preferential policies on choosing occupations or 

entrepreneurial incentives for the migrants who return to their home town, they 

would consider taking advantage of these policies. 

 

3. Institutional Factors 

                                                     
21

 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, p. 40. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 153 

Some scholars believed that the abuse of women’s land rights was mainly due 

to the defects of the State’s legislation, contradictions and conflicts between 

national laws and village regulations and folk conventions, and the lack of effective 

administrative and judicial remedies as well
22

. While Wang Jingxin pointed out 

that the essence of the issue of women’s land is legally equal but actually unequal, 

fair on starting point but unfair in process
23

. This paper argues that the current 

status of migrant women's land rights is a comprehensive consequence of laws and 

regulations, principles and policies, as well as village regulations and folk 

conventions, and that some of the institutions lack gender sensitivity is the hidden 

cultural roots of such status. 

 

3.1 Laws and Regulations 

Since its founding, the PRC has enacted and promulgated many laws and 

regulations related to the issue of rural land, such as land-contracting, management, 

acquisition, transfer, etc., which have protected the land rights of many farmers and 

women to a large extent. For example, the Constitution has repeatedly and clearly 

stipulated that "All citizens of the People’s Republic of China are equal before the 

law” establishing the fundamental basis of legal protection on migrant women’s 

land rights and interests. In addition, many articles and provisions have also 

referred to women’s land rights, such as the Marriage Law, the Land 

Administration Law, the Law on the Protection of Rights and Interests of Women, 

the Rural Land Contract Law, the Property Law and the Land Contract Disputes 

Mediation and Arbitration Law, etc. However, the rural land is assigned to the 

village collective in the current legal framework of public ownership, which 

actually causes a decline in the protection of individual rights in the collective 

economic organizations. When coupled with no specialized norms for land rights 

and interests of migrant women and under the circumstance that the right and 

interest protection of women originally lagged behind, this results in the weakening 

of the legal protection on migrant women’s land rights. 

Firstly, despite the existing Land Administration Law and Property Law both 

specify the collective land ownership is “farmers’ collective”, exercised by the 

“villagers’ committees” or “collective economic organizations” on behalf of it, the 

latter’s rights have often been transgressed or replaced by the former, namely the 

legal arrangements of collective land ownership have resulted in the “ownership 

blur”, whereas making the villagers (including migrant women) as a part of owners 

who have lost their voices on the matters related to land. 

Secondly, although the Rural Land Contract Law guaranteed to a large extent 

the household land contract and management rights, it neither protects the 

                                                     
22

 Dong Jiangai and Chen Xiaoyan, Weihu Nongcun Funv Tudi Quanyi de Falv Sikao (Reflections on 

the Law to Protect Women's Rights to Land), in Funv Yanjiu Luncong (zengkan) [Collection of 

Women’s Studies (supplementary issue)], 2006 (12), pp. 47-50; p. 67. 

23
 Wang Jingxin, Zhongguo Nongcun Funv Tudi Quanli – Yiyi, Xianzhuang, Qushi (Land Rights of 

Chinese Rural Women: the Implications, Current Situation and Trends), in Zhongguo Nongcun Jingji 

(Chinese Rural Economy), 2003 (6), p. 27. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 154 

individual's rights of land disposition nor pays attention to the differences based on 

gender interest relations
24

. Moreover, it ignores the increase in population within 

the contract period, especially the large number of migrant women due to marriage 

and career shift or other reasons. In a situation characterized by women’s rights to 

contract land often immerged in the male-centered families, the vast majority of 

families still take men as their rightful heads of household
25

. As a result, the land 

contract and management rights and interests of families are continually enhancing, 

while the individual’s rights, especially women's rights are gradually weakening, 

and therefore it cannot play an effectively protective role for land contract and 

management rights of migrant women. 

Thirdly, although the Rural Land Contract Law provides that only the 

“members of the rural collective economic organizations” have the right to contract 

the rural land by the collective economic organizations, and the General Principles 

of Civil Law has also made similar provisions on the qualification of ownership for 

farmers’ household to contract and manage land, migrant women have no legal 

credentials yet for access to land rights according to the household registration, 

often causing the loss of their land due to household registration shift linked with 

marital change. 

Fourthly, the Organic Law of Villagers’ Committees stipulates: “A villagers’ 

assembly shall be convened with the participation of at least half of the villagers at 

or above the age of 18 or at least 2/3 of households in the village, and every 

decision made by the villagers’ assembly shall be adopted by a majority vote of the 

villagers present”. However, when the villagers’ assembly discusses and decides 

the public affairs related to land rights in the village, the migrant women who are 

generally in a relatively small number usually cannot get back to the communities 

of their domiciles to participate in the discussion, so that their land rights are often 

ignored or rejected by most of the villagers. 

And finally, there are certain protective provisions for the land rights of women 

in the laws such as the Law on the Protection of Rights and Interests of Women and 

the Land Administration Law, but these provisions still do not take into account 

specific protective measures. For example, when the migrant women submit a 

lawsuit to court against the village committee for the violations on their land rights, 

since “the village committee and its members do not have equal qualifications of 

civil subject or the village committee has no qualifications of administrative 

subject”, the lawsuit of villagers against the village committee is generally 

inadmissible, because it does not apply to administrative or civil proceedings in the 

                                                     
24

 Yuan Minshu and Han Zhicai, Nongcun Funv Tudi Quanyi Xianzhuang Yanjiu (Research of 

Current Situation of Village Women Land Rights), in Anhui Nongye Daxue Xuebao (Shehuikexueban) 

[Journal of Anhui Agricultural University (Social Science Edition)], 2007 (4), p.14. 

25
 Guo Jiangping, Lun Hunjia FunvTudi Chengbaoquan Liushi de Yuanyin ji Falv Baohu (Discussion 

of the Reasons and Legal Protection of Married Women’s Loss of Land Contract Right), edited by 

Jiang Xiuhua, in Shehui Xingbie Pingdeng yu Falv: Yanjiu he Duice (Gender Equality and Law: 

Research and Solutions), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2007, p. 144. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 155 

administrative adjudication procedures of the primary court
26

. This results in the 

lack of effective judicial or administrative remedies for the protection of migrant 

women’s land rights and interests. 

 

3.2 Principles and Policies 

Since the establishment of the PRC, the principles and policies on rural land of 

the CPC and the State have experienced four transitions: the Land Reform in the 

early years after liberation (1949-1953), the Socialist Transformation of 

Agriculture (1953-1956), the People's Commune System (1958-1984), and the 

Household Contracted Management Responsibility System (1978 till today)
27

. 

Taking 1978 as a turning point, China's rural land system has been gradually 

changed from “collective owned, unified management” into a “two-level 

management system characterized by the combination of centralized operation with 

decentralized operation on the basis of household contract management”, which 

not only guarantees the production and management autonomy of the farmers on 

the premise of maintaining rural land collective ownership, but also creates the 

institutional conditions for rural-urban women’s migration and non-agricultural 

industry movements. In the “Notice on Rural Work in 1984” (guanyu yi jiu ba si 

nian nongcun gongzuo de tongzhi), the CPC Central Committee stipulated that land 

contracts “would last 15 years” and formulated the principle "big stability, small 

adjustments” (da wending, xiao tiaozheng) on which the contract system should be 

based. In the 1993 document “Some Policy Measures on the Current Agriculture 

and Rural Economic Development” (guanyu dangqian nongye he nongcun jingji 

fazhan de ruogan zhengce cuoshi), the CPC Central Committee and State Council 

further extended the land contract period to another 30 years, and promoted the 

implementation of the method “not increasing land with population growth, not 

decreasing land with population reduction” (zeng ren bu zeng di, jian ren bu jian di) 

within the contract period.  Lastly, in 2008 the CPC Central Committee further 

pointed out in the “Decision of the CPC Central Committee on Some Major Issues 

about Advancing Rural Reform and Development” (zhonggongzhongyang guanyu 

tuijin nongcun gaige fazhan ruogan zhongda wenti de jueding) the need to give 

farmers more fully secure land contracts and management rights, and to maintain 

the existing land contract relationships stable and “unchanged for a long time” 

(changjiu bu bian). These principles and policies have played a very important role 

in stabilizing the land contract relations in the first and second round of land 

contract periods, and in motivating the farming enthusiasm of farmers, but at the 

same time they have ignored the rights and interests of individuals in the family 

and the movements and changes (increase or decrease) of its members, resulting in 

                                                     
26

 Dong Jiangai and Chen Xiaoyan, Weihu Nongcun Funv Tudi Quanyi de Falv Sikao (Reflections on 

the Law to Protect Women's Rights to Land), in Funv Yanjiu Luncong (zengkan) [Collection of 

Women’s Studies (supplementary issue)], 2006 (12), p. 50. 

27
 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, pp. 

111-113. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 156 

the daughters-in-law (or sons-in-law), divorced or widowed, and nongjiafei women, 

as well as new-born children, losing their contract land and management rights as 

well as losing the relative economic interests after land acquisition under the 

“stable” and “changeless” provisions
28

. Yet migrant women are only one part of 

them. In addition, the land rights of migrant women are also affected by the 

undeveloped rural land transfer market, shortcomings in compensation and 

resettlement after rural land expropriation or requisition, the lack of regulated and 

ordered administration on the land use right of rural construction land and 

residential land lots
29

, and the damages to the continuity of rural women's land 

contract rights because of the inconstancy and inconformity of land policies. 

However, the land rights of migrant women are not only related to the above-

mentioned transition of rural land system, but also constrained by China’s urban-

rural dual social security system and provision of basic public services in China. 

For a long time, the land and family mode of social security has prevailed in 

China’s rural areas. Although the new rural cooperative healthcare system, the 

rural pension insurance and social assistance and other new social security systems 

cover the vast majority of the rural population, the investigation shows that only 

about 10% of the migrant women who work in Beijing enjoy some kind of social 

insurance
30

. This indicates that even today land is still an important source of 

income and social security for migrant women who have been working outside for 

many years. In recent years, the central and local governments have attached great 

importance to the basic public services for the floating population, and have 

adopted a series of policies and regulations to help migrant workers solve problems 

related to employment, healthcare, children's education and social security, etc. 

However, due to the features of urban-rural “dualization” and regional 

“fragmentation” of the public service system, there are still notable regional, 

hierarchical and occupational segregations and differences in the public service 

provision and access between urban and rural residents
31

. The consequence is that 

many migrant women are unable to obtain the same opportunities and treatments 

regarding social security that urban residents enjoy, and are excluded from the 

                                                     
28

 Women’s Rights and Interests Department of All China Women’s Federation, Shidi Funv Tudi 
Quanyi ji Shenghuo Zhuangkuang Baogao (The Lost Land: Women’s Land Rights and Their Life 

Status), edited by Han Xiangjing, in 2009-2010 Nian: Zhongguo Nvxing Shenghuo Zhuangkuang 

Baogao [Annual Report on Chinese Women’s State of Life No. 4 (2009-2010)], Shehui Kexue 

Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, p. 108. 

29
 Qian Wenrong and Mao Yingchun, Zhongguo Nongcun Funv Tudi Quanli Wenti de Shizheng 

Yanjiu (An Empirical Study of Land Rights of Rural Women in China), in Zhejiang Daxue Xuebao 

(renwen shehuikexueban) [Journal of Zhejiang University (Humanities and Social Sciences)], 2005 

(9), pp. 23-24. 

30
 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, p. 42. 

31
 China Institute for Reform and Development (Hainan), Jiben Gonggong Fuwu yu Zhongguo Renlei 

Fazhan (Basic Public Services and Human Development in China), Zhongguo Jingji Chubanshe, 

Beijing: 2008, p. 250; Research Group of Development Research Center of the State Council, 

Nongmingong Shiminhua: Zhidu Chuangxin yu Dingceng Sheji (Civilianizing the Rural Migrants), 

Zhongguo Fazhan Chubanshe, Beijing 2011, p. 49. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 157 

urban public service system, which in turn is another institutional factor that makes 

the migrant women lose their land. 

In fact, the deeper reason that affects migrant women’s land rights is the dual 

urban-rural socio-economic structure, which is generated by the special urban-rural 

dually split “household registration system” that has lasted since the era of planned 

economy. This system registers China’s urban and rural residents in accordance 

with two categories of registration – “agriculture household” and “non-agricultural 

household”, and determines access to social security, public services and welfare 

systems and so on. Some scholars have pointed out that such a system embodies 

the identity discrimination of civil rights in politics, and hinders the rights of 

citizen’s free settlement and migration
32

. The main part of the existing household 

registration system is the management of household transfer for rural-urban 

migration, with a very complex transfer procedure. Since the reform and opening 

up, China’s household registration system has gone through many reforms, but it 

has not yet made a fundamental breakthrough. Indeed, not only is the household 

registration system of large and medium-sized cities not yet really open, but also 

the cross-provincial household registration reform is still in severe difficulties
33

. 

This means that, due to entry restrictions such as economic and educational barriers, 

most of the migrant women and their family members find it very difficult to gain 

citizenship and settle permanently in the cities. Thus they are often vulnerable to 

discriminatory treatment when it comes to employment, social security system and 

public services, etc. While the issue of their land rights and interests is usually 

immerged and marginalized under the constraints of identity system and household 

registration system. 

 

3.3 Village Regulations and Folk Conventions 

Village regulations and folk conventions are the rules and regulations 

formulated by the villagers in accordance with the practical conditions of the 

village according to the laws, regulations, principles and policies of the CPC and 

the State in the initial stage of villagers' autonomy. They aim to maintain the 

village’s social order, social and public morality, the folk of the village’s 

atmosphere, and the construction of spiritual civilization by constraining villagers’ 

behaviors. It is also an important basis of villagers’ autonomy developed by 

villagers’ assemblies based on the Organic Law of Villagers’ Committees. Some of 

the existing studies argue that the source of the violation of women's land rights is 

represented by village regulations and folk conventions as well as the traditional 

marriage culture that still play an important role in the rural communities, rather 

                                                     
32

 This point of view is drawn from a paper written by Wei Wanqing. Huji Zhidu Gaige dui Liudong 

Renkou Shouru de Yingxiang Yanjiu (A Study on the Income Effects of Hukou Reform on the 

Floating Population), in Shehuixue Yanjiu (Sociological Studies), 2012 (1), pp. 152-153., but the 

original ideas are from Solinger, Dorothy J.; Alexander, Peter & Anita Chan; Wang Xiaozhang. 

33
 Li Qiang, Zhongguo Shehui Bianqian 30 Nian:1978-2008 (Social Changes in China), 1978-2008, 

Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2008, p.130. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 158 

than the legal system and policies of China
34

. The long-standing patriarchal social 

structure imposed on women’s dependent gender roles and the congfuju (patrilocal 

residence) marriage customs still weaken the functions of the statutory 

institutions
35

, while the village regulations and folk conventions that are contrary to 

the relevant laws often cause deprivation of rural women’s land rights mainly 

through the different definitions of “member of rural collective economic 

organizations”
36

. 

This survey shows that some village regulations and folk conventions, coupled 

with the traditional Chinese congfuju marriage customs, have caused to a certain 

degree damages to migrant women’s land rights. For instance, the provisions of 

Village M. in Huangzhong County, Qinghai Province stipulates that the land of 

unmarried women who are at least 18 years old will be withdrawn in every land 

adjustments; the Village S. in Suizhou City of Hubei Province regulates that, no 

matter how long the married women have been living in the village, the 

compensation for land requisition can only be allocated according to the standards 

of banqianhu (relocated households). In addition, there are village regulations 

requiring a married woman to transfer her hukou out of the village after marriage; 

even if they have been married into the same village, their hukou will be 

maintained in the village only as konggua (empty link), and they cannot enjoy the 

corresponding treatments of the villagers. In particular, other provisions stipulate 

that the original home villages will withdraw the nongjiafei women’s land, 

regardless of whether their hukou are relocated
37

. Such village regulations and folk 

conventions not only have exacerbated the inherent contradictions between the 

marital changes of migrant women and the fixed land, ignoring the legitimate 

rights and interests of migrant women, but have also emphasized the rights of the 

male villagers, and some villages even take the village regulations and folk 

conventions as a means against women, brazenly depriving them of their land 

rights and interests of the older unmarried, married, nongjiafei and divorced 

women. If the provisions conflicting with laws and policies are incessantly 

implemented and replicated, the traditional concept of “son preference” in the 

urban and rural communities will be further enhanced, and even migrant women’s 

position in the collective economy of their sending villages will be reduced. 

                                                     
34

 Guo Zhenglin, Nongcun Funv de Tudi Quanli yu Zhidu Baozhang (Land Rights and Institutional 

Security of Rural Women), in Zhonggong Ningbo Dangxiao Xuebao (Journal of the Party School of 

CPC Ningbo Municipal Committee), 2004 (1), pp. 64-65. 

35
 Wang Jingxin, Zhongguo Nongcun Funv Tudi Quanli – Yiyi, Xianzhuang, Qushi (Land Rights of 

Chinese Rural Women: the Implications, Current Situation and Trends), in Zhongguo Nongcun Jingji 

(Chinese Rural Economy), 2003 (6), pp. 26-27. 

36
 Wang Zhuqing, Shehuixingbie Shijiao xia de Nongcun Funv Tudi Quanyi Baohu (The Protection of 

Rural Women’s Land Rights under a Gender Perspective), in Nongcun Jingji (Rural Economy), 2007 

(3), p. 37; Shi Guoqing and Wu Xiaofang, Shehuixingbie Shijiao xia de Nongcun Funv Tudi 

Baozhang Zhuangkuang (The Situation of Rural Women’s Land Security from a Gender Perspective), 

in Zhejiang Xuekan (Zhejiang Academic Journal), 2008 (6), p. 205. 

37
 Wu Zhiping, Zhongguo Liudong Funv Tudi Quanyi Zhuangkuang Diaocha (An Investigation on 

Land Rights of Migrant Women in China), Shehui Kexue Wenxian Chubanshe, Beijing 2010, p. 25; p. 

27; pp. 30-31. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 159 

However, it is fortunate that such conflicts might be alleviated following the 

enactment and implementation of the newly-amended Organic Law of Villagers’ 

Committees in 2010. It stipulates that “The villagers' charter of self-government, 

village regulations, folk conventions and decisions made by the villagers’ assembly 

or the villagers’ representatives assembly may not conflict with the Constitution, 

laws, regulations and state policies and may not contain any information infringing 

upon the personal rights, democratic rights and lawful property rights of villagers”; 

“If the villagers’ charter of self-government, a village regulation or folk convention, 

or a decision made by the villagers' assembly or the villagers’ representatives’ 

assembly violates the preceding provision, the people’s government of the 

township, ethnic township or town shall order it to be corrected”; and “Where a 

villagers’ committee or any member thereof makes a decision infringing upon the 

legitimate rights and interests of any villager, the villager may apply to the people’s 

court to rescind the decision and subject the liable person to legal responsibility”. It 

not only reaffirms the relationship between the “civil laws” (minjianfa) and the 

“national laws” (guojiafa), specifies the legitimacy of the ethnic township or town 

to review the village regulations and folk conventions, but also provides the legal 

remedies for the aggrieved villagers, so it is more beneficial in terms of protection 

of migrant women's land right and interests. 

 

3.4 Gender Analysis 

Gender theory emphasizes gender equality between men and women, enabling 

them to equally participate in, contribute to the benefits of social development
38

. 

Gender mainstreaming has recognized the actual differences between sexes, but it 

not only falls back on helping women adapt to the social status quo, “but trying to 

change the social system and social structure according to the gender differences 

between men and women”
39

. Seen from a gender perspective, due to the limitations 

of social identity and the household registration system, migrant women are in a 

disadvantageous position in both the urban-rural differential pattern and gender 

power relations. They also experience double discrimination on identity and gender 

in the process of marital changes and spatial migration. As for their land rights, the 

following institutional factors are worthy of reflection. 

On the one hand, some existing laws and regulations, principles and policies, as 

well as village regulations and folk conventions of China lack gender sensitivity. 

Although the vast majority of current institutional texts are gender-neutral and fair 

on the surface (namely equality between men and women or even the right 

protection for women is far higher than that of men), in practice they do not take 

into account the reality of gender relations and gender culture, whereas gender bias 

                                                     
38

 Wang Zhuqing, Shehuixingbie Shijiao xia de Nongcun Funv Tudi Quanyi Baohu (The Protection of 

Rural Women’s Land Rights under a Gender Perspective), in Nongcun Jingji (Rural Economy), 2007 

(3), p. 37. 

39
 T. Rees, Pingdeng Jihui Moxing: Xiubuxing Zhengce, Shiyingxing Zhengce ji Gaizaoxing Zhengce 

(Model of Equal Opportunities: Reparative Policy, Adaptive Policy and Reformative Policy), in Funv 

Yanjiu Luncong (Collection of Women’s Studies), 2000 (2), p. 4. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 160 

or discrimination implied in the institutional texts often result in damages to 

migrant women’s land rights and interests during the implementation process. For 

example, both the rural land system regarding the household as a contract and 

management unit and the above-mentioned measure “not increasing land with 

population growth, not decreasing land with population reduction” have apparent 

gender-blind spots, because they have ignored the “patriarchal” family patterns and 

the congfuju marriage customs. As a result, they have given the land rights of 

distribution and redistribution to the men, and then bring the disadvantageous 

consequences to migrant women in the implementation processes. 

On the other hand, the existing institutions related to the migrant women’s land 

rights system appear from abstract to specific, followed by the orientation from the 

central to the grassroots level. While their localization and operability shows an 

increasing trend, their legally binding and legitimacy takes a decreasing trend. At 

the same time, there are still many contradictions and conflicts among the laws, 

regulations, principles, policies, village regulations and folk conventions, making it 

difficult to reconcile with and support each other in practice, and likely causing 

distortion and deformation of the policies and regulations during implementation. 

For instance, there is a lack of inherently consonant relations between the Law on 

the Protection of Rights and Interests of Women and the “not increase land with 

population growth, not decrease land with population reduction” policy
40

, and there 

are also conflicts between the Organic Law of Villagers’ Committees and many 

village regulations and folk conventions. However, the much deeper reason why it 

is difficult to get effective protection of migrant women’s land rights is often not 

represented by inadequate or partially implemented policies and regulations, but by 

the inherently or even gradually enhanced traditional concept of gender in the rural 

society. Once the unequal concept of gender is normalized or institutionalized, the 

migrant women’s land rights are likely to face greater risks. 

 

4. Suggestions 

According to the above discussed status and issues of migrant women in China, 

this paper proposes the following recommendations to further safeguard and defend 

their land rights. 

 

4.1 Formulate and improve the related policies and regulations, uphold and 

safeguard the long-term stability of rural land system of the CPC and the 

State 

                                                     
40

 Zhu Ling, Nongdi Fenpei zhong de Xingbie Pingdeng Wenti (Gender Inequality in China’s Land 

Tenure System), in Jingji Yanjiu (Economic Research Journal), 2000 (9), p. 35; Dong Jiangai, 

Nongcun Funv Tudi Quanyi ji qi Baozhang (The Study Of The Law/policy Performance Condition 

About Guarantee Village Women's Land Rights), in Huazhong Shifan Daxue Xuebao (renwen 

shehuikexueban) [Journal of Huazhong Normal University (Humanities and Social Sciences)], 2006 

(l), pp. 8-15. 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 161 

At the present stage, the crucial point for adhering to the basic rural 

management system is to give farmers more fully secure land contract and 

management rights, and to maintain the existing land contract relations stable and 

unchanged for a long time. First, the subject qualification for members of 

“collective economic organizations” should be legally defined, and the relevant 

rights and interests in land contracted management of the members should be 

clearly entitled. Second, the right to registration of certification of rural land should 

be well organized, and the administration on land contract enhanced through 

policies. Third, the transfer of land use rights should occur on a compensated, 

voluntary basis and be conducted in accordance with the law. Finally, the relevant 

laws and policies should be revised and improved to widen the channels to legal 

and administrative remedies on migrant women's land rights. 

 

4.2  Gradually deepen the reform of household registration system, 

accelerate the establishment of urban and rural integrated social security and 

public service system 

First, take the reform of household registration system as the entry point to 

break the division of the urban-rural dual system as soon as possible; relax the 

settled-in conditions and lower the thresholds into the cities; implement the 

residence permit system steadily and establish a sound unified urban and rural 

population registration and administration system; guide the ordered population 

migration and movements; and phase out all the other additional functions attached 

to the existing household registration system. Second, explore the establishment of 

the social security system connected with both urban and rural areas; continue to 

improve various measures for the migrants to participate in the social insurance 

programmes; expand the coverage and promote the overall planning level of social 

security, paying particular attention to meeting the special security needs of 

migrant women and landless farmers. Third, incorporate the floating population 

into the urban social development plans, improve the public service system with 

coverage of the floating population, help migrant women enjoy the same benefits 

such as employment, health care, housing, children's education, family planning 

equally to the urban residents, and make great efforts to realize the equalization of 

basic public services. 

 

4.3 Standardize the formulation and implementation of village regulations 

and folk conventions by law, and strive to build the mechanisms of interest 

expression and realization for migrant women 

On the one hand, conduct the legal clean-up of the villagers’ charter of self-

government, the provisions relating to land contract management, village 

regulations, folk conventions, decisions made by the villagers’ assembly or the 

villagers’ representatives assembly, village regulations and folk conventions in 

accordance with the law, revoke the village regulations and folk conventions 

conflicting with state laws and policies, and abolish the contents implying gender 

discrimination against migrant women or damaging their legitimate rights and 



 

 

 

 

 

Zhongda Yuan DEP n. 20 / 2012 

 

 162 

interests. Meanwhile, establish the correction mechanism or judicial review 

mechanism of the decisions made by the villagers’ assembly as soon as possible. 

On the other hand, promote migrant women’s participation in the public affairs of 

both the sending and receiving places, and enhance the convenience services for 

migrant women to preserve their rights in urban and rural communities, so as to 

ensure that their legitimate interests can be effectively embodied and expressed. 

 

4.4 Incorporate a gender perspective into laws and policies, and actively 

promote the process of gender mainstreaming 

On the one hand, all the legislative and administrative activities should stick to 

the basic state policy of “gender equality”, and the gender perspective should be 

introduced into the whole process of formulation and implementation of laws and 

policies. In particular, pay more attention to enhance the gender sensitivity of 

institutional texts related to migrant women’s land rights, so that they can equally 

participate in socio-economic development and share the achievements by reform 

and opening up. On the other hand, men and women’s experiences, knowledge and 

interests should be applied to the development agenda, avoid the gender-based 

standardized and institutionalized discrimination as far as possible, eliminate the 

negative impacts on migrant women’s land rights gradually resulted from the 

concepts and culture of “patriarchy” and “patrilocal”, and push forward the process 

of gender mainstreaming steadily all over China. 

 

5. Conclusions 

Migrant women are an important component of China’s large floating 

population, and the current status of their land rights and interests is only a 

miniature of the whole rural women’s land issues. In China’s specific institutional 

arrangements and unique social structure, they have temporarily left their rural land, 

but cannot be fully integrated into the city life; they are eager to take roots in the 

cities, but cannot get rid of dependence on the land. They have been trapped in a 

long-term wandering state, mainly because their land rights and interests are 

embedded in the dominant patriarchal power structures. Therefore, this paper hopes 

that the migrant women's land issues can attract wider attention, so that their 

legitimate rights and interests can be more effectively protected. This is not only 

the objective requirements to further promote the process of China’s 

industrialization and urbanization, but also an important prerequisite to ensure 

social harmony and stability. 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Jane Addams, i miti della “madre 

nutrice” e la pace (1922) 

a cura di 

Bruna Bianchi 

Riformatrice e femminista, premio Nobel per la  pace nel 1931, fondatrice del 

più importante social settlement degli Stati Uniti (Hull House a Chicago) e, a 

partire dalla Grande guerra, una delle figure maggior rilievo del pacifismo 

internazionale, Jane Addams (1860-1935) ha anticipato molti temi 

dell’ecofemminismo contemporaneo
1
. L’idea dell’interdipendenza di tutti gli esseri 

umani, il  rispetto per le differenze, l’enfasi sulla cooperazione, l’opposizione verso 

ogni comportamento che sostenesse la divisione, lo sfruttamento, la competizione, 

la preoccupazione per il degrado ambientale urbano avvicinano Jane Addams alla 

visione ecofemminista contemporanea.  

Nei suoi scritti non troviamo un esplicito riferimento alla connessione tra 

oppressione delle donne e dominio sulla natura, ma in numerose opere vi è la 

consapevolezza che l’avvento del patriarcato aveva rotto un equilibrio antico tra le 

donne e la natura, tra le donne, la terra e il lavoro del pane. Spinte dall’impulso a 

nutrire e proteggere i figli, infatti, erano state le donne ad inventare le tecniche 

agricole e tutte le arti pacifiche. Se le attività tradizionali delle donne erano state 

loro sottratte, l’impulso a conservare la vita era ancora vivo.  

Già nel 1880, in un discorso tenuto al College, il Rockford Female Seminary, 

dove conseguirà il diploma l’anno successivo, ricordando la rapida crescita dei 

movimenti femminili, Jane Addams, allora ventenne, aveva affermato: 

Così abbiamo deciso di essere bread givers nel corso della nostra vita; nella convinzione che 

solo nel lavoro risiede la felicità e che la sola vita vera e onorevole è una vita fatta di 

occupazioni utili e di oneste fatiche, abbiamo deciso di idealizzare il nostro lavoro e 

adempiere in questo modo alla Missione più Nobile della Donna
2
. 

Il valore delle attività tradizionali delle donne volte a produrre e porgere il 

nutrimento rivestirà sempre un ruolo centrale nel pensiero sociale e pacifista di 

Jane Addams fino a diventare l’aspetto fondamentale della sua elaborazione 

                                                     
1
 A. M. Pois, Foreshadowings. Jane Addams, Emily Greene Balch, and the Ecofeminism/Pacifist 

Feminism of the 1980s, in “Peace & Change”, vol. 20, 4, 1995, pp. 439-465. Sul pensiero e la vita di 

Jane Addams (1860-1935), la bibliografia è vastissima. Per un’introduzione generale rimando a J. 

Addams, Donne, immigrati, governo della città. Scritti sull’etica sociale, a cura e con introduzione di 

Bruna Bianchi, Spartaco, Santa Maria Capua a Vetere 2004. Sul pacifismo di Jane Addams e sul tema 

della violenza alle donne in guerra si veda il n.10 di questa rivista. 

2
 Il testo del discorso dal titolo Bread Givers è riportato in J. Bethke Elshtain, The Jane Addams 

Reader, Basic Books, New York 2002, pp. 8-9. 



 

 

 

 

 

Jane Addams DEP n. 20 / 2012 

 

164 

 

teorica, il sistema di valori che permeava l’attività del settlement. Come molte altre 

femministe, Jane Addams attribuiva alla domesticità un ampio significato sociale e 

morale ed in essa individuò il modo specifico delle donne di realizzare la 

cittadinanza.  

Negli anni Novanta la lettura dell’opera di Otis Tufton Mason: Woman’s Share 

in Primitive Culture3
 rafforzò le sue convinzioni sul ruolo delle donne 

nell’evoluzione umana. Sulla base di studi antropologici, delle opere di esploratori 

e viaggiatori, della documentazione archeologica e artistica, il responsabile della 

sezione etnografica dei musei americani aveva individuato nella casa il luogo della 

civilizzazione. Mason attribuiva all’attività e alla creatività femminile le tecniche 

agricole e gran parte delle innovazioni nel campo dell’arte e dell’artigianato. Alle 

donne si doveva lo sviluppo del linguaggio, delle credenze religiose e dei miti, la 

nascita dell’organizzazione sociale. “Tutte le strutture sociali sono costruite attorno 

alle donne. La prima società stabile è stata costituita dalla madre e dal figlio”4. 

Dall’affermazione del patriarcato l’autorità morale delle donne all’interno della 

comunità era stata mortificata e la maternità aveva perso dignità. 

Nel corso del primo conflitto mondiale Jane Addams vide la possibilità per le 

donne di rimediare a quella che definiva “l’immensa distorsione negli affari 

internazionali” orientati alla morte. Ricordando il suo impegno perché nell’Europa 

devastata dalla guerra e affamata potessero giungere i rifornimenti alimentari 

americani, scrive: 

Mi sembrava che milioni di donne americane potessero impegnarsi in un grande scopo di 

rilevanza mondiale, quello della conservazione della vita; si poteva trovare un antidoto alla 

guerra nelle capacità affettive femminili in grado di abbracciare con la loro compassione tutti 

i bambini indifesi
5
. 

Il “lavoro del pane”, ovvero il fondamento dell’esistenza, avrebbe potuto essere 

sottratto alla sfera del mercato e tornare ad assumere il significato puramente 

umano che aveva rivestito per secoli fino a che la produzione e la conservazione 

del cibo non furono sottratte alle donne. 

Sappiamo che quando i raccolti di cereali e di radici, prodotti con tanta sollecitudine dalle 

donne primitive, iniziarono ad avere un valore commerciale, della loro produzione e del loro 

scambio si impadronirono gli uomini, proprio come successivamente si impadronirono della 

ceramica e di altre attività femminili. 

I gesti semplici, volti a nutrire i figli e la comunità, che le donne avevano 

compiuto fin dall’età più antica, come quello di macinare il grano e il miglio, si 

erano caricati di “memoria penetrante” e si manifestavano nelle reminiscenze che 

ogni donna portava con sé e istintivamente sfidavano la guerra. Come Pëtr 

Kropotkin, Jane Addams era convinta che gli impulsi a proteggere i deboli e a 

conservare la vita, apparsi ben prima dell’avvento del patriarcato, della guerra e 

                                                     
3
 Otis Tufton Mason, Woman’s Share in Primitive Culture, Anthropological Society, London-

New York, 1895. Sull’opera di Mason Jane Addams basò un corso di dodici conferenze che tenne 

all’Università di Chicago. 

4
 Ivi, p. 283. 

5
 J. Addams, The Long Road of Woman’s Memory, Macmillan, New York 1916, p. 75. 



 

 

 

 

 

Jane Addams DEP n. 20 / 2012 

 

165 

 

della schiavitù, fossero assai più radicati nell’animo umano della competizione e 

del conflitto. Nel mondo femminile, in cui si erano andate forgiando le relazioni 

umane fondamentali, il sentimento della compassione era profondo e rendeva 

insopportabile ogni offesa alla vita
6
.  

Nel brano che segue, tratto dal volume Peace and Bread in Time of War 

(Macmillan, New York 1922, pp. 77-87)
7
 Jane Addams ripercorre le proprie 

riflessioni negli anni di guerra e il farsi strada di un nuovo sentimento di fiducia 

nella capacità delle donne di contrastare la guerra, “il nemico implacabile del loro 

impegno di secoli”. La traduzione è mia. 

 

Considerazioni su razioni alimentari e attività tradizionali delle donne  

Più la guerra continuava e si andavano sviluppando nuove organizzazioni con lo 

scopo di soccorrere i feriti e degli orfani, noi pacifisti sentivamo in misura 

crescente il bisogno del sollievo del lavoro, benché fosse difficile trovare la nostra 

collocazione. Ad esempio la Croce Rossa americana, seguendo la prassi della 

società britannica, era divenuta parte dell’organizzazione militare, cosa che prima 

non era mai accaduta, e i suoi appelli umanitari volti alla raccolta di fondi avevano 

sfruttato appieno gli entusiasmi patriottici. Una tale commistione non soltanto 

rendeva difficile per i pacifisti di identificarsi con la Croce Rossa, ma tutte le 

attività di guerra che dipendevano dai fondi pubblici iniziarono a temere la 

collaborazione dei pacifisti. Naturalmente, questo era del tutto normale, dal 

momento che la stampa associava costantemente i termini di traditore o filo-

tedesco con quello di pacifista, come se stessero parlando della stessa persona. 

Ci furono molti esempi di questo timore, di sentire che una buona era messa in 

pericolo se un pacifista vi si identificava, e ciò comportò l’abbandono da parte di 

singoli pacifisti delle organizzazioni che loro stessi avevano fondato o promosso. 

Ma benché talvolta ci sentissimo feriti nei nostri sentimenti quando uno di noi era 

considerato palesemente “persona non grata”, penso che nel complesso noi 

riconoscessimo con franchezza che la responsabilità di certi incidenti fosse da 

attribuire ai meccanismi della politica spicciola. Ad ogni modo imparammo ad 

affrontare il rifiuto senza risentimento. Personalmente mi era più facile sopportare 

tali incidenti rispetto alle persecuzioni occasionali che venivano da pacifisti 

entusiasti e fanatici, quando apertamente mettevano in discussione l’integrità e 

l’onestà dei loro compagni di un tempo e che ora  si erano convinti della necessità 

della guerra. 

Come molti altri americani, pertanto, ho provato un senso di grande sollievo 

quando alla fine il Congresso istituì un Ministero per l’approvvigionamento 

                                                     
6
 M. Curti, Jane Addams on Human Nature, in “Journal of the History of the Ideas”, vol. 21, 2, 1961, 

pp. 245-246. 

7
 Una prima versione dal titolo The World’s Supply and Woman’s Obligation fu pubblicata nel 1918 

in “The Journal of Home Economics”. 



 

 

 

 

 

Jane Addams DEP n. 20 / 2012 

 

166 

 

alimentare e quando Hoover
8
, che aveva trascorso due anni e mezzo in Europa a 

stretto contatto con le conseguenze della guerra, lanciò il suo primo appello ai suoi 

connazionali in nome della scarsità di cibo che toccava il mondo intero, insistendo 

sul fatto che “la situazione era un problema di umanità, più che di guerra”. 

Certamente vi era una sfera di attività in cui ci potevamo gettare con entusiasmo 

e se non fossimo stati troppo visibili, avremmo potuto lavorare senza ostacoli, ma 

forse sarebbe stato troppo sperare in quest’ultima eventualità. Benché gli ostacoli si 

presentassero di tanto in tanto, almeno nel mio caso, non si rivelarono un 

impedimento e ben presto iniziai a ricevere più inviti a tenere conferenze sulla 

conservazione del cibo in relazione alle necessità dell’Europa di quante ne potessi 

accettare. Alcuni di questi inviti provenivano dal Ministero federale per gli 

approvvigionamenti alimentari, e in California, in Texas, in Colorado e in altri 

stati. Ma ciò a cui io tenevo di più era l’opportunità di parlare alle organizzazioni 

femminili perché non solo credevo, come andavo affermando in modo piuttosto 

complesso che “in questa grande impresa le donne avrebbero potuto avere un ruolo 

rilevante se soltanto si fossero sforzate di comprendere il significato in un 

momento di crisi mondiale che una maggiore produzione di cibo e una sua più 

accurata conservazione”, ma credevo anche che in questo modo avremmo potuto 

andare a toccare impulsi più forti profondi di quelli che inducono così tante donne 

ad alimentare lo spirito bellico. C’era qualcosa di altrettanto primordiale e 

autentico nel nutrire i deboli come nel combattere e nella storia umana l’attività di 

nutrire i bambini da parte della tribù ha preceduto la guerra di forse un milione di 

anni. Gli antropologi vanno ripetendo che la guerra ha fatto la sua apparizione nel 

mondo non più di 20.000 anni fa. Essa è infatti talmente recente che i discendenti 

dei popoli primitivi oggi non la comprendono. Essi possono compiere assassini 

individuali, ma non combattimenti collettivi che vedano fronteggiarsi masse di 

uomini. Un istinto e una pratica più antica connessa al cibo non potrebbe essere 

risvegliata ed essere abbastanza forte da sopraffare ed estinguere la tendenza più 

recente al conflitto? Ogni individuo porta in sé qualcosa di queste due tensioni: io 

ero solita ricordare a me stessa che sebbene avessi antenati che avevano combattuto 

in tutte le guerre americane fin dal 1684, ero anche la figlia, la nipote e la bisnipote 

di proprietari di mulini. Il mio primo ricordo è quello di essere sollevata da un paio 

di braccia infarinate perché potessi vedere girare le pesanti macine del mulino. 

L’occupazione più gioiosa della mia infanzia era quella di osservare il movimento 

della vecchia pala sul retro del mulino e lo spumeggiare dell’acqua. Riuscivo a 

capire dal rumore del mulino quando la vecchia pala era usurata, il che accadeva di 

tanto in tanto, molto tempo dopo l’introduzione delle turbine. Osservando l’acqua 

spumeggiante la mia mente infantile andava alle distese di grano dritto e giallo, al 

suo passare attraverso i processi della macinazione, dell’imballaggio e 

dell’accatastamento dei sacchi di farina bianca e talvolta si spingeva fino a 

immaginare miriadi di tazze di pane e latte. 

                                                     
8
 Herbert Hoover (1874-1964) durante il conflitto alla guida della Committee for Relief in Belgium,  

quando gli Stati Uniti entrarono in guerra diresse la Food Administration. Fu il trentunesimo 

presidente degli Stati Uniti, dal 1929 al 1933. 

 



 

 

 

 

 

Jane Addams DEP n. 20 / 2012 

 

167 

 

Ancora, quei due impulsi, quello della guerra e quello per il pane si 

mescolavano nei miei ricordi di mesi trascorsi in viaggio. Certamente in ogni 

capitale d’Europa si vedevano di continuo esercitazioni di soldati e riviste alle 

truppe, ma c’erano anche le contadine che ovunque nel mondo stanno tuttora 

portando avanti gran parte del lavoro di coltivazione e di preparazione del cibo. Le 

rivedo ovunque nel campi della vasta Russia come nei piccoli pascoli della 

Svizzera; ad ogni bordo di strada in Palestina mentre macinavano con le mole a 

mano, in Egitto mentre trasportano l’acqua del Nilo, in continuazione perché il 

mais non morisse. I giornali riportavano quotidianamente le alterne fortune della 

guerra su entrambi i fronti e i nostri cuori erano straziati dall’angoscia e dai cattivi 

presentimenti perché tutto ciò che il mondo tiene in gran conto dipendeva dalle 

sorti della battaglia. Ma certamente il lavoro per il pane, che per me era più 

fondamentale e legittimo della guerra, continuava ad andare avanti ovunque. Nel 

mio desiderio di svelarlo e di illustrare le attività tradizionali femminili con un po’ 

della loro poesia e del loro significato, lessi con grande attenzione il libro di Fraser 

Il ramo d’oro, due grossi volumi dedicati alla storia e all’interpretazione degli 

innumerevoli miti degli Spiriti del Mais. Questi spiriti sono sempre femminili e 

normalmente sono rappresentati da una Madre Mais e da sua figlia, che vagamente 

corrisponde alla greca Demetra, l’eterna nutrice, e a sua figlia Persefone.  

Con il rischio di addentrarmi nella narrazione di quest’opera proverò a riferire 

parte del contenuto che mi ha portato un po’ di sollievo, per quanto fosse possibile 

in quel momento, e che indicai ad altre donne. Fraser rivela che tracce del mito 

della Madre Mais e della Ragazza Mais si ritrovano in quasi tutte le società agrarie 

d’Europa e in molte tribù dei nativi del Nord America. Il mondo orientale ha la sua 

Madre Riso e in suo onore ci sono cerimonie solenni quando i grani di riso, che si 

crede contengano “sostanza spirituale” viene raccolto. Queste divinità sono sempre 

femminili, come forse è naturale a causa dell’associazione con la fecondità e la 

crescita e su di esse si sono andate accumulando molte opere poetiche e canzoni 

sulla semina del grano e sul raccolto e le lamentazioni più tristi che esprimono il 

dolore della carestia. 

I miti incentrati sulla Madre Mais, lasciavano solo debolmente presagire ciò che 

le ricerche scientifiche accurate hanno in seguito verificato e sviluppato. Gli 

studiosi delle società primitive ritengono che le donne siano state le prime 

agricoltrici e per lungo tempo siano state le sole a inventare e perfezionare le 

tecniche agricole. Gli uomini della tribù facevano ben poco per la coltivazione del 

suolo oltre a dissodare il terreno e talvolta a recintarlo con una rozza protezione. La 

donna riforniva la tribù di tutti i cereali e le radici proprio come l’uomo procurava 

la selvaggina e il pesce e nei primi graffiti la corta zappa divenne universalmente il 

segno distintivo della donna, così come la lancia del cacciatore o lo scudo e l’ascia 

di guerra rappresentavano il guerriero. In alcune tribù si fissò la credenza che i 

semi non sarebbero cresciuti se fossero stati seminati da un uomo ed è evidente che 

tutti i popoli primitivi avevano la convinzione che i semi sarebbero cresciuti molto 

meglio se messi nel terreno dalle donne. In Africa centrale anche oggi una donna 

può ottenere il divorzio dal marito e restituirlo alla tribù di suo padre se questi non 

le procura  un orto e una zappa. 



 

 

 

 

 

Jane Addams DEP n. 20 / 2012 

 

168 

 

Si dice che ogni mito di ampia diffusione abbia il suo corrispettivo nella sfera 

della morale. Questo è certamente vero per la “Madre nutrice”. Gli studiosi delle 

origini delle consuetudini sociali affermano che il mutamento graduale dalla vita 

nomade fondata sullo spreco a quello sedentario molto più parsimonioso può con 

sicurezza essere attribuito a queste primitive agricoltrici. Per garantire la 

sopravvivenza dei loro figli le madri trapiantavano le radici dalla foresta o i cereali 

selvatici dalle pianure in piccoli appezzamenti di terreno rozzamente coltivati. 

Possiamo facilmente immaginare che quando la caccia era scarsa o quando le 

greggi avevano bisogno di nuovi pascoli, gli uomini della tribù volessero spostarsi, 

ma che le donne probabilmente insistessero per rimanere fino a che le loro piccole 

coltivazioni non fossero state raccolte. Se la tribù fosse stata indotta a rimanere 

nelle stesse caverne o capanne fino a dopo il raccolto le donne avrebbero 

probabilmente, anche timidamente, sperato di potere usare gli stessi campi l’anno 

successivo e così evitare la morte dei propri figli, un esito che l’alternanza di 

abbuffate in caso di caccia abbondante e di fame quando era scarsa avrebbe reso 

sicuro. Il desiderio di coltivare il cibo per i suoi figli condusse al sorgere di un 

riparo fisso e di una prima forma di abitazione da cui si pensa abbiano avuto 

origine le nostre abitudini e la nostra morale domestica. 

Con una tale tradizione storica alle spalle, mi sembrò che le donne, rispondendo 

agli appelli per la produzione e la conservazione del cibo lanciati da un paese dopo 

l’altro potessero così ampliare la loro concezione del dovere e che la 

consapevolezza delle necessità di cibo del mondo sarebbe diventato l’impulso reale 

del loro agire quotidiano. 

Vi era anche un altro interessante aspetto: dal tempo della nostra infanzia tutti 

noi, almeno in certi momenti, abbiamo nutrito il desiderio impellente di essere utili 

nel grande mondo, di avere una parte consapevole nel suo progresso. La difficoltà è 

sempre stata quella di conciliare i nostri vaghi propositi con la routine della nostra 

vita quotidiana, di fare una sintesi tra le nostre ambizioni di curare i mali del 

mondo da una parte e il bisogno di conformarsi alle richieste della vita domestica 

dall’altra. 

Un risvolto assai importante della situazione era il fatto che in quel momento di 

crisi mondiale i due aspetti erano diventati assolutamente necessari uno all’altro. 

Un grande obiettivo mondiale non poteva essere raggiunto senza la partecipazione 

della donna fondata su una comprensione intelligente e sulla empatia più ampia e 

nello stesso tempo i compiti potevano essere assolti solo se connessi alla routine 

domestica, poiché il suo vero successo dipendeva da un mutamento consapevole 

delle sue abitudini quotidiane. 

Realizzare questa sintesi non era impresa da poco, probabilmente rappresentava 

la sfida più ardita che fosse mai stata rivolta nei secoli alle facoltà creative della 

donna. Realizzare quel genere di adattamento imposto dalle dimensioni della 

situazione richiedeva tutte le sue capacità affettive, tutta la sua chiarezza di 

pensiero. 

È assolutamente comprensibile che non ci fosse posto per la donna e per il suo 

contributo alle questioni internazionali nella vecchia diplomazia. Cose del genere 

non rientravano certo nella “sfera femminile”. Ma come era possibile che come 

donne si occupassero di politica quando la questione della purezza del latte e 



 

 

 

 

 

Jane Addams DEP n. 20 / 2012 

 

169 

 

dell’ingresso precoce nel mondo del lavoro dei bambini divennero aspetti della vita 

politica, così esse potevano essere toccate dalle questioni internazionali quando 

queste finalmente si stavano occupando di questioni umane decisive (poignant) 

come il cibo per i popoli afflitti dalla carestia e che potevano ottenere il cibo solo 

attraverso attività internazionali. 

Ricordo un vasto pubblico a Hot Springs, nell’Arkansas, composto da 

appartenenti alla General Federation of Women’s Clubs. Mi sembrò che ogni 

donna presente, una volta tornata a casa, potesse esercitare un’influenza sulla sua 

comunità, non soltanto per produrre e conservare più cibo, ma per riversare nel 

mondo straziato dalla guerra una tale compassione che avrebbe dissolto le 

animosità e vi avrebbe riportato un istinto di socievolezza più antico e umano degli 

impulsi responsabili della guerra. Credevo che una risposta generosa a questa 

situazione mondiale potesse offrire l’occasione di gettare ancora una volta le basi 

per un’etica internazionale più ampia così come la preoccupazione femminile di 

nutrire i propri figli aveva rappresentato l’inizio di una vita domestica ordinata. 

Sappiamo che quando i raccolti di cereali e di radici, prodotti con tanta 

sollecitudine dalle donne primitive, iniziarono ad avere un valore commerciale, 

della loro produzione e del loro scambio si impadronirono gli uomini, proprio 

come successivamente si impadronirono della ceramica e di altre attività femminili. 

Questa storia suggeriva che la  situazione avrebbe potuto essere un’opportunità 

per la donne se non altro perché il cibo, durante la guerra, non era più considerato 

principalmente in base al suo valore commerciale, ma in base al suo valore d’uso. 

Poiché la produzione di generi alimentari, in quel momento, dipendeva da 

motivazioni più antiche, era tornata nelle mani delle donne. Si era sviluppata una 

grande preoccupazione per l’alimentazione degli affamati, un’attività con cui le 

donne avevano consuetudine. 

Poiché avevo sentito che i giovani immigrati erano stati coinvolti in un grande 

movimento a livello mondiale, che li aveva portati a combattere, così mi sembrava 

che milioni di donne americane potessero essere coinvolte in un grande obiettivo 

mondiale, quello della conservazione della vita, che fosse possibile trovare un 

antidoto alla guerra nell’affettività femminile e nella pietà senza riserve per i 

bambini indifesi [...]. 

Certamente, durante l’inverno 1916-1917, personalmente giunsi alla 

convinzione che fosse possibile che le complesse questioni dell’appartenenza 

nazionale e del controllo territoriale si sarebbero gradualmente risolte se la 

suprema questione umana del cibo per gli affamati fossero state affrontate a livello 

internazionale con coraggio e decisione.  

Mi spinsi anche oltre, pensando che la Società delle nazioni, in cui il mondo 

intero, guidato dal presidente Wilson, stava riponendo le proprie speranze, potesse 

essere fondata non sui cocci del diritto internazionale, ma sulla gestione dei bisogni 

umani primari. 

Molto è stato detto durante la guerra sulle emozioni primitive e le azioni 

istintive, ma certamente non c’è nessun bisogno che essere vengano rivolte a 

propositi di distruzione. Dopotutto le prime forme benevole di comunicazione tra 

tribù e tribù avvennero attraverso il bisogno di cibo quando una o l’altra soffrivano 

della carestia o erano troppo deboli per combattere. La primitiva compassione 



 

 

 

 

 

Jane Addams DEP n. 20 / 2012 

 

170 

 

umana aprì la via alle relazioni politiche. Giunsi a credere che questo istinto 

originario di unirsi per evitare la diffusione della morte per fame non poteva essere 

soffocata per sempre dagli appelli agli istinti separatisti più recenti come il 

nazionalismo e che pertanto era urgente che queste emozioni primitive fossero 

lasciate libere di riversarsi nel nostro mondo devastato. 

 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

Ecofemminismo e questione animale: 

una introduzione e una rassegna 

a cura di 

Annalisa Zabonati 

 

 

 

La “questione animale” ha accompagnato la riflessione femminista fin dai suoi 

esordi. Le appassionate campagne antivivisezioniste di Anna B. Kingsford, Frances 

Power Cobbe, Lizzy Lind af Hageby nell’Inghilterra vittoriana, hanno infiammato 

– attraverso opuscoli, volantini, immagini proiettate dalle lanterne magiche – ampi 

strati dell’opinione pubblica. A queste autrici, poco note o dimenticate, sarà 

dedicata una piccola antologia in uno dei prossimi numeri della rivista. In questa 

introduzione mi limito a tracciarne brevemente i profili. 

Anna B. Kingsford si laureò in medicina nel 1880, rifiutandosi di praticare la 

vivisezione, con una tesi sull’alimentazione vegetariana e per tutta la vita si dedicò 

alla denuncia dello sfruttamento degli animali. Instancabile antivivisezionista, 

convinta suffragista, affermò: “Flesh-eating and vivisection are in principle closely 

related, and both are defended by their advocates on common premises, of which 

the catch-cries are Utility and the Law of Nature”
1
. 

Frances Power Cobbe, scrittrice e riformatrice sociale di origine irlandese, 

femminista e lesbica, fondò nel 1875 la National Anti-Vivisection Society, e nel 

1898 la British Union for the Abolition of Vivisection, entrambe tutt’ora attive. In 

uno dei suoi numerosi pamphlet contro la vivisezione, scrisse: 

The vindication of the rights of the weak, it is not too much, I think, to insist that the practice 

of vivisection, in which this tyranny of strength culminates, is a retrograde step in the 

progress of our race; a backwater in the onward flowing stream of justice and mercy, no less 

portentous than deplorable
2
. 

Lizzy Lind af Hageby, femminista e animalista di origine svedese, cofondatrice 

dell’Animal Defense and Anti-Vivisection Society, si infiltrò durante le lezioni di 

                                                     
1
 A. Kingsford - E. Maitland, Addresses and Essays on Vegetarianism, Watkins, London 1912, p. 97. 

2
 F. Power Cobbe, The Moral Aspect of Vivisection, Victoria Street Society for the Protection of 

Animals from Vivisection, International Association for the Total Suppression of Vivisection, 

London 1884, p. 18. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

172 

 

fisiologia alla facoltà di medicina a Londra, documentò la crudeltà della 

vivisezione, testimonianza che portò al Brown Dog Affair3
. 

In Francia in epoca coeva, la comunarda Louise Michelle scriveva pagine 

intense sugli animali nelle sue Mémoires4
: 

Au fond de ma révolte contre les fortes, je trouve du plus loin qu’il me souvienne l’horreur 

des tortures infligées aux bêtes
5
.[...] Et le cœur de la bête est comme le cœur humain, son 

cerveau est comme le cerveau humain, susceptible de sentir et de comprendre
6
. 

Nel femminismo di seconda e di terza generazione la “questione animale” 

rimane sullo fondo; le uniche che si interrogano sulla “connessione dei domini”, 

sono le ecofemministe. La critica ecofemminista affronta la “questione animale” 

già a partire dagli anni Settanta, sempre più consapevole delle connessioni tra le 

varie forme di dominio. L’ecofemminismo si presenta come un sistema di valori, 

un movimento sociale, un’analisi politica e soprattutto una pratica
7
. 

L’inseparabilità tra teoria e pratica, tra valori e azioni è al centro dell’etica 

ecofemminista che riconosce che “one cannot care without acting”
8
, afferma il 

valore intrinseco di ogni elemento della natura, propone il ripristino dell’ordine 

naturale in cui la Terra e i suoi abitanti siano considerati e rispettati. 

Da questa linfa che sgorga dalle parole delle ecofemministe di tutto il mondo 

l’attivismo femminista orientato all’animalismo ha certamente attinto ed ha 

costituito il nucleo centrale delle riflessioni sul tema fin dalla metà degli anni 

Settanta. Nei primi anni Ottanta si è costituito il Feminists for Animal Rights – 

F.A.R., che Marti Kheel fonda assieme ad altre attiviste. Il gruppo pubblica una 

rivista che resta in vita tra il 1989 e il 2001. L’associazione così si presentava ai 

lettori: 

Feminists for Animal Rights seeks to raise the consciousness of the feminist community, the 

animal rights community, and the general public regarding the connections between the 

objectification, exploitation, and abuse of both women and animals in patriarchal society. As 

ecofeminists, we also are concerned about cultural and racial injustice and the devaluation and 

destruction of nature and the earth. We view patriarchy as a system of hierarchical 

domination, a system that works for the powerful against the powerless. FAR promotes 

vegetarianism and is vegan in orientation. FAR is dedicated to abolishing all forms of abuse 

against women and animals
9
. 

Lo sviluppo sul piano teorico avviene negli anni Novanta. Gli anni tra il 2000 e 

oggi sono gli anni della diffusione delle idee e delle pratiche, per la verità piuttosto 

                                                     
3
  Il Brown Dog Affair fu una controversia politica dibattuta dal 1903 al 1910, sia da una commissione 

parlamentare appositamente costituita che nell’opinione pubblica, e vide contrapporsi schieramenti a 

favore o contro la vivisezione. La contesa culminò quando fu abbattuta, su ordine del parlamento, nel 

1910 la statua del Brown Dog eretta dal movimento antivivisezionista a Battersea Park. La statua fu 

ripristinata negli anni Ottanta del XX secolo. 

4
 L. Michel, Mémoires, écrits par elle-même (1886), Tribord, Bruxelles, 2005. 

5 op. cit., p. 133. 

6
 Ivi, p. 142. 

7
 J. Birkin, Ecofeminism, Linking Theory and Practice, in G. Gaard (ed.), Ecofeminism. Women, 

Animals, Nature, Temple University Press, Philadelphia 1993, pp. 13-59. 

8
 Ivi, p,.19. 

9 http://www.farinc.org/pub.html. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

173 

 

limitata se si escludono di scritti di Carol J. Adams che può essere definita la 

portabandiera del femminismo animalista/ecofemminismo vegano.  

La prima antologia, Ecofeminism. Women, Animals, Nature10
, che raccoglie 

alcuni scritti pioneristici è del 1993, a cura di Greta Gaard. Si tratta di una raccolta 

degli interventi all’incontro annuale della National Women’s Studies Association, 

avvenuto nel 1989, con l’intenzione di gettare le basi per una unione tra le attiviste 

impegnate sui vari fronti: ambientalismo/ecologismo, liberazione 

animale/femminismo, come scrive Gaard nella Prefazione al volume. Con questa 

pubblicazione la curatrice intendeva promuovere una “lingua franca”, una via di 

comunicazione tra tutti/e coloro che erano impegnati nella liberazione delle donne, 

degli animali e della terra. L’ecofemminismo, quale campo transdisciplinare, 

diviene così la prova della connessione di ambiti artificialmente separati dal 

patriarcato  

Di qualche anno più tardi, 1995, è un’altra importante antologia curata da Carol 

J. Adams e Josephine Donovan, Animals and Women. Feminist Theoretical 

Exploration11. Il fulcro della raccolta è l’inevitabilità della riflessione sulla 

condizione animale da parte delle donne che riconosce nell’ecofemminismo la 

matrice della lettura critica del rapporto tra umani e nonumani. Il femminismo è 

interpretato come una “filosofia trasformativa” che prefigura un diverso modo di 

accostarsi alla natura, alla vita, ai vari soggetti viventi, alla terra. Riconosce 

l’interconnessione tra le varie forme di oppressione e ricorda che nessuna creatura 

sarà libera fino a che tutti/e non siamo liberi/e. L’intreccio storico delle sofferenze 

patite dalle donne e dagli animali continuerà fino a che la “mentalità del dominio” 

non finirà
12

. Il pensiero che traspare da questa opera collettiva è che “to observe in 

silence is to be complicit”
13

. È la sfida raccolta dal femminismo: parlare, dire, 

raccontare, nominare, dare voce. 

Le autrici che presento in questa rassegna hanno gettato le basi di una nuova 

declinazione dell’ecofemminismo.  L’ecovegfemminismo, termine che abbraccia le 

teorie ecofemministe vegane e quelle femministe animaliste, è qui rappresentato 

dalle sue fondatrici che, raccogliendo l’eredità delle precursore, hanno dato avvio 

ad un filone fondamentale del pensiero femminista e animalista. I loro scritti sono 

fonte di ispirazione per le attiviste e gli attivisti che si richiamano ai principi della 

liberazione animale e potrebbero diventare un punto di riferimento per il 

femminismo che oggi pare in una fase di disorientamento. 

Le ecovegfemministe insistono sull’importanza dei sentimenti e delle emozioni 

che sorgono dall’incontro con gli altro-da-umani e criticano il tentativo di rendere 

astratta la riflessione su una questione che implica corpi, menti, emozioni e 

cognizioni. Propongono dunque di superare la cosiddetta “manstream theory” 

                                                     
10

 G. Gaard (ed.), Ecofeminism. Women, Animals, Nature, Temple University Press, Philadelphia, 

1993. 

11
 C. J. Adams - J. Donovan (eds.), Animals and Women. Feminist Theoretical Exploration, Duke 

University Press, Durham and London 1995. 

12
 C. J. Adams - J. Donovan (eds.), Introduction, in C. J. Adams - J. Donovan (eds.), Animals and 

Women, cit., pp. 1-8. 

13 Ivi, p. 3. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

174 

 

rispetto alla riflessione, che deve essere razionale e oggettiva ed è considerata tanto 

più vera quanto più si allontana dalle emozioni e che rafforza la gerarchia di 

genere
14

.  

Nelle pagine che seguono mi propongo di far conoscere un pensiero che in Italia 

è ancora agli albori. Di Carol J. Adams, di cui è stato tradotto in italiano il secondo 

capitolo del suo libro più noto, The Sexual Politics of Meat15, pubblicato su 

“Liberazioni”
16

, e che probabilmente sarà tradotto integralmente. Tradotto in 

italiano si trova anche un articolo anche di Marti Kheel, edito su “Etica & 

Animali”
17

. 

 

Carol J. Adams: la politica sessuale della carne 

Carol J. Adams è una femminista vegana, attivista per i diritti degli animali, 

prolifica scrittrice che ha pubblicato numerosi testi e moltissimi articoli 

sull’ecovegfemminismo e i diritti degli animali, oltre ad essere un’apprezzata 

oratrice. Fin dalla metà degli anni Settanta si è espressa contro la violenza sulle 

donne, contro il razzismo e la povertà, promuovendo campagne e servizi sociali 

dedicati a questi temi in varie città degli Stati Uniti. Il principio cardine del suo 

pensiero è che 

Equality isn’t an idea; it is a practice. We practice it when we don’t treat other people or other 

animals as objects. We practice it when we ask “what are you going through?” And 

understand that we ask the question because it matters to all of us what some are 

experiencing
18

. 

L’attivismo che propone è un attivismo impegnato nel cambiamento della 

struttura sociale e ideologica basata sulla reificazione, la violenza e l’uccisione, 

espresse attraverso la “politica sessuale della carne”, cioè l’animalizzazione delle 

donne e la femminizzazione e sessualizzazione dei nonumani
19

. Comprendere la 

realtà dei nonumani, sviscerare la scelta alimentare, individuare connessioni tra gli 

oppressi è un impegno morale oltre che una scelta intellettuale. La nostra 

alimentazione, la cultura, l’organizzazione sociale sono formulate attorno al 

concetto di virilità, prima espressione della politica patriarcale. Il paradigma 

androcentrico sottomette donne, nonumani, migranti, classi subalterne. 

Adams è convinta che questo potere controlli l’accesso all’alimentazione, 

producendo la monocultura carnea, e controllando i corpi. Tutto ciò produce la 

mitologizzazione della forza maschile e la falsa affermazione della libertà sessuale 

femminile, riconducibile al “consumo” maschile della sessualità femminile. Questa 

                                                     
14 Ivi, p. 30. 

15
 C. J. Adams, The Sexual Politics of Meat. A Feminist-Vegetarian Critical Theory, Continuum, New 

York-London 1990-2010. 

16
 C. J. Adams, Lo stupro degli animali, la macellazione delle donne, in “Liberazioni Rivista di 

Critica Antispecista”, 1, 2010, pp. 24-55, trad. it. di Eva Melodia. 

17
 M. Kheel, Liberazione animale ed etica ambientale: può l’ecofemminismo accorciare le distanze?, 

in “Etica & Animali”, 2, 1,1989, pp. 46-52. 

18
 C. J. Adams, The Sexual Politics of Meat, cit., p. 2. 

19 Ivi, p. 4. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

175 

 

condizione di sfruttamento è impressa in modo estremo nei corpi delle femmine 

nonumane, impiegate sia per le loro “proteine femminizzate” (latte e uova), sia per 

la riproduzione di altri nonumani da sfruttare e infine uccidere e smembrare, per 

mangiarne la carne (Ivi, p. 21). Per iniziare a fine a questa sofferenza, si deve 

trasformare la dieta alimentare e introdurre il veganismo, perché non solo è 

rispettoso delle relazioni, ma soprattutto perché “is in fact deeply proactive and 

transformative”
20

. 

In The Sexual Politics of Meat Adams illustra alcune ipotesi sulla condizione 

delle donne nelle società tradizionali che considera inversamente correlata 

all’importanza attribuita alla carne nella alimentazione. Ciò comporta, ad esempio, 

lo scarso riconoscimento delle donne in società con economie pastorali, come è 

emerso dalle ricerche di alcune antropologhe femministe
21

.  

Le economie basate sull’allevamento si caratterizzano per la segregazione 

sessuale, l’affidamento esclusivo alle donne della cura della prole e degli anziani, il 

culto dei beni maschili, la patrilinearità. Sembra invece che le culture di tipo più 

egualitario, quali quelle di sussistenza sulla base della raccolta, riconoscano la 

dipendenza delle comunità dalle occupazioni femminili, e ciò condurrebbe a una 

certa autonomia e autosufficienza delle donne
22

. L’organizzazione sociale attorno 

allo sfruttamento dei nonumani, ha la sua controprova nello sfruttamento delle 

donne.  

Allevamento e macellazione degli animali divengono così un paradigma basato 

sul principio del referente assente
23

, che consente di rimuovere l’identità 

indipendente dei soggetti (nonumani e donne), facilitando il compito di trasformarli 

simbolicamente e materialmente in oggetti parziali. Adams individua nella struttura 

del referente assente un aspetto essenziale del patriarcato, che ha lo scopo di 

giustificare la violenza, trasformandola in una metafora controllata e 

controllabile
24

.  

Il ricorso a questo meccanismo, da un lato consente di allontanare la 

consapevolezza di comportamenti e atteggiamenti verso soggetti e gruppi oppressi 

– estendendo così il tema dello sfrutamento nonumani, a quello delle donne, dei 

                                                     
20 Ivi, p. 23. 

21
 Questo tema è analizzato a partire dal testo più noto: M. Zimbalist Rosaldo-L. Lamphere, Women, 

Culture and Society, Stanford University Press, Stanford 1974, che ospita tra le altre Sherry Ortner 

con il suo Is Female to Male as Nature Is to Culture?, B. O’Laughlin, Mediation of Contradiction: 
Why Mbum Women Don’t Eat Chicken, e R. Reiter, The Search for Origins: Unraveling the Thread of 

Gender Hiararchy. Altro testo storico importante è l’antologia a cura di R. Reiter, Toward an 

Anthropology of Women, Monthly Review Press, New York 1975. Un’antologia più recente che 

include articoli significativi dell’antropologia femminista è E. Lewin (ed.), Feminist Anthropology, 

Blackwell, Malden MA-Oxford UK 2006, in cui troviamo il classico di G. Rubin The Traffic in 

Women: Notes on the “Political Economy” of Sex, e le riflessioni dell’antropologa palestino-

americana Lila Abu-Lughod, Writing against Culture.  

22 Ivi, p. 59. 

23
 Il concetto di “referente assente” ha origine nella linguistica, e si intende la condizione di un segno 

che manca di un referente divenendo così vuoto, assente, ipotetico. 

24 Ivi, p. 68. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

176 

 

popoli nativi, dei migranti, dei disabili – e dall’altro diviene un utile strumento di 

deresponsabilizzazione. 

L’oppressione è un processo circolare di “objectification, fragmentation and 

consumption”. Con l’oggettivazione l’oppressore disconosce l’altro da sé come 

oggetto, facilitando così i vari comportamenti di violazione verso l’oppresso. La 

frammentazione rappresenta lo sradicamento del soggetto dalla sua identità integra 

ed indipendente. Il consumo invece è l’annichilimento del soggetto. Si compie così 

la circolarità di un processo che abolisce il senso di sé e il suo riconoscimento
25

. 

La procedura dello “smontaggio” del nonumano lo allontanata da ogni possibile 

riconoscibilità. Si individuano solo le parti macellate, che assumendo altre 

codifiche nominali, si staccano dall’integrità del soggetto. Nella cultura occidentale 

la carne è associata al potere maschile, alla forza, alla virilità  ed è la metafora 

dell’oppressione delle donne, che sono assimilate alla natura, a cui per definizione 

appartengono anche i nonumani, e come tali sono inserite nella categoria dei 

soggetti inferiori. I corpi delle donne sono smantellati ed esibiti, staccati dalla loro 

identità unica e irripetibile. La donna perpetua la metafora dell’oppressione. 

L’animale, d’altro canto, viene femminizzato, ridicolizzato, inferiorizzato, 

subordinato, frammentato, parzializzato, consumato, a significare il trionfo del 

predominio. Rappresenta la palestra privilegiata per la negazione dell’empatia, 

della compassione e della relazionalità. Secondo Carol Adams ne consegue che la 

politica sessuale si interseca con la costruzione sociale degli oggetti subordinati, 

che divengono violabili e smembrabili, per ridurli a simulacri privi di ogni forza 

vitale. La loro invisibilità è così la garanzia del mantenimento del dominio 

androcentrico, che si rinforza anche con il consumo di alimenti e prodotti di origine 

animale. 

La scelta vegana rovescia completamente la logica della violenza e del dominio, 

riconosce l’integrità ai soggetti, rifiuta la complicità della “macellazione” delle 

donne e dello “stupro” degli animali. A parere di Adams le femministe dovrebbero  

aderire al veganismo, quale unica scelta politica in grado di scardinare l’ideologia 

dell’arbitrio patriarcale, ovvero lo sfruttamento di donne e animali. 

Nello scritto Why feminist-vegan now?26
 Adams propone un’ulteriore chiave di 

lettura, suggerita da Cary Wolfe, la quale interpreta il pensiero occidentale come 

centrato non tanto sulla dicotomia umano/animale, ma su una serie di concetti 

articolati gerarchicamente, quali umano umanizzato, umano animalizzato, animale 

umanizzato, animale animalizzato
27

. Queste categorie sono finzioni ideologiche 

che rispecchiano le presunzioni degli umani e forniscono alcuni elementi per la 

comprensione della politica sessuale della carne. Il maschio bianco occidentale è 

l’apice di questa struttura gerarchica e incarna l’umano umanizzato potente 

politicamente ed economicamente.  

La categoria degli umani animalizzati è rappresentata dalle razze, dal genere e 

dalle classi considerati inferiori. Ma lo sono anche quegli umani che compiono 

azioni violente, che vengono denominate “animalesche”, con tutti i corollari 

                                                     
25 Ivi, p. 73. 

26
 “Feminism & Psychology”, vol. 30, 3, 2010, pp. 302-317. 

27 Ivi, p. 313. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

177 

 

linguistici (come ad esempio: azione bestiale, branco in azione, e così via), epiteti 

che non permettono un’analisi dei reali motivi politici e sociali che producono 

queste azioni, ma che icasticamente teatralizzano il dramma della prevaricazione. 

Si banalizza l’azione e si deresponsabilizza chi la compie, mantenendo segregati gli 

ambiti degli umani che si comportano secondo morale umana, e degli umani che 

agiscono come bestie, e quindi senza morale. 

Gli animali umanizzati invece sono delle eccezioni, o meglio delle categorie di 

animali che sono considerati degni di vivere a stretto contatto con gli umani, come 

ad esempio gli animali d’affezione, che è una categoria distinta dagli umani, ma 

anche dagli altri animali. Infine, gli animali animalizzati sono quegli animali 

considerati mangiabili e sfruttabili. 

Queste tipologie sono replicabili anche in termini sessisti che, coniugati allo 

specismo, amplificano gli effetti della denigrazione. Avremo così 

l’animalizzazione delle donne e la femminilizzazione degli animali. Due lati della 

stessa medaglia, in cui le donne perdono la loro umanità e possono essere 

brutalizzate, e gli animali perdono ogni possibilità di riscatto e ricadono nella 

categoria umana più biasimata, la femminilizzazione appunto. 

Carol Adams ha riflettuto anche sulla mascolinizzazione del movimento per i 

diritti animali ed ha trovato conferma del fatto che i vertici di questi gruppi sono 

gestiti da uomini, che “proteggono gli animali animalizzati o salvano gli animali 

umanizzati”, mentre in basso c’è la folla dell’attivismo di base, incarnata dalla sua 

maggioranza femminile
28

. Carol Adams propone una soluzione a questo pervasivo 

“carnofallologocentrismo”: “The process of 

objectification/fragmentation/consumption can be interrupted by the process of 

attention/nowness/compassion”
29

. Un auspicio, ma soprattutto un’assunzione di 

responsabilità. 

 

Greta Gaard: le intersezionitra donne e animali 

Greta Gaard è un’attivista ecofemminista e i suoi interessi comprendono il 

veganismo, la liberazione degli animali, la teoria queer, gli Women’s Studies. Il 

suo pensiero interconnette
30

 questi ambiti, giungendo a posizioni importanti, sia per 

l’ecovegfemminismo, che per la definizione della prassi politica. 

                                                     
28 Ivi, p. 314. 

29 Ivi, p. 315. 

30
 L’intersizialità è un termine coniato dall’attivista black feminist Kimberlé Crenshaw nel 1989, per 

definire l’intreccio dei sistemi di oppressione. È un’analisi che individua la mutualità nella e della 

costruzione sociale in cui gli attori sociali plasmano e sono plasmati nelle modalità oppressive di 

funzionamento dei gruppi. Interrelata all’intersizialità è la “matrice del dominio”, che fonda 

l’organizzazione del potere nelle società. Due sono le caratteristiche della matrice: una è data dalla 

specificità dei sistemi di oppressione intersecati, e l’altra è che questi sistemi di oppressione sono 

organizzati secondo quattro domini di potere interrelati: strutturale, disciplinare, egemonico, 

interpersonale. Il dominio strutturale è rappresentato dalle strutture sociali come la legge, la politica, 

la religione e l’economia. Il dominio disciplinare gestisce direttamente le oppressioni, mentre quello 

egemonico le legittima. Il dominio interpersonale influenza la quotidianità a partire 

dall’autopercezione e dall’immagine che offriamo agli altri. Ogni gruppo oppresso tende a vedere la 

propria come la massima oppressione possibile e minimizza quella altrui, favorendo così degli 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

178 

 

Nel suo saggio intitolato Living Interconnections with Animals and Nature31, 

Gaard individua nell’ecofemminismo la teoria in grado di abbracciare le istanze 

delle politiche di liberazione, poiché si interroga sulle dinamiche di potere e di 

egemonia androantropocentrica sulla natura, sugli animali e sugli umani. Lo sforzo 

che l’ecofemminismo però dovrebbe fare è quello di collegare le sue teorie al 

mondo dell’attivismo, per meglio cogliere i nessi intrinseci nella quotidianità dello 

sfruttamento. La stretta connessione tra la liberazione delle donne e la liberazione 

dei nonumani risiede nella constatazione del livello di distruzione dell’ambiente e 

dello scadimento della qualità della vita. Se nei paesi occidentali postindustriali tale 

degrado è palesato e chiaramente criticato da vari movimenti sociali, nei paesi del 

Sud del mondo e in quelli a industrializzazione postcoloniale forzata, i fattori di 

rischio aumentano vertiginosamente, producendo effetti terribili su tutte le forme di 

vita. 

A parere di Greta Gaard gli ecofemminismi, documentando le difficili e 

precarie condizioni di vita delle popolazioni dei paesi del Sud del mondo, specie 

donne e bambini, il degrado ambientale, la sofferenza dei nonumani, “are able to 

demonstrate that sexism, racism, classism, speciesism, and naturism (the 

oppression of nature) are mutually reinforcing systems of oppression”
32

. 

Questo porta a definire l’ecofemminismo come un movimento in grado di 

abbracciare simultaneamente tutte le lotte di liberazione, operando un superamento 

delle separazioni tra i vari attivismi. L’ecofemminismo si coniuga pertanto con la 

liberazione degli animali anche per Gaard attraverso la pratica politica del 

veganismo, che definisce “powerful” perché si basa sui principi etici della 

compassione e dell’empatia. Questa pratica è il tentativo di superare la dicotomia 

umano-animale e si dirige verso la ridefinizione delle teorie della liberazione degli 

animali di Singer e Regan
33

, esprimendosi nell’ecovegfemminismo che espande le 

                                                                                                                                     

antagonismi tra gruppi oppressi per la dimostrazione della propria maggiore oppressione. Implicato 

nel concetto di matrice del dominio e intersizialità è il distanziamento dell’altro-da-sé come “oggetto” 

svalutato e che si autosvaluta, in una circolarità che mantiene i principi dell’oppressione. La 

possibilità di affrancarsi da questa posizione è data da due modi di resistere all’oppressione: 

l’autodefinizione e l’autovalutazione, quali metodi di autoconsapevolezza. In questa analisi 

oppressiva del quotidiano la “norma mitica” proposta, come suggerisce Audre Lorde, è il maschio 

bianco eterosessuale onnivoro. K. Crenshaw, Mapping the Margins: Intersectionality, Identity 

Politics, and Violence against Women of Color, in “Stanford Law Review”, vol. 43, 6,1990, pp. 1241-

1299. Per la “questione animale” propongo l’intersizialità tra le donne e i nonumani, ma anche tra i 

nonumani e ogni altro gruppo oppresso. Nel caso dei nonumani la “resistenza” al dominio consiste sia 

in una resistenza esterna, realizzata dagli/dalle attivisti/e che agiscono per gli animali, che in una 

resistenza interna, quale modalità espressamente realizzata dai nonumani per affrancarsi dal dominio. 

L’ecovegfemminismo può agire in questo caso come superamento del concetto di delega, insito 

nell’attivismo animalista antispecista, per determinare una soggettività che parla di sé che parla per i 

nonumani. 
31

 G. Gaard (ed.), Ecofeminism. Women, Animals, Nature, Temple University Press, Philadelphia 

1993, pp. 1-12. 

32 Ivi, p. 5. 

33
 Peter Singer e Tom Regan sono considerati i “padri” delle teorie antispeciste che hanno segnato 

una svolta storica rispetto alle posizioni animaliste di tipo riformista e protezionista. I testi più noti di 

Peter Singer Animal Liberation, Random House, New York 1975, ed. it.: Liberazione animale, trad. 

di E. Ferreri, Il Saggiatore, Milano 2003; Practical Ethics (Second Edition), Cambridge University 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

179 

 

sue maglie non solo al femminismo e ai movimenti di liberazione degli animali, ma 

anche ai movimenti radicali e controculturali. Questo intreccio emerge 

paradigmaticamente nel saggio Vegetarian Ecofeminism: A Review Essay34, in cui 

Gaard propone l’ecovegfemminismo quale politica interculturale (cross-cultural) 

delle varie istanze di liberazione, per una riflessione critica delle “categorie” dei 

gruppi oppressi. Sono pertanto fondamentali le alleanze tra i vari gruppi di 

liberazione, per condividere e contestualizzare il rifiuto della violenza e del 

dominio. È una proposta di attivismo che promuove pratiche di democrazia diretta 

e partecipata, in cui si snodano prassi politiche estese per una riappropriazione di 

corpi, desideri, interessi. 

Greta Gaard, in accordo con Judith Butler, afferma la centralità del corpo come 

elemento di congiunzione tra lo sfruttamento delle donne e dei nonumani. Il corpo 

e la corporeità sono, a suo avviso, temi comuni a molti movimenti radicali. Per 

esempio, Judith Butler, in una conferenza del settembre 2011 a Venezia
35

, ha 

analizzato gli elementi importanti della corporeità, intesa come presenza reale e 

occupazione di spazi, anche mediatici, che si sono evidenziati nelle recenti 

manifestazioni di piazza, sia della “Primavera Araba” che delle proteste in Grecia. 

Secondo Butler, le presenze corporee rimandano a realtà incarnate che rendono 

evidente l’essenza dell’identità. Rispetto a Butler, Gaard si spinge oltre e sostiene 

che le donne e i nonumani sono assimilati nella loro natura corporale o nel loro 

corpo naturale e divengono il paradigma dello sfruttamento e della subordinazione. 

L’autrice afferma che i vari ecofemminismi locali hanno la necessità di superare 

le diffidenze e di creare alleanze. E soprattutto l’ecofemminismo bianco 

occidentale deve abbandonare l’etnocentrismo che talora lo contraddistingue, per 

orientarsi alla transculturalità attraverso il dibattito sulla questione animale. 

In un suo significativo saggio del 2001, Tools for a Cross-Cultural Feminist 

Ethics: Exploring Ethical Contexts and Contents in the Makah Whale Hunt36
, 

Gaard affronta un tema spinoso: i rapporti tra popolazioni cacciatrici e la questione 

animale. A metà degli anni Novanta la tribù Makah dello stato di Washington 

chiese al Governo degli Stati Uniti di riprendere la caccia alle balene, in seguito 

all’esclusione della balena grigia dall’elenco delle specie protette dell’International 

                                                                                                                                     

Press, Cambridge-New York 1999. Di Tom Regan ricordo The Case for the Animal Rights, 

University of California Press, Berkeley-Los Angeles 1983, ed. it. I diritti animali, trad. di R. Rini, 

Garzanti Editore, Milano, 1990; Empty Cages. Facing the Challenge of Animal Rights, Rowman & 

Littlefield, Lanham MD-Oxford UK 2004, ed. it. Gabbie vuote. La sfida dei diritti animali, trad. di M. 

Filippi, A. Galbiati, Edizioni Sonda, Casale Monferrato (AL) 2005. Il filosofo australiano Peter 

Singer sostiene posizioni filosofiche morali di tipo utilitaristico che considerano gli animali nonumani 

come esseri senzienti capaci di provare sofferenza e dolore. Non riconoscere la senzienza nei 

nonumani e considerarli inferiori agli umani è un atto di specismo, cioè un pregiudizio, al pari del 

razzismo e del sessismo. Tom Regan, filosofo statunitense, presenta la convinzione che i nonumani 

siano “soggetti di una vita” e pertanto portatori di diritti e con valore intrinseco. Si deve perciò 

superare la consuetudine di trattarli solo in base alla loro utilità e violare così i loro diritti. 
34

 In “Frontiers”, 23, 2003, pp. 117-146. 

35
 Il seminario dal titolo The Politics of the Street and New Forms of Alliance si è tenuto il 7 

settembre presso la Fondazione Querini Stampalia, promosso dall’Office for Contemporary Art of 

Norway. 

36
 In “Hypatia”, vol. 16, 1, Winter 2001, pp. 1-26. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

180 

 

Whaling Commission. Questo avvenimento aprì un contenzioso con i movimenti 

animalisti ed ecologisti e indusse una serie di riflessioni proprio sui temi così 

importanti per l’ecovegfemminismo. 

Gaard riconosce il ruolo nefasto della pratica oppressiva coloniale che ha 

indotto modificazioni irreversibili nella vita delle popolazioni native americane, ma 

afferma che ciò “do not legitimate the initiation or reintroduction of arguably 

oppressive practices in other cultures”
37

. Per comprendere la complessa situazione 

e le possibili soluzioni, Gaard propone di considerare tre aspetti cruciali dell’etica: 

il contenuto, il contesto e la loro interazione. Nel caso in questione, la caccia alle 

balene della tribù Makah, c’è il tentativo di superare sia le barriere etnocentriche 

che quelle speciste, ridando piena considerazione alle varie richieste, alla luce del 

pensiero olistico espresso dall’ecovegfemmismo. 

Le richieste formulate dai nativi Makah si basano su alcuni trattati per i diritti 

dei nativi, prodotto di un’ideologia razzista e coloniale che ha costretto a profonde 

mutazioni socio-culturali, facendo smarrire il significato originario di molti 

comportamenti nativi. Per superare questi abusi coloniali Gaard propone, tra 

l’altro, il sostegno ai diritti dei nativi e il riconoscimento della matrice razzista in 

cui sono nati tali accordi unilaterali. Queste trasformazioni hanno toccato 

profondamente anche l’ambiente e pertanto le popolazioni native hanno perduto le 

loro opportunità di sussistenza tradizionale. Per sopravvivere, esse cercano di 

utilizzare quegli stessi trattati razzisti, prospettando la salvaguardia delle proprie 

culture e dell’ambiente in cui vivono, cercando nel contempo di contenere le 

“pratiche rapaci” del nuovo colonialismo delle multinazionali. Tentano così di 

fornire un’altra interpretazione degli accordi sia dal punto di vista etico (acqua, 

terra) che ambientale (acqua pulita, terra selvaggia)
38

. 

Il caso dei Makah è esemplare perché ridefinisce il contenuto etico di una 

pratica, dato che la caccia non è più un’attività di sussistenza e che la formula 

attuale della caccia alla balena non ha più la stessa valenza culturale di consumo 

dell’animale cacciato. Si presenta quindi la formula della “caccia alla balena su 

base culturale”, proposta dai Makah come nuova categoria, inserita in una identità 

socio-culturale influenzata da secoli di contaminazione coloniale. Per rivendicare 

un’annacquata forma di identità tradizionale hanno richiesto l’autorizzazione ad  

una pratica, intendendo il rifiuto come un attentato alla loro identità culturale. Una 

situazione che ha aperto una conflittualità tra due rivendicazioni che sembravano 

insolubili. Solo alcune voci di donne anziane native hanno espresso dissenso a 

questa richiesta, difendendo una identità culturale rispettosa della tradizione etica 

ed ecologica. Si è tentato però di tacitarle, in nome della nuova identità tribale e 

della “caccia alle balene culturale” che in realtà è risultata essere una costruzione 

maschile ed elitaria. 

La caccia di sussistenza di questa tribù aveva infatti una serie di funzioni di 

carattere sociale che riproducevano le stratificazioni sociali nella scelta degli 

animali cacciati, e le balene erano una preda per le élites. Questo significa che una 

pratica, la caccia alle balene, di una certa élite maschile è stata interpretata come la 

                                                     
37 Ivi, p. 10. 

38 Ivi, p. 11. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

181 

 

pratica di un intero gruppo. In questa riconsiderazione della tradizione, a favore di 

una presunta emancipazione identitaria, i soggetti svantaggiati sono state le donne 

anziane dissidenti con la nuova identità culturale che hanno tentato di ristabilire la 

connessione con una tradizione di rispetto della natura. 

La visione ecofemminista della questione della tribù Makah, secondo Gaard, 

può sia riconoscere il contesto etico dei diritti dei nativi, che opporsi a pratiche che 

mantengono e perpetuano la subordinazione di altri gruppi. Per fare questo si deve 

operare in termini intersiziali, in modo da affinare una forma inclusiva di dialogo 

etico interculturale che può avvenire solo tra attivisti e popolazione nativa. Ciò 

consentirebbe di superare il razzismo implicito nella critica alle pratiche culturali 

native e al contempo sosterrebbe le denunce degli abusi di potere nei confronti dei 

gruppi considerati marginali all’interno di quella stessa cultura. 

Interpretare gli avvenimenti alla luce di considerazioni etiche rispetto ai contesti 

e ai contenuti permette un orientamento verso una visione etica volta al 

superamento di facili dualismi. Nel caso dei Makah, i cacciatori si sono schierati 

contro le balene, sottostimando il contesto storico, quello ambientale, le relazioni 

etiche e il loro intreccio. Individuando invece dei soggetti interni a una data cultura 

in grado di fare da ponte tra l’attivismo e il tradizionalismo si possono realizzare 

pratiche che superano le barriere e le oppressioni di ogni tipo. Principio base di 

questo approccio è la solidarietà che crea alleanze per la diffusione di una cultura 

non dominante, che si nutre della conoscenza, dell’ascolto e della comprensione 

reciproci. 

 

Josephine Donovan: animali e femminismo 

Nel 1990 Josephine Donovan pubblica un saggio dal titolo Animal Rights and 

Feminist Theory39, in cui propone una rilettura critica delle posizioni di Peter 

Singer e di Tom Regan, sottolineando la frattura tra la razionalità e le emozioni. 

Infatti, entrambi questi autori privilegiano un marcato razionalismo in grado di 

presentare le motivazioni dell’attivismo animalista antispecista come affrancato 

dalle spurie considerazioni emozionali. Questo atteggiamento è, secondo Donovan, 

un proseguimento della tradizione del pensiero cartesiano e non si discosta dalla 

giustificazione dell’abuso sui nonumani, dato che, sia Singer che Regan, pur 

limitatamente, contemplano situazioni in cui possono essere usati gli animali per 

favorire il benessere degli umani. 

Le teoriche dei diritti degli animali invece, come Donovan testimonia, 

includono le emozioni nelle loro argomentazioni, considerando i nonumani soggetti 

complessi, con proprie emozioni e capacità cognitive. 

Ma è soprattutto nel saggio Feminism and the Treatment of Animals: From 

Care to Dialogue40 che Josephine Donovan, co-curatrice con Carol J. Adams di 

                                                     
39

 In “Signs: Journal of Women in Culture and Society”, vol. 15, 2, 1990, pp. 350-375. 

40
 Ivi, vol. 31, 2, 2006, pp. 305-329. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

182 

 

due antologie sulle teorie femministe e la questione animale
41

, illustra la “feminist 

animal care theory”, mettendone in evidenza la natura dialogica, nella convinzione 

che questa teoria possa spostare “the epistemological source of theorizing about 

animals to the animals themselves”
42

. Un’argomentazione che rovescia la modalità 

consueta di pensare gli animali, prefigurando gli animali stessi quali fonte di teoria. 

La visione femminista dell’ “animal care” nasce come risposta alle teorie dei 

diritti, giusnaturalistica di Regan e utilitaristica di Singer, le teorie dominanti in 

ambito animalista. Queste due teorie eludono gli eventi etici e le contingenze 

politiche e considerano i viventi staccati dal contesto in cui sono inseriti, reputando 

empatia e compassione come fonti epistemologiche ed etiche del trattamento che 

gli umani devono avere verso i nonumani. 

La teoria femminista dell’“animal care” propone invece la considerazione delle 

emozioni come modi di conoscenza autentici, promuovendo il superamento della 

rigidità razionalista, che prevede un unico modello in grado di spiegare ogni cosa. 

È un approccio qualitativo che presta attenzione ad ogni peculiarità soggettiva e 

che si pone in termini dialoganti con gli interlocutori, umani e nonumani. Dalla 

constatazione che i gruppi marginali, donne e nonumani compresi, solitamente non 

vengono ascoltati, Donovan propone “an attempt to reach out emotionally as well 

as intellectually to what is different from oneself rather than reshaping (in the case 

of animals) that difference to conform to one’s own human-based 

preconceptions”
43

. L’ecovegfemminismo dunque considera centrali le reazioni 

emozionali, anche nel caso di scelte difficili e complesse, sia per gli umani che per 

i nonumani. Un argomento a sostegno dell’approccio dell’“ethic-of-care” è la 

risposta alle epidemie. Quando si manifestano epidemie, o sospetti di epidemie, tra 

i nonumani, questi vengono inevitabilmente sterminati, mentre quando accade per 

gli umani, si adottano soluzioni che tentano di salvare quante più vite possibili, e 

quindi si ricorre all’isolamento, alle cure mediche e all’osservazione. La risposta a 

questo diverso trattamento riservato ai nonumani, secondo Donovan, risiede negli 

interessi economici sottostanti all’agrobusiness. In sostanza, i nonumani, 

oggettificati e resi inermi dalla nostra considerazione nei loro confronti, non sono 

ritenuti degni di alcun tipo di attenzione per le loro condizioni fisiche e 

psicologiche, ma sono semplicemente usati ed eliminati quando non servono più. 

L’“ethic-of-care” piuttosto propone che si mettano in atto risposte diverse, perché i 

nonumani sono soggetti senzienti, emozionali, fisici e psichici, che hanno propri 

desideri, intrattengono relazioni con i propri simili, e aspirano ad una vita serena. 

Pertanto, nel caso di malattie ed epidemie, la soluzione non risiede nel loro 

massacro, ma nell’eliminazione delle cause che provocano questi disagi, cioè nella 

definitiva cessazione del sistema di sfruttamento che li induce a vivere in 

condizioni penose, che sono l’origine inevitabile delle infestazioni. Josephine 

Donovan sostiene che la teoria dell’ “ethic-of-care” è un’etica non è un’etica che 

                                                     
41

 C. J. Adams - J. Donovan (eds.), Animals and Women. Feminist Theoretical Explorations, Duke 

University Press, Durham-London 1995; J. Donovan - C. J. Adams (eds.), The Feminist Care 
Tradition in Animal Ethics, Columbia University Press, New York, 2007. 

42 Ivi, p. 305. 

43 Ivi, p. 307. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

183 

 

riguarda il comportamento dei nonumani tra loro. “ They are not proposing an ethic 

for lions chasing zebras”
44

. Sulla scia di Catherine McKinnon, Donovan critica 

l’approccio liberale dei diritti animali, che ritiene un modello uniformante del 

“come-noi”, dato che il “liberal model of equality for all ignores substantive power 

differentials among unlike entities”
45

. Poiché il femminismo ha consentito una 

presa di coscienza critica per le donne, si potrebbe pensare di trasporre questa 

esperienza anche ai nonumani. Ma la questione che li riguarda è quella relativa ai 

modi con cui loro stessi articolano i propri punti di vista, poiché, a tutt’oggi, non 

sappiamo come e se condividono con altri nonumani le loro opinioni e quali modi 

di resistenza organizzino per contrapporsi al loro sfruttamento. Per ora, non ci è 

possibile immaginare una loro presa di coscienza sull’abuso perpetrato nei loro 

confronti. Secondo Donovan, attualmente sono necessari intermediari umani 

(human advocates) per proporre le istanze dei nonumani, persone in grado di 

interagire e relazionarsi con loro per testimoniarne le condizioni, così come sono 

necessarie per organizzare le proteste e le azioni in difesa dei nonumani. 

Nonostante ciò, gli animali “parlano” e non è impossibile comprenderli, ma noi 

umani dobbiamo porci in una dimensione di ascolto. E così osservando i loro 

sguardi, i loro corpi, le loro espressioni e le loro voci, possiamo “sentirli”. È un 

esercizio che deve diventare costante, continuo, premuroso, per identificare 

l’espressione unica dei loro desideri e dei loro bisogni. Questo non è però garanzia 

di un comportamento etico nei loro confronti, poiché 

the originary emotional empathetic response must be supplemented with an ethical and 

political perspective (acquired through training and education) that enables the human to 

analyze the situation critically so as to determine who is responsible for the animal suffering 

and how that suffering may best be alleviated
46

. 

La visione politica dell’“ethic-of-care” prevede l’inclusione delle considerazioni 

di carattere economico e politico del contesto di riferimento, tenendo ben presente 

che umani e nonumani sono coinvolti nel medesimo “sex-species system”. La 

politica dell’“ethic-of-care” emerge quando sveliamo le relazioni di potere che 

sono insite nella quotidianità, divenendo così strumento di analisi critica. 

L’imperativo è dunque quello sia di superare l’egoistico antropocentrismo che, per 

mantenere le sue prerogative, avvalla distorte convinzioni di presunte superiorità, 

quale la scienza, strumento di colonizzazione del pensiero, ma soprattutto di 

riconoscere l’alterità dei soggetti nonumani, che hanno una propria dignità e con i 

quali si può dialogare. 

 

Marti Kheel: l’etica della natura 

Marti Kheel, scomparsa nel novembre 2011, è stata una voce autorevole 

dell’ecovegfemminismo. Oltre ad aver pubblicato numerosi saggi sul tema, è stata 

una delle fondatrici nel 1982 di Feminists for Animal Rights (FAR), che ha 

                                                     
44 Ivi, p. 316. 

45 Ivi, p. 318. 

46 Ivi, p. 322. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

184 

 

coniugato le posizioni femministe e i diritti degli animali, per modificare la 

situazione attuale che vede “women and animals as wild, demonic beings that must 

be subdued, and as inanimate objects that exists to serve ‘man’s’ needs”
47

. È stata 

una pioniera dell’approccio femminista radicale ai diritti degli animali, 

individuando nel pensiero etico femminile una posizione che, fondendo ragione ed 

emozioni, connette la cura, l’attenzione, l’amore per tutte le forme di vita. Le sue 

posizioni nonviolente e non dominanti hanno attraversato sia la sua vita che il suo 

attivismo. Come ricordano le sue amiche e sodali: “Her compassionate life, like her 

work, was fully engaged; she didn’t just theorize about non-violence and care, but 

she lived and died by those values”
48

: 

Nel suo pioneristico saggio del 1985 The Liberation of Nature: A Circular 

Affair49
, critica il pensiero maschile sulla “questione animale”, riconoscendo i 

limiti di Tom Regan e di Peter Singer. Essa nutre la stessa diffidenza verso il 

pregiudizio del dominio gerarchico, presente ad esempio nell’etica ambientale di 

Aldo Leopold
50

 Anche Kheel si richiama ad un’etica che possa fondere ragione ed 

emozioni, non contrapponendo l’una alle altre, ma riconoscendone l’indissolubilità. 

Considera fruttuoso il contributo delle teorie femministe, che hanno rovesciato le 

categorie tradizionalmente considerate immutabili, basate sulle dicotomie 

maschio/femmina, cultura/natura, umano/animale. Il femminismo ha inoltre 

sottolineato l’importanza del personale quale strumento politico, superando l’ideale 

razionale della neutralità. 

Feminists have often emphasized the importance of personal experience in political and other 

seemingly impersonal matters. Its importance for ethical decisions is equally vital. This is, 

perhaps, the most practical implication of a feminist ethic: that we must involve ourselves as 

directly as possible in the whole process of our moral decisions. We must make pour moral 

choice a circular affair
51

. 

Un’etica che travalica la morale e che si insedia nelle scelte, nelle prassi 

politiche e quotidiane, divenendo la cornice in cui inserire habitus, comportamenti, 

credenze. Un passo senz’altro rivoluzionario, rispetto alla considerazione delle 

caratteristiche umane, ritenute esclusive anche da coloro che si richiamano 

all’animalismo in senso lato, perchésupera l’egemonia del pensiero unico maschile, 

che incarna il simbolo del maschio bianco occidentale borghese eterosessuale. 

Kheel rovescia così le categorie della circolarità tradizionale, definendo la 

relazionalità come molteplice, complessa, mutante, come possibile comprensione 

del mondo vivo, vivente, intersecante. 

                                                     
47

  C. J. Adams - J. Donovan - L. Gruen - B. Bauman - Marti Kheel. A Collective Tribute, 

http://caroljadams.blogspot.it/2011/11/marti-kheel-collective-tribute.html, November 26 2011. 

48
 Ibidem. 

49
 J. Donovan - C. J.Adams (eds.), The Feminist Care Tradition in Animal Ethics, cit. 

50
 Il suo testo più noto è A Sand Country Almanach, Oxford University Press, New York 1966, trad it. 

Almanacco di un mondo semplice, Red Edizioni, Roma 1997. 

51 J. Donovan - C. J.Adams (eds.), The Feminist Care Tradition in Animal Ethics, cit., p. 49. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

185 

 

Tra i vari aspetti dell’abuso degli umani sulla natura e sui nonumani, Marti 

Kheel analizza la caccia
52

, attività considerata moralmente ammissibile e 

addirittura lodevole, individuando tre tipologie simboliche di cacciatori e di 

discorsi sulla caccia: il cacciatore felice, il cacciatore olistico e il santo cacciatore. 

Il primo afferma di cacciare per divertimento e puro piacere, il secondo per amore 

ambientale, il terzo per sentirsi in comunione spirituale con la natura. Prima 

dell’emergere della “coscienza ambientale”, i cacciatori bianchi potevano essere 

inseriti in ulteriori categorie: il cacciatore prezzolato, il cacciatore avido, il 

cacciatore ostile. Il prezzolato caccia per puro profitto economico, l’avido per 

bramosia di cibo, l’ostile tenta di eliminare gli animali considerati nocivi. In questo 

saggio Kheel prende in considerazione solo la caccia intesa come “sport” e 

asserisce che la “narrazione” sulla caccia è permeata dal criterio della 

soddisfazione personale e di un presunto ritorno ad una condizione primitiva, 

vicina alla natura e agli altri animali, immersa in una dimensione istintuale e 

sessualizzata, in cui il discorso etico è orientato all’assoluzione dell’aggressività. 

Con la sua analisi, l’autrice intende applicare uno dei paradigmi del femminismo: 

nominare la violenza e identificarne le radici. La violenza è, per la maggior parte 

dei casi, perpetrata dai maschi e le vittime “sacrificali” sono le donne e gli altro-da-

umani. L’uccisione delle donne è considerata, seppur a vario titolo e con variabilità 

di penalizzazione, un omicidio, mentre l’eliminazione degli animali è senza nome. 

“Nominare” è un’operazione essenziale per prendere coscienza della violenza 

afferma coerentemente Kheel, deve essere definita ginocidio (femicide), mentre la 

violenza contro la natura deve essere definita biocidio. Entrambe queste forme di 

violenza devono considerarsi frutto di un unico contesto, quello maschile, in cui 

donne e natura sono oggetti da manipolare, governare, controllare, per stabilire il 

primato maschile sia tra gli umani che sulla natura. Ne risulta che la tripartizione 

della figura del cacciatore riflette multiple espressioni “of the same theme, a 

trinitarian manifestation of the single ‘God’: the masculine self”
53

. Per cominciare 

ad avere un atteggiamento critico verso la violenza occorre non solo nominare le 

sue varie forme, ma anche considerarci interconnessi con gli altri e con la natura, 

riconoscendo le singole identità altre-da-noi portatrici di bisogni, desideri, 

emozioni, conoscenze distinguibili dalle proprie, e degne di rispetto. 

Caring for other living beings cannot be conducted in the private of one’s interior psychic 

state. It must take into account a genuine recognition of the response of the one we are caring 

for. Saying a prayer before a you kill an animal is no more acceptable than saying a preyer 

before a rape
54

. 

Un altro tema centrale anche per la riflessione di Marti Kheel è il consumo di 

carne, quale pratica culturalizzata, a cui si attribuiscono significati simbolici, che 

definiscono particolari tipi di relazionalità. Esiste una stretta interconnessione tra 

l’assunzione di alimenti carnei, e i derivati di origine animale, e la classe, lo status, 

il genere. Lo si può riconoscere soprattutto nella caccia e nei sacrifici con animali. 

                                                     
52

 M. Kheel, License to Kill: An Ecofeminist Critique of Hunters’ Discourse, in C. J. Adams - J. 

Donovan(eds.), Animals and Women. Feminist Theoretical Explorations, cit., pp. 85-125. 

53 Ivi, p. 111. 

54
 Ibidem. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

186 

 

In alcuni casi caccia e sacrificio sono intersecati in una simbolizzazione rituale che 

prevede il riconoscimento di un passaggio di status attraverso l’uccisione e/o lo 

smembramento e il consumo di un animale. 

Il consumo di carne presuppone l’allevamento degli animali, cioè il loro 

possesso e il controllo sui loro processi di riproduzione e sui loro prodotti (quali 

latte e uova)
55

. In modi simili il patriarcato controlla la sessualità e la riproduzione 

delle donne, stabilendo la norma eterosessuale come l’unica possibile e accettabile 

e definendo lo status della donna in base alla sua capacità riproduttiva, soggiogata 

alle regole sociali androcentriche. Donne e nonumani sono oggetti consumabili, a 

disposizione dell’uomo come consumatore privilegiato, espressione di egemonia 

del dominio su entrambi. Anche Kheel afferma, come le altre autrici, che il 

consumo di carne in occidente è relato all’identità maschile, nei termini di forza, 

virilità, possesso, potere. “Meat eating is both an expression of a patriarchal 

worldview as well as one of its central supports. It is a symbol of dominance over 

the natural world that has been intimately tied to the domination of women”
56

. 

Anche per Marti Kheel la scelta vegana è la sola possibile per ripristinare un’etica 

biocentrica, coniugata con l’“ethic-of-care” ecofemminista. È una forma di 

resistenza al dominio e al controllo patriarcale, in cui i sentimenti di empatia e 

attenzione amorevole verso i nonumani sono la conseguenza più significativa. 

L’auspicio di Marti Kheel, che si esprime in modo compiuto nel suo testo 

Nature Ethics. An Ecofeminist Perspective, è che le strutture oppressive patriarcali 

possano essere smantellate non da argomentazioni razionali, ma intaccandone le 

credenze e le pratiche che le supportano
57

, trasformando i concetti base di possesso, 

predazione, protezione – che ricalcano un pensiero gerarchico – e rifiutando il 

mondo “eroico” maschile, che giustifica non solo la caccia, ma anche la 

supremazia della scienza e gli abusi consumati in suo nome. Gli umani, pertanto, 

devono affidarsi a sentimenti di cura, attenzione amorevole, interesse, per i 

nonumani quali soggetti individuali: 

I bring to my critical work a perspective informed by 1) an ethical orientation that emphasizes 

the centrality of feelings of attachment and care; 2) a view of human maturity that entails 

deepening, not trascending, these feelings; 3) a vision of a post-patriarchal world that afforms 

diversity, not dualism; 4) an affirmation of the individual integrity of other-thanhumans; 5) a 

belief in the importance of forging cross-generational links in nonviolentways; 6) an 

affirmation of the repetitive  cycles of nature, including life and death
58

. 

Le tendenze degli studi ecovegfemministi 

L’ecovegfemminismo è solo all’inizio del suo percorso, anche se oltre vent’anni 

di teorie e pratiche, come più sopra accennato, hanno consentito la formazione di 

una “massa critica” culturale e politica. Le ulteriori prospettive sono legate a quelle 

                                                     
55

 M. Kheel, Vegetarianism and Ecofeminism: Toppling Patriarchy with a Fork, in S. Sapontzis (ed.), 

Food for Thought: The Debate over Eating Meat, Prometheus Books, Amherst, N.Y., 2004, pp. 327-

341. 
56 Ivi, p. 338. 

57 Ivi, p. 16. 

58 Ivi, p. 15) 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

187 

 

studiose e a quelle attiviste che stanno dedicando le loro energie ad approfondire 

grandi temi, come le forme subdole di sessismo all’interno dei movimenti 

animalisti, le connessioni tra anarcofemminismo e animalismo, le osservazioni sul 

black vegan feminism. Indirizzi che compongono il caleidoscopico mondo 

ecovegfemminista. Rimane sempre incerto l’orizzonte geografico di riferimento, 

poiché la maggioranza degli studi sono svolti in ambito anglosassone. Infatti, ad 

esempio, in italiano i tentativi di aprire questo ambito sono scarsi, e così pure in 

Europa. Ma anche in questo i confini sono superabili, considerando tutto il mondo 

una trama globale, e le teorie ecovegfemministe anglosassoni utilizzabili 

inoccidente. Per ora le teorie femministe hanno saldamente mantenuto la loro 

prerogativa, e le teorie animaliste sono impegnate nel delineare gli attivismi.  

Aggiorneremo e approfondiremo così le indicazioni bibliografiche in un 

prossimo numero monografico di DEP, dedicato proprio agli altro-da-umani. 

 

Bibliografia 

Adams C. J., The Sexual Politics of Meat. A Feminist-Vegetarian Critical 

Theory, Continuum, New York-London 1990-2010. 

Adams C. J., Ecofeminism and the Eating of Animals, in “Hypatia”, VI, 1, 

1991,Ecological Feminism, pp. 125-145. 

Adams C. J., Ecofeminism and the Sacred, Continuum International, New York 

1993. 

Adams C. J, Neither Man nor Beast: Feminism and the Defense of Animals, 

Continuum International, New York 1994. 

Adams C. J. - Donovan J. (eds.), Animals and Women. Feminist Theoretical 

Explorations, Duke University Press, Durham-London, 1995. 

Adams C. J., Living Among Meat Eaters. The Vegetarian’s Survival  Handbook, 

Three Rivers Press, New York 2001. 

Adams C. J., The Pornography of Meat, Continuum International, New York, 

2003. 

Adams C. J., Prayers for Animals, Continuum International, New York 2004. 

Adams C. J., Why feminist-vegan now?, in “Feminism & Psychology”, vol. 20, 

3, 2010, pp. 302–317. 

Donovan J., Animal Rights and Feminist Theory, in “Signs: Journal of Women 

in Culture and Society",vol. 15, 2, 1990, pp. 350-375. 

Donovan J., Attention to Suffering: A Feminist Caring Ethic For The Treatment 

of Animals, in “Journal of Social Philosophy”, XXVII, 1, Spring 1996, pp. 81-102. 

Donovan J. - Adams C. J., Beyond animal rights: A feminist caring ethic for the 

treatment of animals, Continuum International Publishing Group, New York, 1996. 



 

 

 

 

 

Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

188 

 

Donovan J., Feminism and the Treatment of Animals: From Care to Dialogue, 

in “Signs: Journal of Women in Culture and Society”,vol. 31, 2, 2006, pp. 305-329. 

Donovan J. - Adams C. J. (eds.), The Feminist Care Tradition in Animal Ethics, 

Columbia University Press, New York 2007. 

Gaard G., Tools for a Cross-Cultural Feminist Ethics: Exploring Ethical 

Contexts and Contents in the Makah Whale Hunt, in “Hypatia”,vol. 16, 1, 2001, pp. 

1-26. 

Gaard G., Ecofeminism on the Wing: Perspectives on Human-Animal 

Relations, in “Women & Environments”, 52/53, Fall 2001, pp. 19-22.  

Gaard G., Vegetarian Ecofeminism: A Review Essay, in “Frontiers”, 23, 2003, 

pp. 117-146. 

Gaard G., Toward a Queer Ecofeminism, in STEIN Rache (ed.), New 

Perspectives on Environmental Justice, Gender, Sexuality, and Activism, Rutgers 

University Press, New Jersey, 2004. 

Gaard G., Ecofeminism and Animals, in Bekoff M. (ed.), Encyclopedia of 

Animals and Humans, 2, 2007, pp. 647-53. 

Gaard G., New Directions for Ecofeminism: Toward a More Feminist 

Ecocriticism, in “Interdisciplinary Studies in Literature and Environment”, vol. 17, 

4, 2010, pp. 643-665. 

Kheel M., The Liberation of Nature: A Circular Affair, in “Environmental 

Ethics”, 7,1985, pp. 135-149. 

Kheel M, Speaking the Unspeakable: Sexism in the Animal Rights Movement, in 

“Feminists for Animal Rights Newsletter”, 2, 1985, pp. 1-7. 

Kheel M., Liberazione animale ed etica ambientale: può l’ecofemminismo 

accorciare le distanze?, in “Etica & Animali”, 2, 1, 1989, pp. 46-52. 

Kheel M., License to Kill: An Ecofeminist Critique of Hunters’ Discourse, in 

Adams C. J. - Donovan J. (eds.), Animals and Women. Feminist Theoretical 

Explorations, Duke University Press, Durham-London 1995, pp. 85-125. 

Kheel M., Vegetarianism and Ecofeminism: Toppling Patriarchy with a Fork, 

in SAPONTZIS Steve (ed.), Food for Thought: The Debate over Eating Meat, 

Prometheus Books, Amherst, New York 2004, pp. 327-341. 

Kheel M., The History of Vegetarianism, In S. Krech III-C. Merchant-J. R. 

McNeill, The Encyclopedia of World Environmental History, vol. 3, edited by, 

Routledge, New York 2004, pp. 1273-1278. 

Kheel M., Nature Ethics. An Ecofeminist Perspective, Rowman & Littlefield 

Publishers, Lanham, Maryland 2008. 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Ecofemminismo: scritti e strumenti di 

ricerca nel web 

a cura di 

Erika Battocchio e Annalisa Zabonati 

 

Sul pensiero ecofemminista e sui movimenti femminili in difesa dell’ambiente e 

dell’economia di sussistenza la bibliografia è vastissima. In questa breve rassegna 

ci limitiamo ad indicare le fonti principali disponibili in rete e scaricabili 

liberamente, dando la prevalenza ai movimenti. In un “Quaderno di DEP” di 

prossima pubblicazione proporremo una più vasta bibliografia commentata.  

 

Siti specifici  

EcoFem. Il sito contiene links ai siti personali di numerose autrici, alle riviste 

ambientaliste, una bibliografia in lingua inglese aggiornata al luglio 2008. 

http://www.ecofem.org/ 

 

Ecofeminist Vision Emerging-EVE, creato dalle gemelle Cathleen e Coleen 

McGuire, che si propone di introdurre al tema della spiritualità politica e della 

politica della spiritualità. 

http://eve.enviroweb.org/ 

 

Feminists for Animal Rights, in inglese, attivo dal 1982 fino al 2001 

http://www.farinc.org/ 

 

Riviste 

 “International Journal of the Commons”, in Digital Library of the Commons, 

http://dlc.dlib.indiana.edu/dlc 

“EcoFem Readings” 

http://www.lancs.ac.uk/staff/twine/ecofem/ecofemreadings.html 

“Ecology & Society” 

http://www.ecologyandsociety.org/  



 

 

 

 

 

Erika Battocchio e Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

190 

 

Si segnala in particolare: Esther Mwangi, Ruth Meinzen-Dick, Yan Sun, 

Gender and Sustainable Forest Management in East Africa and Latin America, vol 

16, 1, 2011. 

http://www.ecologyandsociety.org/articles/3873.html 

Patricia Shanley, Science for the Poor: How One Woman Challenged 

Researchers, Ranchers, and Loggers in Amazonia, vol 11, no. 2, 2006. 

http://www.ecologyandsociety.org/articles/1928.html 

“Feminist Africa Journal”, in particolare il numero dedicato alle donne e le 

terre, Land, Labour and Gendered Liveihoods, 12, 2009. 

http://agi.ac.za/journal/feminist-africa-issue-12-2009-land-labour-and-

gendered-livelihoods 

“Journal of Sustainable Development”, in particolare: Beth Osnes, Voice 

Strengthening and Interactive Theatre for Women’s Productive Income-Generating 

Activities in Sustainable Development, vol. 5, 6, 2012. 

http://www.ccsenet.org/journal/index.php/jsd/article/view/15731 

Fahimeh Sanati, Hessamaldin Nejati Hatamian, Tengku Sepora Tengku Mahadi, 

An Analysis of the Ecofeminist Viewpoint on Industrialization and Environmental 

Degradation in Starhawk’s The Fifth Sacred Thing, vol. 4, 4, 2011. 

http://www.ccsenet.org/journal/index.php/jsd/article/view/11601 

 

Movimenti 

Appiko Movement, movimento ecologista che si ispirò negli anni ‘80 al Chipko 

Movement, per salvare gli alberi e la foresta tropicale nel distretto indiano 

meridionale di Uttara Kannada 

http://ecovista.wordpress.com/2007/08/28/appiko-movement/ 

http://en.wikipedia.org/wiki/Appiko_movement 

Chipko Movement, movimento di donne che si oppose alla deforestazione negli 

anni ‘70 nella regione himalaiana di Uttarakhand. 

http://www.womeninworldhistory.com/contemporary-04.html 

http://www.pucl.org/from-archives/Gender/chipko.htm 

http://www.apnauttarakhand.com/chipko-movement/ 

http://www.fao.org/DOCREP/R0465E/R0465E03.HTM 

http://en.wikipedia.org/wiki/Chipko_movement 

Colectivo Con-Spirando, sito del colectivo ecofemminista cileno 



 

 

 

 

 

Erika Battocchio e Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

191 

 

http://www.conspirando.cl/ 

Green Africa Network, rete di comunità rurali africane che adottano programmi 

di sviluppo sostenibile 

http://www.greenafrica.org/ 

Green Belt Movement, Kenia, importante movimento di conservazione 

dell’ambiente e promozione della qualità della vita specie per le donne, fondato da 

Wangari Maathai 

http://www.greenbeltmovement.org/ 

IAMAMC - Instituto de Apoyo al Movimiento Autónomo de Mujeres 

Campesinas, associazione peruviana che svolge attività di lavoro sociale in ambito 

rurale a favore delle donne 

http://www.iamamc.org.pe/ 

Indigenous Environmental Network, sito ambientalista delle popolazioni native 

americane 

http://www.ienearth.org/ 

Indigenous Women Network, costituito come movimento di base nel 1985 a 

Yelm (Washington) alla presenza di oltre 200 donne native 

http://indigenouswomen.org/ 

Land Coalition, progetto internazionale che vede impegnate organizzazioni e 

associazioni per promuovere l’accesso alle terre  

http://www.landcoalition.org/ 

MMC - Movimento de Mulheres Camponesas, movimento delle donne 

contadine del Brasile 

http://www.mmcbrasil.com.br/ 

MST – Movimento dos Trabalhadores Sem Terra, storico movimento brasiliano 

che raccoglie contadini e agricoltori che lottano per il diritto alla terra 

http://www.mst.org.br/ 

Mujeres Agraristas y Feministas de Tláhuac (Guatemala) 

http://mujeresdelanoche.blogspot.it/ 

Mujeres Zapatistas, sito delle attiviste zapatiste indigene messicane 

http://www.mujereszapatistas.com/ 

RMIB-LAC-Red de Mujeres Indigenas sobre Biodiersidad de America Latina y 

el Caribe, sito della rete delle donne indigene sudamericane per la difesa dei diritti 

dei popoli indigeni, della Madre Terra e del buon vivere 

http://reddemujeresindgenas.blogspot.it/ 



 

 

 

 

 

Erika Battocchio e Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

192 

 

RWM-Rural Women’s Movement of South Africa, organizzazione 

indipendente che lavora per eliminare la povertà e promuove la partecipazione 

delle donne nel governo locale. Fondato da Sizani Ngubane  

http://rwmsa.org/ 

http://www.kas.de/rpg/en/publications/22964/ 

Via Campesina, movimento contadino internazionale 

http://viacampesina.org/sp 

 

Donne native e popoli nativi 

Cultural Survival, organizzazione che supporta le lotte dei popoli nativi 

http://www.culturalsurvival.org/ 

http://www.faq-qnw.org/ 

Femmes Autochtone du Québec, sito delle donne native del Québec 

http://www.faq-qnw.org/ 

Winona LaDuke, ecofemminista nativa americana  

http://nativeharvest.com/winona_laduke 

http://www.honorearth.org/winona-laduke 

The Corner House, sito inglese che supporta i movimenti per la giustizia sociale 

e ambientale di vari Paesi del Sud del mondo 

http://www.thecornerhouse.org.uk/ 

Sistah Vegan Project, coordinato da Breeze Harper, focalizza l’attenzione sullo 

stile di vita vegan quale veicolo di trasmissione di elementi di giustizia sociale, 

razziale di genere per le donne afroamericane. 

http://sistahvegan.wordpress.com/ 

Traditional Ecological Knowledge of Arctic Circle People. 

http://arcticcircle.uconn.edu/HistoryCulture/TEK/index.html 

MOSOP - Movement for the Survival of the Ogoni People, movimento di base 

per l’autodeterminazione del Popolo Ogoni contro le multinazionali petrolifere, 

Nigeria. 

http://www.mosop.org/index.html 

Rising Voices of Arab Women, articoli sull’ecofemminismo arabo. 

http://www.greenprophet.com/2011/04/arab-women-eco-feminism/ 

http://www.greenprophet.com/2010/11/interview-with-naqaa/ 



 

 

 

 

 

Erika Battocchio e Annalisa Zabonati DEP n. 20 / 2012 

 

193 

 

 

Altre associazioni 

Women for Environment Network 

http://www.wen.org.uk/ 

Women’s Voices, Organizzazione americana con l’obiettivo di eliminare tutti i 

prodotti chimici che hanno delle ripercussioni sulla salute delle donne. Opera per il 

cambiamento dei consumi, le prassi aziendali e le politiche governative. 

http://www.womensvoices.org/ 

Women and Life on Earth 

http://www.wloe.org/Home.235.0.html 

Women’s Environment & Development Organization, organizzazione USA che 

promuove i diritti globali delle donne e i diritti umani per l’eguaglianza di genere e 

l’interazione con l’ambiente. 

http://www.wedo.org/ 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 Ecofemminismo e spiritualità. Il 

Colectivo Con-spirando 

a cura di 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch 

 

Nel gennaio 2012 Maria Paz García Finch ha intervistato per “DEP” alcune 

ecofemministe cilene fondatrici del Collettivo Con-spirando. Nelle pagine che 

seguono riportiamo la trascrizione dell’intervista e un breve saggio introduttivo di 

Rossella Covelli che traccia la storia, il pensiero ispiratore e le attività del 

Collettivo.  

Nella fotografia sono ritratte, da sinistra a destra: Andrea Gálvez, Carla Cerpa, 

Mary Judith Ress, Josefina Hurtado e Inés Tudela. 

 

Il Collettivo 

Sorto a Santiago del Cile nel 1991, il collettivo Con-spirando rappresenta una 

delle esperienze più originali dell’ecofemminismo in America Latina. È un 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

195 

 

collettivo di donne alla continua ricerca di nuove prospettive e nuove visioni 

nell’ambito della spiritualità, dell’etica, della teologia, della politica, del corpo, 

della vita quotidiana. Non solo, è un gruppo di lavoro e riflessione non gerarchico e 

multiculturale, di cui fanno parte donne provenienti sia dall’America Latina sia da 

altri continenti, che mirano a instaurare relazioni basate sulla giustizia e sulla 

tenerezza. 

Il Colectivo nasce come spazio di riflessione e critica, per meditare sulla 

religiosità, intesa sia come esperienza umana e spirituale sia come istituzione 

storicamente determinata. Oltre alla pubblicazione della rivista e di libri dedicati ai 

temi della teologia femminista e dell’ecofemminismo, il Colectivo si dedica anche 

all’organizzazione e allo sviluppo di attività laboratoriali, corsi di 

approfondimento, scuole estive, rituali per il potenziamento delle energie creative, 

spirituali e corporee delle donne, spesso inesplorate e per questo inattive. 

Fondatrice di Con-spirando è la teologa femminista statunitense Mary Judith 

Ress, missionaria laica dell’organizzazione cattolica statunitense Maryknoll attiva 

in America Latina dal 1970. Ritorna in Cile agli inizi degli anni Novanta, ispirata 

dall’esperienza editoriale vissuta a Roma nel 1989, dove si era trasferita con la 

famiglia. In Italia le era stato assegnato il compito di orientare il quadrimestrale 

cattolico IDOC Internazionale verso tematiche eco-teologiche, conferendo 

particolare considerazione alle intuizioni provenienti dal Terzo Mondo. Grazie a 

tale impegno professionale, Ress ebbe modo di approfondire le questioni 

provenienti dagli ambienti della Deep Ecology e dell’ecofemminismo, aderendovi 

interamente. 

Nel Diego de Medellin Ecumenical Center’s Women’s Theology Program di 

Santiago del Cile, Ress ebbe modo di conoscere la teologa femminista tedesca Ute 

Seibert, con la quale decise d’intraprendere la creazione di uno spazio per sole 

donne in cui poter riflettere sulla sacralità della vita.  

Nel 1991, le due teologhe organizzarono diversi rituali creativi e incontri di 

riflessione da una prospettiva femminista. Durante i rituali, le partecipanti erano 

invitate a condividere le loro storie, i loro affanni e turbamenti, nel tentativo di 

vivere collettivamente momenti di gioia attraverso la drammatizzazione, 

l’interazione con gli elementi naturali, i canti e le musiche Aymara e Mapuche, ma 

anche il silenzio e le lacrime. 

Tratto caratteristico del Colectivo Con-spirando sono i rituali che si propongono 

di stimolare l’introspezione dei partecipanti, definendo l’identità del gruppo. Le 

pratiche rituali incoraggiano la condivisione intima e la ricerca di una più autentica 

spiritualità, rafforzando le relazioni e dando libera espressione all’entusiasmo che 

deriva dall’interazione con le altre donne. 

Dalla metà del 1991, il Colectivo propone dei network di ricerca, che si 

richiamano a tre importanti caratteristiche: l’assunzione di una prospettiva 

femminista sulle questioni trattate; la ricerca di una spiritualità e di una teologia 

maggiormente conformi all’esperienza delle donne; il rispetto e la sensibilità per la 

terra come sorgente sacra di vita che prevede una presa di responsabilità nei suoi 

confronti e una serrata critica al patriarcato. 

L’8 marzo 1992, nella Giornata Internazionale della Donna, fu dato alle stampe 

il primo numero della rivista Con-spirando: Revista latino-americana de 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

196 

 

ecofeminismo, espiritualidad y teología. L’intento era di invitare tutte le donne del 

continente latino-americano a formare una rete per la riflessione femminista sulle 

questioni riguardanti la spiritualità, l’ecofemminismo, la teologia e l’esperienza del 

sacro 

Sabemos que hay repartidas por nuestro continente - y las experiencias compartidas en los 

Encuentros Feministas Latinoamericano y del Caribe así nos lo han señalado - mujeres 

provenientes de distintas tradiciones cristianas, católica, evangélicas orientalistas, 

rescatadoras de las religiones y cosmovisiones de los pueblos originarios de estas tierras, 

monjas, ex monjas, pastoras, teólogas misioneras laicas o simplemente laicas que están 

desarrollando su espiritualidad construyendo sus teologías desde sus cuerpos, sus espíritus, 

sus vidas, sus experiencias de mujeres mirando así el mundo desde una perspective feminista 

que integra a las dimensiones de clase y raza, que tan nitidamente caracterizan nuestra 

realidad continental, la dimensión de género
1
. 

Ogni numero di Con-spirando (ad oggi ne sono stati pubblicati 59) è dedicato a 

un tema specifico, coprendo uno spettro d’interessi che va dai sistemi economici 

sostenibili alle condizioni delle popolazioni indigene, dalla morte alle relazioni di 

genere, dalla figura di Gesù al corpo. Ogni riflessione è affrontata da una 

prospettiva teologico/spirituale di matrice eco femminista. 

Nel 1993, il Colectivo ha trovato dimora in un’antica casa coloniale di Santiago, 

nella quale s’impegna a perseguire i seguenti obiettivi:  

- rendere le donne capaci di riflettere teologicamente sulla propria personale 

esperienza del sacro, mettendone in evidenza non solo la legittimità, ma 

anche il potenziale creativo; 

- creare e alimentare in America Latina una rete di donne impegnate nella 

ricerca di una spiritualità e di una teologia ecofemministe attraverso la 

pubblicazione quadrimestrale della rivista Con-spirando; 

- offrire alle donne cilene uno spazio in cui poter condividere, oltre che 

l’appartenenza di classe e la fede religiosa, anche le proprie esperienze del 

sacro mediante i rituali, lo studio e la riflessione; 

- introdurre le donne alla teologia femminista e all’ecofemminismo con 

laboratori, che le stimolino a fortificarsi e a diventare teologhe femministe 

di base. 

Dal 2000 è organizzata una Summer School on Ecofeminism Spirituality. Per 

dieci giorni consecutivi le partecipanti sono ospitate in uno spazio e tempo per 

affrontare e proporre senza timori le proprie personali questioni teologiche. La 

spiritualità che qui si manifesta è celebrata come ricerca collettiva di una nuova e 

più vivificante teologia e cosmologia.  

La Summer School nasce come luogo in cui le donne latino-americane possano 

partecipare collettivamente al dibattito sulle questioni riguardanti il proprio corpo e 

in cui possano studiare e riflettere sulle pratiche della propria comunità religiosa 

nella regione in cui vivono. È uno spazio in cui si implementano nuove pratiche e 

nuove relazioni di potere, mediante le quali le donne imparano ad affermarsi, sia a 

                                                     
1
 E. Aguila, “Con-spirando juntas”: hacia una red latinoamericana de ecofeminismo, espiritualidad 

y teologia, in “Con-spirando: Revista latinoamericana de ecofeminismo, espiritualidad y teología” 

(d'ora in poi: “Conspirando”), 1, 1992, p. 2. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

197 

 

livello personale che comunitario, al di là del ruolo di genere socialmente e 

culturalmente imposto loro. 

La riflessione teologica femminista latino-americana, inclusa quella del 

Colectivo Con-spirando, si contraddistingue per essere influenzata dall’esperienza 

di vita reale delle donne. L’incontro del Colectivo, nel marzo 1993, con la teologa 

brasiliana Ivone Gebara
2
 ha avuto un’enorme influenza. Il suo “ecofemminismo 

olistico” rappresenta una vera e propria sfida all’antropologia e alla cosmologia 

della tradizione cristiana patriarcale. Inoltre, l’attenzione conferita dalla teologia 

della liberazione alla povertà e in particolare alla femminilizzazione della povertà 

rappresentano per Con-spirando un importante tema su cui sviluppare il lavoro 

teologico di re-interpretazione della religiosità e della spiritualità a partire dai 

simboli, dai testi sacri e dall’esperienza delle donne latino-americane 

New symbols of the Sacred, reinterpretations of biblical texts, challenges to patriarchal 

Church doctrines, a more expanded understanding of ethics, especially in the area of sexuality 

– all these theological issues are being addressed from the heart-wrenching context of 

women’s tears, suffering, anxiety and fears as well as our joy and hope
3
. 

A tale proposito, merita di essere menzionata l’esperienza che il collettivo ha 

chiamato Jardín Compartido, ovvero una serie di seminari/laboratori itineranti per 

le Americhe dedicati alla violenza simbolica e di genere. Il Primer Jardín 

Compartido (gennaio 1997) venne realizzato a Santiago del Cile in collaborazione 

alla statunitense WATER (Women’s Alliance for Theology, Ethics and Rituals) e a 

Ivone Gebara. Durante questo primo incontro, oltre al tema della violenza, fu 

affrontato quello della solidarietà e dell’ecofemminismo. Il Segundo Jardín 

Compartido (luglio 1997) ebbe luogo a Washington D.C. e fu dedicato, oltre al 

consueto tema della violenza, a quello della solidarietà nella diversità. Il Tercer 

Jardín Compartido (luglio 1998) fu organizzato in Brasile, a Recife, e trattò di 

donne, solidarietà, forze di cambiamento emergenti nella città brasiliana. Nel 

gennaio 2007, a dieci anni dal primo Jardín Compartido, le donne che vi 

parteciparono furono invitate a intervenire al Encuentro de Evaluación y 

Proyección: Recordando quienes somos. L’incontro fu dedicato alla valutazione 

delle attività passate e all’organizzazione di nuovi progetti. Dalle discussioni 

emersero nuove importanti sfide per le donne latino-americane, come ad esempio: 

la sistematizzazione e produzione di materiale che consenta di divulgare gli atti 

degli incontri organizzati; la realizzazione degli Encuentros in Bolivia e in 

                                                     
2
 La riflessione ecofemminista latino-americana deve molto ai lavori della teologa femminista 

brasiliana Ivone Gebara, in particolare al suo testo Longing for Running Water, Fortress Press, 

Minneapolis 1999; Intuiciones ecofeministas, Editorial Trotta, Madrid 2000. Molto importanti, 

inoltre, le opere della teologa femminista statunitense Mary Judith Ress, co-fondatrice del Colectivo 

Con-spirando, che ha sistematizzato l’articolato pensiero ecofemminista latino-americano in tre opere 

fondamentali: Lluvia para florecer, Sociedad Con-spirando, Santiago del Cile 2002; Without a Vision, 

the People Perish, Sociedad Con-spirando, Santiago del Cile 2003; Ecofeminism in Latin America, 

Orbis Book, Maryknoll-New York 2006. Oltre ad aver raccolto numerose testimonianze provenienti 

dal mondo ecofemminista latino-americano, Ress ha tracciato un’interessante genealogia del 

movimento in America Latina.  

3
 E. Aguila, “Con-spirando juntas”, cit., p. 16. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

198 

 

Venezuela; la facilitazione della comunicazione all’interno del network 

ecofemminista attraverso mezzi di comunicazione virtuali. 

Con la Revista, le riunioni, i seminari, il Jardín Compartido, la Summer School 

on Ecofeminism Spirituality, i corsi e i laboratori, Con-spirando usa un modello 

metodologico di Trans-formación cultural, in cui viene scelto, come punto di 

partenza di qualsiasi riflessione e/o attività, il corpo 

for us, a mayor transformational tool is our commitment to embodied learning. Body prayer, 

ritual, intuition and healing practices all offer new ways of learning - for not only women, but 

for all humanity. And with our yearly cycle of rituals, we give flesh to our commitment to 

empower women to celebrate the Sacred as we see fit
4
. 

Con-spirando fa parte di quello che Mary Judith Ress
5
, rifacendosi a uno 

schema ideato dalla teologa messicana Elsa Tamez, definisce il “terzo stadio” dello 

sviluppo della teologia femminista ed ecofemminista in America Latina. 

Il “primo stadio” e il “secondo stadio” della teologia femminista ed 

ecofemminista latino-americana appartengono a un periodo storico che va dal 1970 

al 1990. In questa fase la teologia femminista latino-americana è coinvolta in 

dibattiti interni alla gerarchia ecclesiale e alla ridefinizione e reinterpretazione dei 

testi sacri. Il “terzo stadio”, il cui inizio è fatto convenzionalmente risalire al 

periodo risalente alla Caduta del Muro di Berlino, alla dissoluzione dei modelli 

socialisti, all’esplodere della Guerra del Golfo, all’invasione di Panama, alla 

sconfitta dei Sandinisti, allo sviluppo del modello economico neoliberalista, 

dell’ideologia di mercato e allo smantellamento dello stato sociale, è caratterizzato 

da un lavoro ermeneutico focalizzato sulle categorie del “corpo” e della 

“quotidianità”. In questo periodo si assiste anche al nascere di un’attitudine 

maggiormente inclusiva, multiculturale, non gerarchica, aperta alla costruzione di 

una coscienza femminista e all’adesione all’ecofemminismo da parte della teologia 

femminista. 

Con-spirando ha il merito di aver apportato nuove intuizioni alla teologia e alla 

spiritualità femminista ed ecofemminista, aprendosi anche all’analisi e alla critica 

di quegli elementi di violenza teologica rivolti alle donne, rintracciabili nelle 

interpretazioni tradizionali dei testi sacri e nelle opere teologiche e dottrinali di 

origine patriarcale.  

Uno dei suoi obiettivi è ridefinire il concetto di “sacro” e sperimentare nuove 

pratiche d’interazione e approfondire la percezione e la comprensione della 

sacralità cosmica anche attraverso la teorizzazione di un’embodied theology, una 

“teologia incarnata”, sensibile alle esperienze corporee e alla costruzione sociale 

dei significati di “corporeità”, soprattutto con riferimento al vissuto femminile, e 

all’adozione di una prospettiva ecofemminista in seno agli studi teologici. Questa 

grandi macro-aree d’interesse e attività sono tra loro interconnesse e orientate 

insieme alla realizzazione di quello che è il più importante obiettivo del Colectivo: 

lo sviluppo e la divulgazione di una teoria ecofemminista, concepita dal punto di 

vista delle donne e dell’America Latina. 

                                                     
4
 Ibidem. 

5
 M. J. Ress, Without a Vision, the People Perish. Reflections on Latin American Ecofeminist 

Theology, .cit. pp. 36-48; Ecofeminism in Latin America, cit., pp. 29-41. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

199 

 

 

Ecofemminismo, spiritualità 

La teoria ecofemminista sviluppata da Con-spirando si distingue per essere il 

risultato delle esperienze e delle riflessioni di numerose donne latino-americane, 

indipendentemente dalla classe sociale di origine, dal credo religioso e dalla 

formazione intellettuale. 

Il continente latino-americano è un caleidoscopio religioso e spirituale. È una 

regione in cui si riuniscono i più svariati culti afro-indio-latini e in cui hanno luogo 

innumerevoli sincretismi che hanno predisposto le persone, e in particolare le 

donne, a un’acuta e immanente percezione del divino, del sacro e dello spirituale, 

che s’intreccia inesorabilmente a un forte e atavico sentire cosmico, eredità delle 

popolazioni indigene originarie. 

L’ecofemminismo latino-americano, così come c’è trasmesso dal Colectivo 

Con-spirando, dalle opere teologiche di Ivone Gebara, dalle attività teorico-

pratiche di tante altre donne del continente, impegnate nella riflessione di genere da 

un punto di vista sia laico sia teologico, non si presenta come una teoria uniforme 

ma porta in sé i connotati della diversità e della multiculturalità, che rendono così 

unica l’America Latina. 

L’ecofemminismo è una prassi creativa e feconda, che trova origine in tre 

importanti questioni storico-culturali: la “teoria della dominazione”, così come fu 

formulata dalle femministe radicali/culturali degli anni Settanta, la scoperta della 

religione della Grande Dea, incentrata sulla natura, le lotte ambientaliste. 

Il movimento femminista radicale/culturale, erede delle analisi marxiste degli 

anni Sessanta, si arricchì degli studi di teoria critica e di ecologia sociale e rifiutò 

l’idea che la dominazione fosse basata esclusivamente su due variabili: il denaro e 

la classe sociale. Diversamente, le femministe affermarono la centralità e 

l’universalità dell’oppressione delle donne e della natura da parte della cultura 

patriarcale. 

Negli stessi anni, il lavoro di alcune storiche della cultura antica
6
 portò alla luce 

l’interessante scoperta di una nuova religione che onorava le donne e traeva 

ispirazione dalla natura. La religione della Grande Dea si distingueva per essere 

espressione di una cosmologia della divinità immanente. Scrive Charlene Spretnak:  

Lo fascinante era el vínculo sagrado entre la Diosa, en sus numerosas apariencias, y los 

animales y plantas totemico, las grutas sagradas y las cuevas con forma de vientre, en el ritmo 

lunar de la sangre mestrua, en la danza extática – la experiencias de conocer Gaia, sus 

voluptuosos contornos y fértiles planicies, sus fluyentes aguas que dan vida, sus maestras/os 

animales
7
. 

Questa scoperta fu particolarmente rilevante per le femministe di cultura 

giudeo-cristiana. La religione della Gran Diosa resuscitò manifestazioni artistiche, 

musicali, poetiche ispirate ai miti e ai rituali sacri dell’antichità, ai cicli lunari, ai 

solstizi, agli equinozi, a forme di sapienza ecologica e olistica. 

                                                     
6
 M. Gimbutas, The Living Goddesses, Berkeley-Los Angeles, University of California Press,1999. 

7
 C. Spretnak, Nuestras raíces y nuestro florecimiento, in “Con-spirando”, 4, 1993, p. 9. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

200 

 

Per molte donne, l’ecofemminismo si esprime proprio in una profonda relazione 

con la terra e il cosmo, in una spiritualità che celebra i cicli vitali della nascita, 

della crescita, del decadimento, della morte e della rigenerazione. Una spiritualità 

basata sui concetti di “immanenza”, “interconnessione” e “relazionalità”, che 

celebri la terra e i suoi cicli e che faccia sì che l’azione nel mondo sia fonte di forza 

e rinnovamento, soprattutto di quelle energie, che orientano la stessa azione 

politica. La “nascita” diventa la metafora fondamentale di un mondo in costante 

evoluzione e cambiamento, nel quale abitiamo e di cui partecipiamo, 

immergendoci nei cicli ritmici di quel corpo vivente, che è il cosmo. 

Celebrare “la espiridualidad basada en la tierra”
8
 significa, innanzitutto, 

percepire l’immanenza del sacro, il valore imprescindibile di ogni essere; intuire 

l’inter-connessione stimola la compassione ovvero quell’abilità di sentire-con e di 

identificarsi con gli altri esseri umani, i cicli e i processi naturali, gli animali e le 

piante. Ciò determina un rinnovamento della coscienza politica: vedere il mondo 

come un tutto interconnesso significa comprendere l’inseparabilità di tutte le 

rivendicazioni politiche.  

A livello politico, significa superare i nazionalismi e il concetto di sovranità 

dello stato, fondato sulla difesa militare, favorendo l’avvento di una società 

pluralista, rispettosa dei differenti gruppi etnici e delle identità popolari. 

Economicamente, il mito dello sviluppo e del progresso illimitato dovrà essere 

sradicato e rifiutato insieme all’idolo del guadagno ad ogni costo, per stabilire il 

primato della totalità dell’universo, unico vero spazio comune. Spiritualmente, 

infine, si ha il dovere di superare qualsiasi forma di opposizione manichea e di 

teologia della salvezza personale, per aprirsi alla celebrazione della sacralità e 

dell’immanenza della creazione 

Solamente cuando nos reconocemos como parte de la totalidad del cosmos, y percibimos que 

todo lo creado es sagrado, podemos comprender realmente el significado de la alienza de 

Dios/a con la humanidad y con la naturaleza y podemos entrar en el concepto de cosmos 

como cuerpo de Dios/a
9
. 

Il corpo da una prospettiva ecofemminista 

La metafora principale dell’ecofemminismo diventa allora il corpo o il grande 

“Cuerpo Sagrado” di cui facciamo parte. Scrive Ress 

Realmente esta visión no es nueva. Tiene mucho que ver con la sabiduría indígena, que ha 

sido confirmada durante este siglo por los descubrimientos de la fisica cúantica y la 

microbiología. El ecofeminismo es una palabra nueva para una sabiduría muy antigua - una 

sabiduría que todavía duerme dentro de nuestros huesos, dentro de nuestra memoria genética. 

Es el descubrimiento, o mejor dicho, el despertar paulatino a la idea de que no somos los 

                                                     
8
 C. Starhawk, La espiridualidad basada en la tierra celebra el ciclo de la vida, in “Con-spirando”, 4, 

1993, pp. 13-17. 

9
 R. D. Trapasso, Hacia la reconstruccion de un mundo eco-centrico, in “Con-spirando”, 23, 1998, 

pp. 33-34. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

201 

 

“dueños del universo”, sino una parte más del gran tejido de la vida con todas las criaturas, 

tan grandes o pequeñas como éstas sean
10

. 

Far affiorare il nostro ser ecologico, percepire di essere elementi di un Tutto 

interrelato e interconnesso, vivere in un profondo sentimento di comunione 

cosmica significa affrontare un cambiamento non solo identitario ma 

epistemologico. Cambiare la percezione di noi stessi trasforma anche la nostra 

prospettiva sul mondo e i nostri referenti cognitivi. Superato il dualismo anima-

corpo, vivendoci come un unico essere integrato, poniamo la nostra attenzione 

all’esperienza corporale e intuiamo la connessione immanente che sussiste tra il 

nostro vissuto spirituale e quello corporeo 

el cuerpo y la experiencia corporale es la fuente de todo conocimiento sobre el placer y el 

dolor, el locus desde donde se decide el bien y el mal
11

. 

Il corpo è il territorio della nostra storia, delle nostre memorie, è il “testo sacro” 

su cui è possibile leggere la vita, non solo nostra, ma anche delle altre donne e 

degli altri uomini con cui conviviamo. Sul loro corpo è possibile leggere le 

esperienze di oppressione, di violenza, di piacere e desiderio, interpretarne i vissuti 

e tentare di riscriverli. Come insegnano le donne di Con-spirando, il corpo è un 

luogo ricco di simboli e di sacralità da celebrare con entusiasmo. Ivone Gebara ha 

elaborato e trasmesso un’epistemologia del corpo come fonte di conoscenza. Non il 

corpo asessuato, ma quello sessuato, che la tradizione patriarcale sminuisce per 

esaltare la grandezza del pensiero a scapito del genitalità, soprattutto femminile. E 

tanto più vi si opponeva, celebrando le altezze dello spirito, tanto più rendeva il 

corpo sessuato femminile, un oggetto di desiderio proibito, di cupidigia, di guerra e 

di violazione lecita. Negandolo e nascondendolo, il patriarcato ha fatto sì che 

l’energia e il potere occulto della genitalità femminile fossero marchiati come 

peccato da reprimere con veemenza. Da qui nacque l’idea erronea che il corpo 

femminile fosse sede del dualismo costitutivo e di una genialità intrinsecamente 

sordida. Per tale motivo fu condannato a essere dominato, ferito e corrotto. 

Tuttavia, come afferma Gebara, le pratiche di oppressione messe in atto dalla 

cultura patriarcale diedero alle donne l’opportunità di prendere consapevolezza del 

grande potere civilizzatore del loro “Eros” dominato e represso, e le rese capaci di 

vivere l’illusione della libertà, indipendentemente dalla dominazione imposta. 

Il riscatto della genitalità femminile è divenuto uno degli obiettivi principali per 

Con-spirando, soprattutto attraverso gli incontri collettivi. Il fine era riabilitare il 

corpo femminile “como locus desde el cual hacemos nuestra teología y nuestra 

ética
12

” per comprenderne l’identità e il potere trasformatore, attraverso una 

metodologia olistica ed ecofemminista. 

Dal 1992 il Colectivo organizza laboratori e corsi incentrati su temi quali 

l’identità, la spiritualità e la vita quotidiana. La dimensione collettiva dei lavori di 

gruppo crea spazi in cui la creatività può fluire liberamente e quindi essere 

                                                     
10

 M. J. Ress, He encontrado algunas respuestas en el ecofeminismo, in “Con-spirando”, 23, 1998, p. 

37. 

11
 M. J. Ress, Espiritualidad ecofeminista en América Latina, in “Investigaciones Feministas”, 1, 

2010, p. 120. 

12
 Ivi, p. 121. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

202 

 

esplorata, indagata, sottoposta a nuove ipotesi ed errori. Esplorando i contenuti 

della propria identità da una prospettiva olistica e creativa e approfondendo temi di 

maggiore interesse per le partecipanti, emergono spesso nuovi strumenti di analisi 

mediante i quali è possibile appropriarsi di referenti cognitivi alternativi e 

sviluppare differenti modalità di agire etico.  

I primi laboratori condotti da Con-spirando seguivano un metodo discorsivo, 

con uso di letture, conversazioni, confidenze di gruppo. Nonostante s’iniziasse 

sempre con la visione di un video sul case study affrontato, l’obiettivo principale 

rimaneva il dialogo e la comprensione di uno specifico argomento o situazione. 

I dialoghi si concentravano innanzitutto sulla vita quotidiana, sull’analisi dei 

ruoli assunti e delle attività condotte. Buona parte delle conversazioni intendeva 

sviscerare i contenuti delle immagini “ideali” di uomo e donna, cui spesso si 

aderiva inconsapevolmente. Lo scopo di questi lavori dialogici era far emergere, a 

livello collettivo, le differenze in termini di genere che si manifestano nella realtà 

personale e quotidiana di ogni singola partecipante.  

Tale comprensione talvolta si esprimeva con un profondo senso di sconforto o 

mediante sentimenti contorti, che richiedevano di essere affrontati. Al contrario, 

l’analisi spesso cadeva sui gesti, sui comportanti, sui modi con cui si affrontano le 

relazioni, sui ruoli di genere stereotipati che si assumono inconsciamente e che 

pertanto finiscono per irrigidirsi nella struttura dell’esistenza, condizionandone le 

esperienze. Una volta stabilito che la differenza sessuale altro non è che una 

costruzione socio-culturale, trasmessa attraverso la socializzazione e 

l’acculturazione, il passo successivo è riconoscere ed analizzare il concetto di 

“femminilità” cui ogni donna aderisce nel corso della sua personale storia.  

L’obiettivo è dunque riuscire, attraverso la narrazione, l’ascolto della propria 

voce, la contestualizzazione del proprio vissuto e delle proprie relazioni, ad 

analizzare tutte quelle immagini stereotipate di femminilità, che per mezzo della 

socializzazione, condizionano il concetto che ogni donna ha di se stessa. Pertanto, 

lavorare sul corpo, diventa fondamentale per far emergere la totalità del vissuto 

personale attraverso pratiche liberatorie. Le attività sono svolte così secondo un 

movimento a spirale: dal linguaggio, con il quale è possibile narrare, decostruire e 

costruire la realtà, al corpo in una relazione dialettica, esplorandone i cambiamenti, 

individuandone gli squilibri, le asimmetrie e le diversità alla ricerca di una 

rinnovata armonia. Lo scopo è riuscire a sviluppare in ogni donna le abilità di 

leadership, individuando nella propria esistenza un punto di stabilità e lavorando 

sui propri atteggiamenti per meglio rapportarsi agli altri. 

Per la prospettiva ecofemminista è molto importante riuscire a integrare tutti gli 

aspetti etici che pongano al centro la donna, l’universo, il corpo e la relazionalità. 

L’etica dovrebbe riuscire a comprendere sia l’attitudine alla cura sia le 

rivendicazioni sociali di giustizia, il rispetto per le relazioni e la formulazione di 

principi universali, favorendo così la sopravvivenza in un mondo che affermi e 

favorisca la vita. 

L’intervista 

Non è stato facile scrivere sugli incontri con il collettivo Con-spirando, anche 

se davo per scontato che qualsiasi esperienza vissuta nel mio paese, sia in passato 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

203 

 

sia nel mio recente viaggio, fosse facile da raccontare come lo è stato fissarla nella 

mia memoria.  

Ricordo all’inizio la mia ansia durante il viaggio nell’affollata metropolitana di 

chi ha perso dimestichezza nello spostarsi quasi inconsapevole giorno dopo giorno 

nel “gran Santiago” come noi cileni chiamiamo la nostra metropoli. Dopo una 

lunga ed affrettata camminata tra le strade di uno dei vecchi quartieri centrali che 

tuttora conservano lo stile caratteristico delle case lunghe, dei “citè” e dei parchi, 

avevo finalmente trovato la casa gialla ed oltrepassare la sua larga porta di vecchio 

legno era l’equivalente di aver trovato un’oasi, in tutti i sensi. Nel giro di un paio di 

minuti avevo dimenticato che eravamo in piena estate, che era mezzogiorno e la 

giornata era particolarmente calda: attraversando il lungo corridoio, l’allegro cortile 

illuminato dal “patio de luz” (piccolo giardino interno tipico della tradizione 

spagnola), le pareti degli uffici e le stanze colorate dove le donne del collettivo 

svolgono le loro attività, mi sono sentita a mio agio e ciò che doveva essere lo 

scambio iniziale di saluti, richiesta di informazioni ed acquisto di libri, si è 

trasformato in una lunga e piacevole conversazione con Andrea, interrotta soltanto 

dal contemplare ogni tanto l’incantevole giardino e dai gatti che circolavano sereni 

dentro e fuori casa.  

Il giorno dell’intervista ho avuto il piacere di conoscere anche Judith, Josefina, 

Inés e Carla. Ci siamo sedute attorno un grande tavolo in una stanza illuminata e 

colorata. Alle mie spalle erano appesi i disegni che loro avevano fatto, risultato di 

un’esperienza in un laboratorio e che rispecchia tutta la loro semplicità, serenità e 

soprattutto l’affiatamento ed amicizia che c’è tra loro. Se dovessi definire in una 

parola Con-spirando, direi che è un grande cerchio, come materialmente lo è la 

loro tavola in cucina e, spiritualmente, la loro unione.  

La conoscenza che condividono con umiltà e gentilezza è sempre accompagnata 

da un sorriso spontaneo, e mi riporterà alla loro accogliente casa gialla nel mio 

prossimo viaggio non solo per approfondire argomenti ed esperienze rituali che per 

motivi di tempo non ho potuto fare nelle mie ultime settimane di soggiorno, ma 

anche per ritrovare queste nuove amiche e stabilire un nuovo legame tra i ricordi 

della mia terra di origine. 

*** 

Santiago del Cile, Gennaio 2012 

 

¿Cómo nació vuestro colectivo? 

 

Judith: Había un anhelo en Chile en los años '90 de juntarnos en forma más 

ritual. Algunas de nosotras veníamos de iglesias, otras del cristianismo, otras del 

mundo académico, otras del mundo de la militancia, etcétera y sentíamos una gran 

necesidad de poder celebrar juntas en otra forma que ni el mundo feminista ni el 

mundo de las iglesias estaba ofreciendo, así hemos nacido como un grupo de 

diferentes mujeres que se juntaba para hacer ritos y ésta es la base de Con-

spirando. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

204 

 

Josefina: Lo que me interesó de esta participación fue que vi algo para mí muy 

importante y que tenía que ver también con el gran dolor que había vivido Chile 

con una dictadura tan larga para encontrar un espacio donde también yo tenía lugar 

y donde no era solamente hacer ritos de cambios de estación o para celebrar 

nuestros cambios en el cuerpo como mujer, sino que también para poder compartir. 

Recuerdo en los primeros años que estuve, una mujer llevó la ropa de una persona 

desaparecida y con esa ropa hicimos un ritual, entonces dije: “Sí, esto tiene 

sentido.” Antes tenía duda si me interesaba o no, o si las otras personas eran más 

religiosas que no interesaba tanto a mí. Cuando vi que se podía dar ese vínculo de 

una espiritualidad en el contexto que nosotras estábamos viviendo me dio sentido y 

luego dentro de los ritos el que me ha más impactado es el de septiembre en Chile, 

porque para nosotras era la celebración de las Fiestas Patrias, pero en Chile ya tiene 

otro significado por el 11 de septiembre de 1973 y siempre fue para este grupo un 

espacio para traer también a nuestros muertos, nuestros desaparecidos y gente que 

había sido torturada. Pero también sucedió que después de varios años alguien dijo: 

“Yo también quiero volver a celebrar”, porque a veces el riesgo es quedarte en el 

dolor y no ver también tus recuerdos de niña y de ser feliz, en septiembre también 

tenían que encontrar ese espacio. Es muy significativo lo que se ha hecho durante 

20 años. Más que nada generar espacios de encuentro y ser como somos. 

Judith: Seguimos haciendo ritos, es una cosa clave para nosotros y siempre está 

en el contexto de lo que está pasando no sólo en Chile sino en el mundo, porque 

una de las críticas es que somos del New Age, pero siempre tratamos de estar 

siempre bien enraizadas en el mundo cultural y en el mundo político más amplio y 

de ser consecuentes. 

 

¿Cual es la filosofía del colectivo? 

 

Josefina: “Ecléctica”. 

Judith: Cada una viene de diferentes mundos y convicciones, hemos tenido 

nuestros nudos fuertes, pero igual seguimos a nuestras compañeras y sentimos que 

estamos viviendo en una comunidad. 

Andrea: Tenemos una filosofía bien particular y somos de mundos muy 

diferentes. Falta otra persona muy clave que es Ute Seibert que está en Alemania. 

Ella viene del mundo de la teología feminista, está también el mundo de la 

antropología como el de Josefina y de otra compañera, Judith viene del mundo del 

ecofeminismo y yo vengo del mundo de la izquierda y del humanismo interesada 

por las ideas que se cruzan aquí. Cuando me preguntan qué es lo que a mí me 

interesó esencialmente digo que es el cruce de filosofías. Creo que aquí hay un 

ensamble de filosofías que tendría muchos nombres, muchas misiones distintas y 

metodologías, pero como filosofía misma va desde el humanismo a la teología, 

antropología, solidaridad, ecología, espiritualidad, etcétera. Personalmente no le 

pondría un nombre como filosofía, ni de un filósofo o filósofa. Hacemos nuestra 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

205 

 

propia filosofía. Es un enjambre de ideas y no nos casamos con una ni nos 

comprometemos con cosas establecidas, todas están de acuerdo de seguir sus 

propias ideas y combinarlas con lo que está pasando. Nadie se cierra o afiata a un 

patrón de comportamiento o misión específica de filosofías. 

Josefina: Este cruce existe también porque somos mestizas de muchas maneras 

y no sólo físicamente, sino que valoramos que en ese cruce de ideas, de 

pensamientos y paradigmas puede crecer algo nuevo. Yo creo que hay una 

intención de tener un pensamiento abierto, realizar nuestro fundamentalismo que a 

veces también se puede dar porque nos apegamos a ideas que nos parecen cómodas 

entonces estamos siempre pensando en qué medida nosotras también podemos 

estar traicionando el deseo de ser respetuosas de lo diverso, abrirnos a nuevos 

pensamientos y conocer otras filosofías. En el ecofeminismo también está esa 

noción de aprender lo que los pueblos originarios han tenido por milenios y que la 

cultura colonizadora ha invisibilizado, entonces también hay un deseo de reconocer 

que hay raíces que vienen de sabidurías no solamente desde acá, sino también de 

oriente. Es una apertura a todo lo que puede ser un aporte y a lo que la gente va 

creando. Como humanas, ser también creadoras de culturas. Es un desafío, 

obviamente a veces estamos casadas por nuestras ideas rígidas, pero nuestra 

intención es abrirnos. 

Judith: También influye de dónde venimos, del ambiente profesional: Josefina 

y Carla son antropólogas, Ute y yo somos teólogas, Elena es mujer de letras, 

Andrea  es profesora y de estos diversos enfoques resultan o vienen las preguntas y 

la filosofía. Somos mujeres que pensamos y que estamos más convencidas con el 

trabajo y con el cuerpo de las intuiciones y las emociones, como hemos hecho 

siempre en los ritos donde estamos tratando de combinar la intuición con el 

corazón y lo emocional. Para nosotras, la cosa más importante es el círculo, la 

comunidad, la habilidad de ser lo que uno tiene que ser, pero con el límite que no 

invadimos, no ofendemos, ni traicionamos las otras. Yo soy la más fundamentalista 

del ecofeminismo per voy caminando y cambiando, porque se ve la evolución en 

una misma.  

Josefina: Ha habido un respeto entre nosotras que ha hecho que si una hace 10 

ó 20 años pensaba muy distinto, ahora por amistad, por cariño y por tratar de 

entender a la otra, se van tomando cosas no por una imposición sino por una 

relación que una se va transformando en más o menos ecofeminista, porque Judith 

ha sido siempre “la” ecofeminista y con Elena al principio pensábamos: 

“Feminismo sí, ecología sí, pero ecofeminismo... bueno, ok”. No veíamos tan 

evidente la relación o pensábamos que asimilar la mujer a la naturaleza no nos 

hacía mucho favor porque se podía malentender como esencialismo ya que somos 

varias muy críticas al esencialismo pero en la forma que lo hemos ido entendiendo 

y construyendo tratamos de hacer esa distinción. No es sólo esencia, también es 

cultura y en esto podemos incidir. 

 

¿Qué actividades están realizando y qué planes tienen para el futuro? 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

206 

 

 

Judith: Justo estamos en este gran hito en que cumplimos 20 años de 

existencia. Este año especialmente, estamos celebrando y haciendo actividades: 

hemos hecho un rito de inicio acá en Santiago para lanzar las celebraciones y 

tuvimos la gran sorpresa que habían más de treinta grupos e individuos que se 

juntaron virtualmente haciendo un rito en conexión con nosotras. Sentimos que 

tenemos una red verdadera que está en movimiento y que usa Con-spirando como 

referente, pero también siguen su propio camino y esto nos da un gran placer. 

Ahora estamos planificando un gran evento en octubre de este año donde vamos a 

tener varias actividades para analizar en forma crítica lo que hemos hecho, lo que 

no hemos hecho y ver también dónde vamos. Estamos en eso y es tiempo de 

realizar los ejes nuestros que son la teología, el ecofeminismo y la espiritualidad 

siempre desde una perspectiva feminista. 

Josefina: Estamos trabajando en talleres que son una de las actividades que nos 

gusta mucho hacer, validando metolodogías y materiales para que sea más fácil 

seguir trabajando con esta idea de círculo, aprender de la experiencia y del trabajo 

de memorias de las mujeres, como las del cuerpo. Inés es parte de este taller que 

estamos haciendo. Es apasionante porque en cada taller descubres que realmente 

necesitas darle más profundidad y darle más pistas, es apasionante saber que 

estamos permanentemente conociendo más y construyendo conocimiento, porque 

no hay algo que esté terminado y hecho, sino que necesitamos siempre darle otra 

vuelta. Trabajamos en modelos de espirales. Nuestra metodología de 

transformación cultural se basa en la metáfora de la espiral que es dinámica, nunca 

se queda estática y siempre está dando una vuelta más. Puede ser un poco agotador 

pero es posible gracias a que cada grupo va a tener siempre nuevos sentidos, 

nuevas riquezas y nuevos conocimientos. 

Andrea: Está también el tema que somos un colectivo que es parte de América 

Latina, España y en muchos lugares donde están en sincronía con nosotros. A mí 

me gusta el tema de las publicaciones, las tertulias, las conversaciones y a través de 

comités editoriales de América Latina se van conjugando las ideas. Mi trabajo es 

que quede plasmado en publicaciones para poder compartir con mujeres de otras 

partes y ya estamos en 60 números de las revistas y sacando libros. Por el momento 

empezamos con los libros porque nos dan la posibilidad de profundizar en algunos 

temas que con las revistas nos quedamos cortos a pesar que es más variada, pero el 

libro nos permite profundizar en un solo tema. Como nosotras no tenemos una 

“filosofía” podemos cambiar y lo hacemos, no hay nada definitivo y seguimos 

publicando.  

Tenemos muchos sueños, como el de tener esta actividad grande en octubre en 

que queremos hacer algo con gente que venga de distintas partes, ver el tema de las 

visiones y cómo podemos hacer realidad nuestros sueños. Además queremos ver 

dónde nos pueden ayudar, como el caso de agrupaciones de mujeres que no están 

en condiciones económicas de poder venir y ver cómo lo vamos a hacer para que se 

concretice esta ayuda. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

207 

 

Está el tema de las publicaciones, pensamos también en un documental ya sea a 

través de una revista, algo visual o una página web. Lo importante es que lo que 

realizamos no quede entre nosotras y sea conocido por todos. 

 

Judith: Una cosa que nos marcó mucho fue una serie de encuentros entre 

mujeres de América Latina, que tenían preguntas símiles a las de nosotras. Muchas 

de ellas venían de una militancia social de educación popular en comunidades de 

base. Hemos empezado en los años '90 con un programa que se llamaba El Jardín 

Compartido donde venían alrededor de 40 mujeres de diferentes partes de América 

Latina para estar juntas y hacer nuestras propias preguntas que en principio tenían 

que ver con lo patriarcal, que filosofía o teología estaba armándonos o 

sofocándonos. Así, empezamos trabajos sobre el Génesis yendo mas allá de este 

mito tan clave para la formación del ser humano en occidente y abriéndonos más a 

los mitos que nos dicen quiénes somos. Desde ahí fuimos examinando más los 

patrones sucesivos. Como arquetipos, estamos bastante influenciadas por la 

filosofía junguiana y hemos ido desde los Jardines Compartidos hasta escuelas de 

espiritualidad y ética ecofeminista. Por mucho tiempo hemos hecho escuelas acá en 

Chile y en otras partes, hemos podido olfatear el anhelo de las mujeres para algo 

diferente, recordando lo que hemos olvidado y qué relación tiene con esta manera 

de vincularnos con la madre tierra desde nuestros ancestros y gente originaria no 

solamente en América Latina. En este momento, personalmente tengo mucho 

interés en la ancestralidad y justo anoche hubo una cosa muy fuerte: Un chico ha 

sentido que los mismos ancestros están pidiendo sanarnos, porque las 

enfermedades son también herencias y solamente ahora estamos dándonos cuenta 

que podríamos sanar el pasado no solamente nuestras vidas de la niñez sino mas 

allá y ellos quieren que hagamos eso para las generaciones que vienen. Esto 

también nos influye mucho en un nuevo concepto de la salud que es sanación y 

tiene que ver mucho más allá con sentir el cuerpo, tiene que ver con la mente. 

Estamos trabajando dentro de los talleres que son vivencias muy profundas porque 

hay traumas cada vez más evidentes e intuimos que el daño que llevamos dentro 

del cuerpo no es simplemente de esta vida. 

 

¿Trabajarán más adelante en este tema de la sanación? 

 

Josefina: Lo estamos haciendo, porque lo que hemos ido viendo es que 

trabajando en este grupo inevitablemente se pone atención en nuestros cuerpos 

donde están esos dolores y traumas. Si logramos que el espacio permita que salga 

lo que tiene que salir - sin saberlo de antemano o poniendo tanta atención al 

nombre del taller- se va elaborando el contenido y lo que se tiene que trabajar. Es 

un aprendizaje de estos años en que a veces nos preocupamos mucho del tema en el 

que estamos trabajando o del espacio y a veces vemos que los grupos son más 

sabios de lo que tenemos que planificar. El espacio, la contención, el lugar 

protegido para que se exprese lo que tiene que salir y también lo que Judith está 

haciendo los días lunes, hace de estos espacios de conexión abiertos: no tienes que 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

208 

 

estar inscrita, no tienes que pagar, simplemente puede venir quien quiere y ha sido 

un lugar importante especialmente para los que vienen de afuera como Karina una 

amiga peruana. También Con-Sirando tiene este sello de apertura y de gratuidad 

que para nosotras es una complicación, porque no tenemos resuelto el problema 

económico y siempre estamos en este debate si podemos seguir sosteniéndolo. A 

pesar de esto, creemos que es un encanto y no es un trabajo solamente, sino 

también algo que tiene que ver con nuestras búsquedas, con nuestros sueños y con 

nuestro crecimiento. 

 

¿Cómo logran integrar la visión cristiana con los ritos de creencias y de visión ancestral? 

 

Judith: Hemos ido desarrollándola en una forma bastante interesante, porque 

muchas veníamos de una tradición cristiana y hemos ido relativizando el 

cristianismo en el sentido de desafiar el patriarcado y todas sus creencias, pero 

sumamente respetuosas de las mujeres que siguen con una gran fe en Jesús, 

abriéndonos otra vez a lo que existe en este país, a toda la tradición mapuche y 

aymara, escuchando su sabiduría sin buscarla desde una perspectiva cristiana, sino 

viendo su propia riqueza. Utilizo una palabra que no le gusta al Papa: pienso que 

estamos relativizando el cristianismo y siento que mucha gente está aliviada y dice: 

“Eso estoy buscando”. Marcamos las estaciones, tratamos de vivir en los ciclos de 

la naturaleza, pero siempre ubicada en que hoy día en Chile estamos en verano y 

está toda la irrupción del movimiento estudiantil, vinculando a su vez este 

movimiento con todo lo que está pasando en el sur con los incendios, por ejemplo. 

Vinculamos las cosas con la actualidad y no estamos exactamente desafiando o 

queremos debatir el cristianismo ni la iglesia católica sobre todo, sino que 

ofrecemos una visión un poco más amplia. 

Josefina: Tratamos de distinguir el daño que han hecho las Iglesias y las 

religiones al cuerpo de las mujeres y no podemos ser cómplices. En el estudio que 

hemos hecho de los mitos, detectamos que hay mucho sufrimiento en la vida 

cotidiana de las mujeres, porque hay creencias culturales que tienen también 

intereses de control de sus cuerpos y eso no lo podemos dejar de ver, ni de 

denunciar ni de ser críticas, especialmente cuando en Chile hay políticas públicas 

que han negado a las mujeres el control sobre sus cuerpos por ejemplo con los 

temas relacionados al aborto o a la píldora del día después. Nosotras hemos estado 

participando y somos parte del movimiento feminista, pero nuestro sello no es estar 

en la confrontación, idealmente es estar en la proposición y decir que si esto nos 

está ahogando vivámoslo o hagámoslo de otra manera, pero no nos podemos 

desconectar de que estamos en un país influenciado por ideas muy conservadoras y 

religiosas, especialmente católicas y que eso está influyendo en el cuerpo de todo el 

mundo a través de las políticas de educación, de salud y de población. Es un nudo 

donde no podemos hacer demasiado porque somos pocas y no tenemos mucho 

poder, pero por lo menos dentro de nuestras posibilidades no podemos ser ciegas 

respecto al daño que hace la iglesia católica o la iglesia protestante en relación al 

cuerpo de las mujeres. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

209 

 

Andrea: Por lo menos tomar un poco de conciencia que eso es así. Una va 

viendo y se va ubicando dependiendo de su etapa de desarrollo emocional, cultural 

y de madurez, para luego adaptarse y valorar si es así. Hay gente que estudia y saca 

sus propios mitos muy arraigados a la cultura, de lo que tú lees desde pequeña y 

que nos ha hecho mucho daño no sólo a nosotros, sino a la sociedad entera. 

 

Inés: Vengo llegando al grupo desde poco, hace dos o tres años. Efectivamente, 

vengo de una tradición católica romana y siento que éste es un espacio de libertad 

profunda, libertad que respeta pero que crece también. Es cierto que la tradición y 

la Iglesia a las mujeres nos invisibiliza mucho. En la parroquia, hacemos todo el 

trabajo y el que aparece en la misa es el cura. No siento que esto sea un punto de 

inflexión para nadie, pero cuando una lo ve, sí lo pasa a ser.  

En estas cosas cósmicas que ocurren donde finalmente siempre te encuentras 

con el que te tienes que encontrar, sucedió que me sentía distante en jerarquía de la 

Iglesia pero también tenía que buscar mi espacio porque no lo tenía dentro de ella, 

a pesar que pertenezco a un grupo de laicas bien laterales -tenemos incluso el 

número canónico en la Santa Sede- y a pesar de ser un grupo de laicas consagradas, 

no tenemos ninguna incidencia, no podemos hacer muchas cosas y no tenemos 

ritos dentro de la consagración de la Iglesia. Los laicos son laterales, marginales e 

incluso se ve en el comportamiento de los feligreses por ejemplo, cuando hay un 

cura y un laico dando la comunión, todos van a la fila del cura y muy pocas 

personas nos ponemos en la fila del laico. Es un tema, pero independientemente de 

este aspecto, lo que yo siento es que el espacio que hay aquí es una invitación a que 

cada mujer se encuentre consigo misma y con el linaje que trae. Cada una es muy 

distinta, venimos de tradiciones distintas no sólo formales, sino también de 

relaciones familiares y de espacios sociales, pero aquí nos miramos y encontramos 

mujeres sintiendo lo mismo a pesar de sus diferencias. 

 

¿Existen contactos entre vuestro grupo y comunidades o colectivos feministas indígenas y 

también con mujeres que viven en situaciones marginales? 

 

Josefina: En Chile somos parte de la Articulación Feminista por la Libertad de 

Decidir que es una articulación de mujeres y de grupos feministas a nivel nacional. 

Participamos también en otras redes más amplias de América Latina y del Caribe 

tanto de la red de salud mujeres y en otras instancias. Hemos tenido poco contacto 

con grupos que sean de mujeres mapuches y aymaras aunque siempre ha sido una 

inquietud y un deseo. Hemos tenido mayor contacto con María Quillelén mujer 

mapuche, que ha venido aquí y nos ha acompañado en ritos. Ella viene sola sin 

participar con su grupo, no obstante es un deseo de apertura que estén todos 

presentes, pero no nos ha sido fluído. En el sur, nuestras amigas que han sido parte 

del comité editorial, durante años tuvieron un grupo que ahora van a reciclar 

nuevamente que se llama Neuenkuchef. Ellas han tenido también la misma 

preocupación pero no es algo que se de tan fácilmente. En el norte, en Arica, 

hemos participado a encuentros también abiertos a mujeres aymaras, pero quienes 

participan están poco concentradas en su ser feminista, sino más bien cultivando 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

210 

 

sus raíces. Hace poco tuvimos un seminario feminista organizado por Humanas, 

fundación que trabaja con mujeres y que tenía ese propósito de invitar mujeres rapa 

nui, mapuches y aymaras, pero también fue muy difícil establecer este cruce. Hay 

representantes que están muy conectadas con su cultura pero con lo feminista no 

pasa nada y vice versa. Aquí también funciona la Marcha Mundial de las Mujeres 

que están relacionadas con ANAMURI que es la Asociación de Mujeres Indígenas 

y Rurales, ellas sí tienen trabajo más local y aunque participan en cosas nuestras y 

nosotras en las de ellas, ese vínculo no ha sido fácil. Respecto a los grupos de 

mujeres marginales, hemos estado siempre conectadas con la Casa de la Mujer en 

diversas poblaciones. 

Judith: No vamos a utilizar su sabiduría ni su cosmovisión, para tomarlas 

nosotras. Ellos quieren realmente compartir sabiendo que vamos a tratar su 

sabiduría con mucho respeto. En el caso de los aymaras en las escuelas han venido 

siempre mujeres aymaras tanto del Perú como Bolivia dando un tremendo aporte 

para nosotros con una sabiduría que no es intelectual o académica, sino una 

sabiduría profunda que todos hemos respetado, así ellos se sienten iguales y por 

ende sentimos que hay un respeto mutuo. Lo importante es decir que una de ellas 

es Vicenta Mamani que ya tiene su maestría en teología feminista. Es una 

arqueóloga con perspectiva de género pero más que nada con perspectiva indígena. 

El mundo indígena está proponiendo el concepto del buen vivir, algo que ofrece 

para todo el resto del mundo, que es una manera de vivir con reciprocidad y más 

sustentable. Tienen un liderazgo y finalmente podemos escuchar su sabiduría. 

Estoy muy contenta que estamos haciendo lazos y ellos son nuestros maestros en 

este momento, sin querer ser mapuche ni aymará, sabiendo que somos mezclas. 

Finalmente después de 500 años, podemos escuchar esta sabiduría.  

Andrea: En nuestro libro “Vírgenes y Diosas de América Latina”, se habla del 

sintetismo de las imágenes y de cómo la iglesia católica se apoderó de éstas. Ese 

libro fue una experiencia muy bonita, investigado por equipos locales. 

Inés: Yo soy católica mariana, me impresionó mucho ver cómo los evangelistas 

de la iglesia católica vinieron a usar en el fondo esa sabiduría que existía. Por eso 

cuando se preguntan por qué América Latina es tan mariana, es porque el 

sincretismo de ese poder de la madre naturaleza, de las mujeres, la fuerza maternal 

que reconocen nuestros pueblos originarios estaba ya instalada. La Virgen María es 

una imagen que ponen para poder venir, entrar y estar acá, pero en el fondo lo que 

están venerando - y por eso es que hay tantas evocaciones de la Virgen María- es 

cada espacio que tiene una evocación distinta de la madre naturaleza, por ejemplo: 

La Virgen de la Candelaria es la virgen de las luces y hay un rito de las luces, a la 

Virgen del Rosario rezan muchas letanías donde hay mucho dolor y pena, porque 

en esos espacios se hacía eso ancestralmente. La imagen de la Virgen se sincretizó 

porque ya existía y cualquier mujer que viene del mundo católico debería leerlo, 

porque es reconocer lo que está dado. La Virgen María de los católicos es una 

imagen de la sabiduría profunda de los pueblos originarios. A los nativos se la 

explicaron en este modo y así la entendieron. Al sur, hablar de la Virgen no es lo 

mismo que hablar de la Virgen en Guatemala. 



 

 

 

 

 

Rossella Covelli e Maria Paz García Finch DEP n. 20 / 2012 

 

211 

 

Andrea: Hay una investigación muy abundante de todas nuestras amigas de 

América Latina. Josefina, como antrópologa, armó una ficha de cómo tenían que 

entrar ellas en el mundo de la Iglesia, qué es lo que tenían que preguntar. 

Conversaron y sacaron casi en forma clandestina todo este conocimiento y nosotros 

publicamos una revista, pero era mucho material y así sacamos un libro. 

Judith: La Virgen María es mucho más fuerte también en Italia pero ella es 

mucho más importante que Jesús porque es la gran madre y la imagen primordial 

del ser humano. La pertenencia a la tierra como madre en las primeras imágenes 

eran figuras de la madre-mujer embarazada, porque la tierra daba. Estamos 

realizando todos estos anhelos de esta pertenencia a la Madre, por esto la Virgen es 

un símbolo muy fuerte de eso, no podríamos no estar conectados con la fuente, 

aunque saludamos mil veces al Padre Celestial, siempre rezamos a la Madre.  

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Joseph Cornelius Kumarappa, Economia di condivisione. Come uscire dalla 

crisi mondiale, Quaderni Saty!graha, Centro Gandhi Edizioni, Pisa 2011, pp. 

189. 

“Un economista dai piedi scalzi”, così Rocco Altieri definisce Joseph Cornelius 

Kumarappa, nell’introduzione al ventesimo “Quaderno Saty!graha” dedicato a uno 

dei più importanti collaboratori di Gandhi. Economia di condivisione. Come uscire 

dalla crisi mondiale è una raccolta di testi tradotti da Marinella Correggia e scelti 

accuratamente da un corpus vastissimo di scritti che Kumarappa pubblicò in un 

trentennio di instancabile servizio ai villaggi dell’India. 

Chi era Kumarappa? Un autore poco conosciuto, non solo in occidente, ma, 

come sostiene T. G. Jacob nel saggio conclusivo dal titolo L’attualità della vita e 

del pensiero di Kumarappa, anche nel suo stesso paese di origine (p. 175).  

Figlio di indiani cristiani, Kumarappa nacque a Tanjore nel 1982; ricevette 

un’educazione di stampo occidentale e nel 1929 si laureò in Finanza pubblica alla 

Columbia University con una tesi sul rapporto tra la povertà dell’India e la cattiva 

amministrazione inglese delle finanze del subcontinente. Nello stesso anno 

Kumarappa fece leggere questo scritto a Gandhi il quale riconobbe 

immediatamente il valore del giovane economista e gli affidò incarichi di massima 

importanza, come la direzione di “Young India”, organo di diffusione del 

saty!graha (da “satya”: verità e “agraha”: perseveranza) e la conduzione di un’ 

indagine in uno dei più poveri distretti del Kaira. Nel corso di questa inchiesta 

Kumarappa entrò in contatto con la povertà dei villaggi indiani e rimase affascinato 

da un sistema socio-economico di relazioni e consuetudini che un tempo aveva 

garantito autonomia e un florido sviluppo ai villaggi. Ma già allora l’artigianato 

locale e l’agricoltura di sussistenza erano minacciate dalla massiccia importazione 

di merci industriali a basso costo e dalla progressiva diffusione delle coltivazioni di 

piantagione. Kumarappa sentì la “chiamata dell’India” e decise di dedicare l’intera 

sua esistenza alla rinascita del villaggio indiano. 

Apre la raccolta un estratto da Economy of Permanence, un’opera che 

Kumarappa scrisse durante la sua prigionia a Jabalpur nel 1945 e in cui espose con 

chiarezza il suo pensiero economico. L’economia della permanenza nasce dallo 

“spirito di condivisione”, che avrebbe portato “alla pace, alla soddisfazione e alla 

fratellanza”(p. 37). “Nei testi di economia – scrive Kumarappa – si parla molto di 

produzione, distribuzione e consumo. Ma si ignora completamente l’aspetto più 

importante dell’economia che riguarda la società nel suo insieme” (p. 35). 

Il benessere di tutti, sarvodaya, è il fondamento del pensiero economico 

gandhiano. Gandhi, tuttavia, non era uno studioso sistematico in materia 

economica. Fu Kumarappa a coniare il termine di “economia gandhiana” e ad 

articolarne il pensiero. Il concetto di sarvodaya nasce da una traduzione libera che 

Gandhi fece di uno scritto di John Ruskin, Unto This Last in cui, prendendo le 

mosse dalla parabola del vignaiolo (Matt. 20-1,14), l’autore dimostrava 

l’eguaglianza di tutti i lavoratori. Ed è al lavoro che è dedicata la seconda parte di 

testi raccolti dal Quaderno: 

Il vero obiettivo del lavoro è sviluppare le più alte capacità degli esseri umani, proprio come il 

cibo costruisce e sostenta il corpo fisico. […] Analizzando il lavoro non dovremmo trovarlo 



 

 

 

 

 

Joseph Cornelius Kumarappa DEP n. 20 / 2012 

 

 213 

una maledizione in sé. Due le sue componenti importanti: il germoglio della crescita, ovvero 

l’elemento creativo che fa lo sviluppo e la felicità della persona; e la componente di fatica e 

disagio. L’alternanza è fra routine e creatività, fra noia e piacere. Non si può isolare una delle 

parti, e non si può dare la sola parte faticosa a qualcuno e la sola parte piacevole a un altro 

(pp. 51-52). 

Probabilmente Kumarappa aveva letto la Schiavitù del nostro tempo di Tolstoj, 

un autore che conosceva e apprezzava. L’economista gandhiano si unì al pensatore 

russo nella critica della civiltà industriale all’interno della quale l’operaio di 

fabbrica perdeva ogni dignità umana per degradarsi a mero ingranaggio. Seguendo 

lo stesso percorso intellettuale di Tolstoj e Gandhi, Kumarappa giunse alla 

conclusione che la vera società dell’uguaglianza non poteva che essere agricola. Il 

lavoro della terra, infatti, era l’unico che consentiva di non gravare sulle spalle 

altrui. 

L’agricoltura è centrale tanto nel pensiero economico di Kumarappa che nella 

sua stessa vita; egli lavorò fianco a fianco dei contadini e si impegnò perché 

l’agricoltura continuasse a ruotare entro le consuetudini antiche. La definì 

l’economia della vacca, poiché si serviva del concime organico e del traino animale 

ed era la garanzia del benessere di tutti. 

L’economia della condivisione si diffuse tra i villaggi attraverso la All India 

Village Industries Association, l’associazione affidata a Kumarappa nel 1934. Egli 

promosse l’unione delle forze degli abitanti di ogni villaggio e creò una rete di 

sensibilizzazione per la rinascita delle antiche attività artigianali. Venne così dato 

un notevole impulso non solo alla filatura del khadi, il tessuto tradizionale indiano, 

ma ad ogni tipo di produzione artigiana che avrebbe potuto garantire 

l’autosufficienza delle singole unità rurali.  

Dalla sua attività e dai suoi studi Kumarappa trasse la convinzione che 

economia, religione, consuetudini sociali, cultura e ambiente naturale fossero 

strettamente correlate, fuse in una rete di relazioni che univa ogni essere vivente. 

Tutte le attività umane erano indissolubilmente legate al dharma, o dovere, ovvero 

all’obbligo di rispondere a un determinato compito per contribuire alla ciclicità, o 

permanenza, della vita. Tali considerazioni, espresse in un linguaggio religioso, 

portarono facilmente al fraintendimento del messaggio rivoluzionario riposto 

nell’economia gandhiana, molto spesso criticata, a torto, come non scientifica e 

utopistica.  

Dopo la morte di Gandhi il pensiero e il progetto di Kumarappa non ebbero 

vaste applicazioni. Egli dissentiva dalle politiche economiche elaborate dall’alto 

alle quali opponeva l’azione concreta sul campo, la vita a stretto contatto con i 

contadini, la fiducia nell’India dei villaggi a cui si dedicò fino agli ultimi momenti 

della vita. Disapprovava in particolare la politica economica di Nerhu, che favoriva 

magnati e industriali, quella stessa politica che oscurò la sua attività e il suo 

pensiero. 

Solo in anni recenti l’economista della permanenza ha richiamato l’attenzione 

degli studiosi (si veda ad esempio M. Lindley, J.C. Kumarappa Mahatma Gandhi’s 

Economist, Popular Prakashan, Mumbai 2007; l’antologia Back to Basics: J.C. 

Kumarappa Reader, a cura di P. Bandhu, Udhagamandalam, Odyssey, Tamil Nadu 

2011 e in C. Corazza, La semplicità, il servizio e il villaggio. Riflessioni 



 

 

 

 

 

Joseph Cornelius Kumarappa DEP n. 20 / 2012 

 

 214 

sull’economia spirituale di Tolstoj, Gandhi, Kumarappa in “Fa’quel che devi, 

accada quel che può”. Arte, pensiero, influenza di Lev Tolstoj, a cura di I. 

Adinolfi-B.Bianchi, Orothes, Napoli 2011). In India alcune associazioni portano 

ancora il suo nome (il Kumarappa Institute of Gram Swaraj di Jaipur e il Dr. J.C. 

Kumarappa Institute of Rural Tecnology and Development a Tamil Nadu). 

Economia di Condivisione è la prima traduzione italiana. Perché questa riscoperta 

del pensiero della permanenza? La critica alla società dei consumi, al paradigma 

della crescita illimitata, il nesso che con chiarezza aveva individuato tra sviluppo 

economico e guerra, lo rendono quanto mai attuale. 

Kumarappa constatò in prima persona le nefaste conseguenze del capitalismo 

negli anni trascorsi in occidente. Le due guerre mondiali, la corsa all’armamento 

nucleare e l’instaurarsi di due grandi blocchi contrapposti: da una parte la potenza 

capitalista americana e dall’altra la Russia sovietica, contribuirono a diffondere nel 

mondo il timore dell’esplosione di un terzo conflitto globale. Egli ben 

comprendeva i motivi per cui le tensioni del mondo erano destinate a deflagrare in 

nuovi conflitti, sempre più terribili. Egli le riconduceva all’incongruenza insita in 

un sistema economico che mira alla crescita illimitata, basandosi su una risorsa 

esauribile come il petrolio. Alle conseguenze della lotta per il controllo delle 

risorse energetiche nel mondo attuale è dedicato il saggio conclusivo di Marinella 

Correggia.  

“È risaputo ormai – spiegava infatti Kumarappa – che queste guerre globali 

sono dovute in buona parte al fatto che diversi paesi cercano di arrivare a 

controllare i pozzi di petrolio” (p. 183). 

Il pensiero pacifista di Kumarappa va ben oltre l’obiezione di coscienza. Lo 

sguardo dell’economista è rivolto alla radice dei conflitti. Egli dimostrò che la 

scelta tra la guerra o la pace nel mondo è responsabilità di ogni individuo, di ogni 

consumatore. 

Siamo avvolti nell’insicurezza – scrive Kumarappa – personale, politica, economica, sociale. I 

trattati di pace e gli appelli hanno avuto scarsi effetti quanto alla costruzione di una pace du-

revole. I semi della guerra e la tensione internazionale sono radicati in gran parte nel campo 

dell’economia. Se vogliamo affrontare sul serio la guerra dobbiamo studiare l’attuale sistema 

di produzione, distribuzione e consumo. La guerra è il risultato finale di conflitti che nascono 

dalla vita quotidiana di ciascuno di noi e di tutti noi (p. 135). 

Kumarappa paragonò le guerre alle inondazioni, formate da piccole gocce di 

pioggia. Esse difficilmente possono essere frenate dalle dighe, ma sicuramente 

possono essere evitate a livello della singola goccia. Ed è in ogni singola goccia 

che sono riposte le azioni di ciascuno. La proposta di Kumarappa si fonda sulla 

forza insita in ogni goccia che può essere indirizzata verso il bene comune. Ogni 

individuo è richiamato a esercitare l’autocontrollo e la nonviolenza. Non si tratta 

solo del rifiuto di impugnare un’arma, ma del comportamento in ogni aspetto della 

vita, giorno dopo giorno. 

Sostenere il mercato mondiale, acquistando merci prodotte con il lavoro 

schiavo, con lo sfruttamento di operai, in paesi in cui le risorse sono depredate e il 

cui controllo è stato acquisito con la forza militare, significa partecipare alla 

violenza, come tante gocce d’acqua che ingrossano il fiume e causano un’ 

inondazione. 



 

 

 

 

 

Joseph Cornelius Kumarappa DEP n. 20 / 2012 

 

 215 

L’economia della condivisione propone al contrario l’autosufficienza, 

guadagnata col sacrificio del sé o tapasya. “Ciò non significa necessariamente 

sedersi sui chiodi o trafiggersi le guance. Nella vita di ogni giorno – spiega 

l’economista – quando lasciamo cadere una voglia o ci assumiamo una limitazione 

per perseguire il principio della vita, accettiamo il sacrificio” (p. 44). 

La lettura di Kumarappa in un’epoca così incerta come la presente può dare 

“speranza e voglia di agire – scrive Altieri – per ripristinare i fondamenti di 

un’economia della ‘permanenza’ degli uomini sul pianeta terra, senza più violenze 

nei confronti degli esseri viventi” (p. 10). L’urgenza di attivarsi contro la guerra è 

l’appello di Marinella Correggia nelle sue considerazioni conclusive. È necessario 

intensificare l’informazione, abbattendo la barriera dei media, per giungere alla 

reale verità, quasi sempre celata. Ella richiama il lettore alla partecipazione attiva 

con ogni mezzo a disposizione. Ma soprattutto occorre cambiare radicalmente il 

sistema economico a partire dalle scelte dei singolo, dal comportamento di ogni 

individuo, non dimenticando mai che solo le piccole azioni hanno portato a vere 

conquiste. Azioni apparentemente insignificanti, come gocce d’acqua, ma che 

possono creare un oceano di pace.  

 

Chiara Corazza 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Sarala Behn, A life in two worlds. Autobiography of Mahatma Gandhi’s 

English Disciple, Lakshmi & Pahar 2010. 

 

Nel 2010 è apparsa la traduzione inglese dell’autobiografia di Sarala Behn 

(Catherine Mary Heilmann): la vita di una donna coraggiosa, divisa tra due mondi 

– l’accentrata modernità europea e la decentrata tradizione indiana – il cui 

insegnamento ha lasciato tra le colline dell’Himalaya l’eredità raccolta dal 

movimento chipko degli anni Settanta. Un’opera di trasposizione dall’hindi 

all’inglese sorta quasi per caso, sullo sfondo delle colline di Kausani, dove Sarala 

Behn visse, per mano di David Hopkins, il quale ammette le difficoltà e la 

mancanza di tempo necessario a una revisione finale, che tuttavia non sminuiscono 

l’importanza alla sua opera. Lo scritto di Sarala non si sofferma troppo sull’intima 

evoluzione dei pensieri di una donna inglese che visse in India i duri anni di 

gestazione dell’indipendenza e proseguì il suo attivismo sulle colline himalayane di 

Kausani. “Nelle autobiografie – scrive infatti Sarala – sono espressi aspetti interiori 

dell’anima, dello spirito. Questo scritto invece, più che introspettivo, guarda al di 

fuori”(p. xv). Lasciato il mondo occidentale, Sarala non parla più di Catherine 

Mary Heilmann, della vita trascorsa in Inghilterra, di ciò che la condusse alla 

decisione di diventare collaboratrice di Gandhi ad ogni costo, ma delle donne, dei 

derelitti, dei più poveri. Il suo è un sentimento d’obbligo nei confronti dei più 

disagiati, un dovere di servizio e di aiuto dei più deboli. E l’autobiografia assume 

lo scopo di “pratico Vedanta”, che racconta una vita vissuta con semplici contadini. 

Nata a Londra nel 1901, a sette anni subisce la perdita della madre. La 

coraggiosa nonna paterna diventa per la giovane Catherine un importante punto di 

riferimento. Con lo scoppio della prima guerra mondiale il padre, svizzero, è 

arrestato perché considerato un “nemico” dell’Inghilterra. La giovane Catherine 

smette di andare alle funzioni, poiché non considera coerente con l’insegnamento 

di Gesù l’incitamento alla guerra che proviene dai pulpiti delle chiese. La guerra ha 

significato per Catherine anche la perdita della borsa di studio per iscriversi 

all’università. Non solo la legge dello Stato e le istituzioni ecclesiastiche persero la 

sua fiducia, ma anche l’istituzione scolastica. Costretta a lavorare alle dipendenze 

di un affarista, entra in contatto con il mondo della speculazione di borsa e della 

produzione industriale, che le risulta corrotto e fondamentalmente sbagliato: 

“Pensai che era meglio fuggire dalla società ed entrare nel grembo di Madre 

Natura, dove non avrei incontrato questi valori doppi, per cui la gente dice una cosa 

e poi pratica l’inverso”(p. 5). Il mondo rurale, le passeggiate nel verde, il contatto 

con Madre Natura sono per Catherine, profondamente scoraggiata dalla natura 

umana, un sollievo e un allontanamento da un mondo difficile.  

Ben presto sente parlare di Gandhi e del colonialismo inglese sotto una nuova 

luce. Decide perciò di contattare Gandhi e andare in India. Nel 1931 Catherine 

corona il suo progetto e si stabilisce a Udaipur, dove lavora presso un istituto 

scolastico. Affascinata dal metodo di insegnamento gandhiano, secondo cui 

l’educazione non può essere separata dalle lezioni della vita; attenta alla cultura e 

alla tradizione indiana, in cui l’insegnamento avveniva con la trasmissione di una 

vera e propria filosofia di vita da un guru a un gruppo di discepoli chiamati non 



 

 

 

 

 

Sarala Behn DEP n. 20 / 2012 

 

 217 

solo a studiare, ma anche a lavorare nelle foreste, nei campi e in cucina; commossa, 

infine, dalle condizioni di vita delle donne, costrette entro le mura domestiche, 

tarpate da vincoli culturali e tradizioni conservatrici, Catherine, ora battezzata 

Sarala Behn, matura a poco a poco la decisione di fondare una scuola per 

l’educazione delle giovani ragazze. Dopo aver collaborato con Gandhi a Sevagram, 

per motivi di salute, ma anche per quel suo desiderio di vivere nelle foreste in 

stretto contatto con la natura che da sempre cova nell’animo, nel 1941 Sarala si 

trasferisce a Kausani, nelle colline dell’Himalaya. Ma solo nel 1946 potrà avviare il 

suo progetto: il 5 agosto di quell’anno fonda il Lakshmi Ashram (Lakshmi significa 

prosperità). Le differenze di sesso e di casta nella vita sociale indiana pesano 

moltissimo e Sarala, che già in Inghilterra aveva dimostrato un animo ribelle alle 

imposizioni sociali, toccata dalla penosa esistenza dei fuori casta, dal coraggio 

delle donne indiane, si impegna, pur rispettosa e attenta per la cultura altrui, ad 

abbattere quelle barriere che impediscono una vita semplice e naturale per tutti:  

Non so che vuoi dire quando parli di successo o fallimento – risponde a Gandhi Sarala – Se 

con successo vuoi intendere che le persone cominceranno a dire che il nostro è stato un buon 

lavoro, allora non considero questo un successo. E se per fallimento tu consideri che le 

persone mi criticheranno per aver rovinato le ragazze, per aver distrutto completamente i 

valori sociali, allora, sulle basi delle mie esperienze dei quattro anni passati, posso assicurarti 

che non lo considererei proprio un fallimento. Dopo vent’anni se alcune ragazze, completata 

la loro educazione, sono capaci di rappresentare nuovi valori dell’esistenza in faccia a un 

mondo ostile, solo allora potrò risponderti (pp. 173-174). 

In quei cinque anni Sarala è riuscita a farsi conoscere e a “comprendere i 

bisogni, le condizioni e gli orientamenti” della popolazione del luogo (p. 80). Sono 

soprattutto le donne a colpire la sua attenzione: “Le donne delle montagne erano 

coraggiose, delle grandi lavoratrici. Nelle aree montagnose dell’Himalaya, le donne 

compiono la maggior parte del lavoro agricolo”. (p. 85). “Avevamo il cuore a pezzi 

– scrive Sarala in uno dei tanti momenti di difficoltà – eppure trovammo 

ispirazione in quelle laboriose e forti donne illetterate, che stavano affrontando, 

sole nella loro valle, le avversità che delle leggi straniere facevano ricadere su di 

loro”(p. 118). L’ondata di arresti durante il Quit India Movement, la prigione e le 

sofferenze di molti colleghi e collaboratori che sono morti sotto le percosse della 

polizia, in condizioni pietose dietro le sbarre, durante i lavori forzati; l’assassinio di 

Gandhi; il Bhoodan Movement per il dono della terra e le marce (padayatra) di 

Vinoba Bhave; la lotta femminile per il proibizionismo; l’istruzione delle ragazze e 

le esperienze al Lakshmi Ashram sono i momenti salienti del racconto in cui la vita 

di Sarala passa in secondo piano e il suo ruolo rimane quello di osservatrice o co-

protagonista di un’azione corale, in cui il sentimento di unione e d’insieme assume 

l’importanza preponderante. Il desiderio di parlare degli altri prevale sulla 

narrazione del sé.  

Lo sguardo di Sarala si rivolge sia alle donne che alla Natura. Paesaggi, scorci, 

piccole istantanee descritte mirabilmente dalla sua penna ci trasmettono la passione 

e l’amore per l’ambiente naturale: 

Ci svegliammo il mattino seguente alla vista di un mondo imbiancato! Era da molti anni che 

in Uttarkashi non cadeva così tanta neve. Quel giorno restammo bloccati tutto il tempo, ma il 



 

 

 

 

 

Sarala Behn DEP n. 20 / 2012 

 

 218 

pomeriggio del giorno seguente uscì il sole e sedendomi su un muro ho potuto deliziarmi 

della gioia di vedere il pacifico Bhagirathi
1
 (p. 334). 

Innamorata delle montagne, delle loro foreste e dei fiumi, Sarala si accorge 

facilmente quando esse soffrono, perché malate. La distruzione delle foreste 

provoca danni irreparabili alle montagne, distrugge le colline, causa frequenti e 

disastrose inondazioni durante la stagione delle piogge. Colpisce le popolazioni che 

lì vivevano e che da generazioni traevano sostentamento dall’ambiente naturale: 

“Ci stavamo spostando da una fertile vallata verso delle colline asciutte. Le foreste 

dei Ghati Occidentali sono state rapidamente ripulite e ciò stava avendo un impatto 

davvero negativo sul clima del Karnataka” (p. 326). 

La sensibilità e il rispetto di Sarala per l’ambiente è vera e propria intuizione 

ecologica. Ella comprende come l’essere umano, parte di un tutto, sia strettamente 

interdipendente dalla Natura: “Il tempo presente – preconizza – è una spaventosa 

epoca di crisi. […] L’umanità nacque dalla Natura. Come potrà sopravvivere 

vivendo distaccata da essa?”(p. 374). Sarala conclude la sua autobiografia poco 

prima di scrivere A Blueprint for Survival of the Hills nel 1978, un vero e proprio 

manifesto del movimento chipko. A Life in two Worlds è un prologo alle dure lotte 

delle donne indiane che hanno unito le colline dell’Himalaya in un’unica forza 

contro l’abbattimento indiscriminato delle foreste. Le donne infatti sono la forza 

delle colline himalayane, in esse si ripone la fiducia per proteggere la Natura dal 

suo sfruttamento, per riformulare i valori umani e sociali: “In ogni area della vita 

pubblica sarà l’innata natura femminile a condurre la via per […] espandere il 

sentimento di amore a tutta la società” (p. 375). 

Le grandi vittorie del movimento chipko sono state raggiunte grazie alle marce 

effettuate di villaggio in villaggio, alla diffusione delle canzoni folk, al passaparola, 

al sentimento di unione delle donne delle montagne con il proprio ambiente 

naturale, che con esse respirano perché vitalmente legate alla foresta e ai suoi 

benefici: la purezza dell’aria, dell’acqua e del suolo. L’esempio di Sarala, il 

Lakshmi Ashram, le giovani donne che in esso si sono formate, sono le fondamenta 

del movimento chipko. Ancora oggi si tende ad attribuire il merito e le vittorie a 

Surendral Bahuguna. Ma per chi voglia far chiarezza sulla gestazione del 

movimento, approfondendo il contesto e gli antefatti su cui esso ha germinato, la 

lettura di A Life in Two Worlds aiuta a capire come e perché sono le donne ad 

essere state le vere protagoniste del movimento chipko. E, infine, offre una 

testimonianza unica di un mondo affascinante e misterioso, quello dell’India, in cui 

la lotta per l’emancipazione da stretti vincoli culturali e religiosi conservatori, si 

gioca nel rispetto delle tradizioni e della spiritualità di ogni essere vivente. Come 

dice Sarala: “Non si può raggiungere nessuna soluzione dei  problemi […] senza 

accettare l’onnipresente unità di tutte le cose”. 

 

Chiara Corazza 

 

 

 

                                                     
1
 Fiume dell’Uttarkhand. 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

Charlotte Perkins Gilman, La terra delle donne. Herland e altri racconti, a 

cura di A. Scacchi, Donzelli, Roma 2011, pp. 253. 

 

Il volume curato da Anna Scacchi, La terra delle donne, raccoglie alcuni 

racconti che la femminista e sociologa americana Charlotte Perkins Gilman (1860-

1975) scrisse tra il 1891 e il 1916 e il suo romanzo utopico più noto: Terra di lei 

(1915). Quest’opera, che uscì per la prima volta in un volume separato nel 1979, è 

qui riproposto in una nuova traduzione (la prima, di Angela Campana risale al 

1980, La Tartaruga, Milano).  

Com’è noto, si fa risalire l’inizio della letteratura utopica al 1516, all’Utopia di 

Tommaso Moro, ma è solo a partire dalla fine degli anni Ottanta dell’Ottocento che 

il numero e l’influenza dei romanzi utopici aumentarono notevolmente dando 

espressione all’opposizione e alla protesta nei confronti delle conseguenze sociali 

dell'industrializzazione. In quegli anni lo sviluppo dei movimenti per il suffragio e  

del pensiero femminista incoraggiarono le donne a guardare con maggior fiducia al 

futuro, ad immaginare una società senza dominio in cui le potenzialità femminili 

potessero esprimersi liberamente; racconti e romanzi utopici si moltiplicarono 

(Palusci 1990).  

Nel costruire una realtà fittizia basata su archetipi, miti e simboli femminili, le 

scrittrici si liberano dalle prigioni dell’universo maschile, dalla razionalità astratta e 

creano un genere letterario che si avvicina al fantastico e che vuole dimostrare che 

comportamenti considerati naturali e immutabili si possono modificare e persino 

rovesciare. Scrivere e raccontare storie, come scrive Anna Scacchi nel suo saggio 

introduttivo, Una donna vittoriana a Utopia, è tessere nuove possibili trame per le 

vite delle donne, “non ancora “reali”, ma realizzabili” (p. XXXI).  

Terra di lei è la seconda delle tre opere utopiche dell’autrice (Moving the 

Mountains, 1911; With Her to Our Land, 1916) ed è considerata un’opera che 

precorre i temi dell’ecofemminismo (M. Jo Deegan 2001). 

In un mondo pacifico e ordinato, abitato solo da donne che da duemila anni 

danno la vita per partenogenesi esclusivamente a bambine, giungono tre uomini, un 

seduttore maschilista, un uomo gentile e sensibile e un sociologo, il narratore della 

storia. Terra di lei si presenta come una casa ben rassettata, “tirata a lucido”. “Era 

una terra perfettamente coltivata, nella quale sembrava che ci si prendesse cura 

finanche delle foreste. Una terra che sembrava un parco gigantesco, che anzi era 

chiaramente un gigantesco giardino” (p. 13). 

Le donne vi trascorrevano la loro esistenza secondo valori e miti 

dell’immaginario femminile e con i visitatori si creano situazioni umoristiche che 

mettono in ridicolo stereotipi e luoghi comuni; la mentalità maschilista è messa alla 

berlina con leggera ironia. 

Nel paese delle sorelle e delle madri l’istinto materno è una religione che 

permea ogni aspetto della società, dove non c’è divisione tra pubblico e privato, 

dove anche l’educazione è una responsabilità collettiva e le bambine non hanno 

cognome perché “il prodotto finito non è mai privato”. Una comunità armoniosa di 

eccellenti agricoltrici che, anticipando le tecniche di permacoltura, avevano 



 

 

 

 

 

Charlotte Perkins Gilman DEP n. 20 / 2012 

 

220 

 

escogitato un piano perfetto per la rifertilizzazione del terreno. “Tutti i rifiuti e gli 

avanzi di cibo, i residui della lavorazione del legno e dell'industria tessile, la feccia 

delle fogne, appositamente trattata e lavorata: ogni cosa che veniva dalla terra ad 

essa ritornava” (p. 79). Esse avevano sostituito il principio dello sfruttamento delle 

risorse con quello della pianificazione. Scrive Anna Scacchi: 

Nella società collettivistica di Terra di lei, modellata sulla metafora dell’alveare e del 

formicaio – luoghi in cui l’essere singolo è parte di un progetto più grande [...] – le idee 

dominanti nel contesto socio-culturale cui Gilman apparteneva (proprietà, libertà individuale, 

spinta alla realizzazione personale) sono ignote alle donne nuove, che vedono il loro presente 

come bene di cui avere cura perché possa passare, migliore di prima, alle generazioni future 

(p. XXXVI). 

A stupire i visitatori, prima ancora dell'organizzazione della vita sociale, è 

l’aspetto delle abitanti di Terra di lei che, così come il loro abbigliamento, non era 

modellato sul desiderio maschile. “Non erano giovani. Non erano vecchie. Non 

erano belle nel senso in cui lo si dice di una ragazza” (p. 21).  

Durante le nostre discussioni e fantasticherie avevamo sempre dato per scontato, a livello 

inconscio, che le donne, qualunque cosa fossero sotto altri aspetti, sarebbero state giovani. 

Immagino che quasi tutti gli uomini la pensino in questo modo. La Donna, presa in astratto, è 

giovane e, ovviamente, seducente. Man mano che invecchiano escono di scena [...] (p. 22). 

Placide, “come giumente al pascolo”, le donne nuove erano agili, atletiche, 

vigorose, risolute. Poiché non avevano uomini da temere, non avevano bisogno di 

protezione e non conoscevano la paura. Decidevano ogni cosa in consiglio, si 

occupavano dei lavori agricoli, della lavorazione del legno e della tessitura, non 

praticavano l’allevamento, cosa, quest’ultima, che stupì non poco i visitatori. 

 

“Noi alleviamo il bestiame per il latte, oltre che per la carne” – disse uno di loro – Il latte 

bovino è un alimento base nella nostra dieta. Abbiamo una grande industria del latte, che lo 

raccoglie e lo distribuisce. [...] “La mucca non ha figli?” Chiese Somel con aria grave. 

“Sì, certamente, si chiama vitello”. 

“Il latte è sufficiente per voi e per il vitello?”. 

Ci volle del tempo per far capire a quelle tre amabili donne il procedimento attraverso cui la 

mucca viene derubata del vitello e il vitello del suo cibo naturale. E la spiegazione ci portò a 

discutere anche del commercio della carne. Loro ascoltarono fino alla fine, molto pallide, e 

poi chiesero il permesso di allontanarsi (p. 49). 

 

La violenza che regna nel mondo dei visitatori e che le donne di Herland 

apprendono dai loro racconti, provoca sempre sconcerto, indignazione e sofferenza, 

come nel caso dell’aborto e dell’infanticidio, impensabili in un mondo in cui le 

donne hanno il controllo della propria fertilità. 

Quelle donne, “pacate come giudici”, avevano una religione che prima si era 

concentrata sulla Dea Madre, poi divenne un “panteismo materno”. La vita per loro 

non era altro che “il lungo ciclo della maternità” ed anche l’economia di Terra di 

lei era un’economia materna che aveva come unico suo scopo e compenso il 

benessere delle figlie.  

Molti altri sono i motivi che si possono individuare nel romanzo e che si 

collegano alla riflessione della femminista americana esposta nelle sue opere 

teoriche precedenti, in particolare in Women and Economics del 1898 (tradotto in 



 

 

 

 

 

Charlotte Perkins Gilman DEP n. 20 / 2012 

 

221 

 

italiano già nel 1902) e in The Man-Made World; or, Our Androcentric Culture in 

cui criticava il mondo androcentrico che condannava le donne ad una esistenza 

“menomata”, subalterna, angusta, totalmente definita dal ruolo di mogli e di madri. 

In un dialogo tra i visitatori e le donne nuove, così Gilman ridicolizza la divisione 

sessuale del lavoro: 

 

Ci dilungammo ampiamente a parlare dei vantaggi della competizione, di come sviluppasse 

eccellenti qualità e del fatto che senza di essa non ci sarebbe “l’incentivo a lavorare”. 

“Non vi piace lavorare?” 

“Nessuno lavorerebbe senza incentivo. La competizione, sapete, è.... la forza motrice”. 

[...] Volete dire, per esempio, che nessuna madre lavorerebbe per le figlie senza lo sprone 

della competizione? 

[...] Le madri avrebbero sicuramente lavorato per i propri figli, a casa, ma gli affari del mondo 

erano una cosa diversa ... dovevano essere svolti dagli uomini e richiedevano l’elemento della 

competizione. 

Le nostre insegnanti erano tutte vivamente interessate. [...] 

Diteci... cosa sono questi affari del mondo che fanno gli uomini, che noi qui non abbiamo? 

“Oh di tutto” [...] Non permettiamo alle nostre donne di lavorare. Le donne sono 

amate...idolatrate...onorate... e vengono tenute in casa, a prendersi cura dei bambini”. 

Davvero non c’è alcuna donna che lavori? 

Bè, sì, qualcuna delle più povere è costretta a farlo. 

Quante, più o meno nel vostro paese? 

Circa sette o otto milioni, disse Jeff, con la solita malignità (p. 61). 

 

Le donne di Herland non conoscevano la gerarchia della divisione del lavoro, 

“lavoravano tutte insieme al più grande dei compiti: facevano persone, e le 

facevano bene”. L’educazione, la vera arte di Herland, era attenta a favorire la più 

lieve tendenza alla diversità e al miglioramento, abilità che avevano scoperto 

lavorando con le piante. Il mondo utopico di Gilman dunque non è statico, ma 

sempre teso al nuovo, all’apprendimento; nei confronti dei visitatori le donne 

nuove sono curiose, umili, aperte. 

Esse avevano sviluppato la capacità di controllare la propria fertilità attraverso 

il desiderio. “Quando una donna sceglieva di diventare madre, lasciava che quel 

bisogno interiore di una figlia crescesse dentro di lei fino a compiere il suo 

miracolo naturale” (p. 71). Nella nostra maternità umana, spiega Ellador, una delle 

protagoniste del romanzo, “noi percepiamo una forza grande e tenera che rende 

migliori e non conosce limiti, fatta di pazienza, giudizio e capacità di agire con 

delicatezza” (p. 111). 

Nel romanzo successivo, del 1916, With Her to Our Land (Con lei nella nostra 

terra), il seguito di Herland, che attende ancora una traduzione in italiano, Ellador, 

unitasi in matrimonio a Van, uno dei visitatori, si reca con lui sulla Terra dove 

scopre un mondo patriarcale in cui l’uomo opprime la donna e domina la natura. Il 

sogno si muta in incubo. Il racconto si snoda in una serie di visioni di morte, 

distruzione e spreco. Ellador conosce l’estensione delle disuguaglianze tra i generi, 

le classi e le razze. In Ourland non c’è più traccia della relazione cooperativa con 

la natura, ma una terra desertificata, devastata, rapinata, trascurata, inaridita dal 

sole ed erosa dalle piogge ed è lì a testimoniare “che gli abitanti della Terra non 

sanno prendersi cura della terra in cui vivono”. La prima cosa che colpisce Ellador 



 

 

 

 

 

Charlotte Perkins Gilman DEP n. 20 / 2012 

 

222 

 

è l’assenza dei valori materni, la mancanza di cura da cui scaturisce la violenza e la 

guerra. 

Il tema del nesso tra dominio sulle donne e sulla natura sarà ancora più 

accentuato nelle opere degli anni Settanta che si moltiplicarono sotto la spinta dei 

movimenti ecologisti e femministi (nel 1962 la pubblicazione di Silent Spring di 

Rachael Carson sulle conseguenze degli erbicidi sull’ambiente e la salute degli 

esseri umani, ebbe un’influenza enorme su questi movimenti, tanto negli Stati Uniti 

che in Europa).  

L’importanza di queste scritture femminili, da Terra di lei in poi, non risiede 

tanto nel loro contenuto, nell’insieme di immagini o di trame, ma nell’atto stesso 

dell’immaginare, nella capacità di guardare oltre il presente, ovvero in una prassi. 

Riscoprire questa letteratura oggi, nell’era delle false promesse, delle paure diffuse, 

dell’appiattimento sulle ansie del presente, quando l’utopia sembra incapace di 

trovare un posto nelle azioni e nell’immaginazione, di cogliere il nuovo e l’inatteso 

può contribuire a risvegliare la fiducia e a riscoprire l’impulso progettuale del 

femminismo.
 

 

Riferimenti bibliografici 

Deegan M. Jo-C. W. Podeschi, The Ecofeminist Pragmatism of Charlotte 

Perkins Gilman, in “Environmental Ethics”, vol. 23, 1, 2001, pp. 19-35. 

Moylan T., Demand the Impossible. Science Fiction and the Utopian 

Immagination, Meuthe, New-York-London 1986. 

Palusci O., Terra di lei. L’immaginario femminile tra utopia e fantascienza, 

Tracce, Pescara 1999. 

Perkins Gilman C., Le donne e l’economia sociale. Studio delle relazioni 

economiche tra uomini e donne, Barbera, Firenze 1902. 

 

 

Bruna Bianchi 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

 

Ivone Gebara, Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el 

conocimiento y la religión, Editorial Trotta, Madrid, 2000, pp. 160. 

In Intuiciones ecofeministas: ensayo para repensar el conocimiento y la 

religión Ivone Gebara traccia un minuzioso percorso di decostruzione degli 

argomenti teologici ed epistemologici che hanno sostenuto e giustificato nei secoli 

il sistema patriarcale. L’autrice, ponendosi da una prospettiva di genere critica nei 

confronti delle istituzioni religiose tradizionali, esamina il ruolo svolto dalla 

religione nel processo di sottomissione delle donne e della natura. 

L’opera è suddivisa in quattro capitoli: Sobre el ecofeminismo (pp. 17-33); La 

cuestión epistemologica (pp. 35-89); La religión (pp. 91-131); ¿Un Dios diferente? 

(pp.133-149). I primi due capitoli affrontano il tema dell’ecofemminismo alla luce 

dell’esperienza sociale e teologico-religiosa latino-americana. L’autrice, teologa 

femminista brasiliana vicina alla Teologia della Liberazione, analizza la questione 

dello sfruttamento delle donne e della natura ponendosi dal punto di vista dei più 

poveri ed emarginati del Brasile e apporta un interessante contributo alla questione 

epistemologica, a suo parere il punto punto di partenza per un rinnovamento etico 

del pensiero e dell’agire. 

In Sobre el ecofeminismo, Gebara introduce il pensiero ecofemminista 

evidenziandone le implicazioni storico-culturali. Ella intende innanzitutto 

dimostrare il carattere culturalmente condizionato di concetti di “natura” e 

“cultura” per negare l’idea di “essenze immutabili” sulle quali sono fondate quelle 

di genere, sesso e razza. È proprio dall’osservazione empirica della vita delle donne 

povere del nord-est brasiliano e dei quartieri periferici delle grandi megalopoli 

latino-americane che emerge una prima definizione di “ecofemminismo”, 

strettamente connessa ai problemi di sopravvivenza affrontati quotidianamente 

nelle favelas o barrios:  

Fue por lo tanto a partir de ver lo vivido, de sentir con la piel y la entrañas, de oler con las 

personas los olores  de las periferias, que aprehendí los caminos de la lucha ecofeminista. 

Nada extraordinario. Apenas lo ordinario de la vida, la monotonía incómoda de lo cotidiano 

clamando por justicia (p. 25)  

A parere di Gebara, l’ecofemminismo è innanzitutto una posizione politica 

critica, anti-razzista, anti-sessista, anti-elitista, che accoglie le istanze sociali e 

ambientali delle donne, dei bambini e delle popolazioni di origine africana e 

indigena dell’America Latina. Ecofemminismo è dunque lotta ecologica, condotta 

dalle donne, dai gruppi emarginati per la preservazione della vita e in nome di un 

ideale di eco-giustizia. La questione sociale s’intreccia così a quella 

epistemologica, alla necessità di destrutturare il discorso androcentrico e 

antropocentrico alla base del sistema patriarcale, delle istituzioni religiose e della 

riflessione teologica tradizionale. Con la loro interpretazione del messaggio 

biblico, infatti, queste ultime sono responsabili di aver giustificato il dominio della 

natura e la sottomissione della donna. 

L’autrice vede così nell’ecofemminismo teologico latino-americano 

un’alternativa concreta al discorso teologico tradizionale. Ciò che distingue la 



 

 

 

 

 

Ivone Gebara DEP n. 20 / 2012 

 

224 

 

riflessione teologica femminista latino-americana, spiega Gebara, è proprio la 

volontà di tracciare un cammino di solidarietà, misericordia e riconciliazione tra 

tutte le forze vitali contro il sistema di discriminazione ed esclusione in cui 

viviamo, in nome della dignità, della sacralità e della bellezza dell’esistenza. Si 

tratta infatti di avviare un percorso di riconciliazione tra tutti quegli aspetti della 

vita – naturali, sociali e culturali – che il patriarcato ha preferito tenere separati per 

meglio dominarli e affermare così il proprio predominio.  

Avvalendosi della propria formazione teologica, influenzata dalle riflessioni 

nate in seno al movimento della Teologia della Liberazione, della sensibilità di 

genere sviluppata nel corso dell’esperienza missionaria nelle favelas brasiliane e 

dei contatti con i circoli teologici femministi nord-americani, Gebara formula 

un’idea di ecofemminismo ricco di implicazioni sociali ed ecologiche, ma anche, 

ed è questo il suo apporto più originale, spirituali ed epistemologiche. 

Il secondo capitolo, La cuestión epistemologica, è interamente dedicato alla 

conoscenza, all’analisi dei referenti cognitivi stabiliti dal patriarcato e 

all’elaborazione di un’epistemologia rinnovata alla luce delle intuizioni 

ecofemministe nate dalla riflessione filosofico-teologica e dall’esperienza sociale. 

Nell’articolata introduzione, in cui si discute della relazione tra conoscenza e vita 

quotidiana, Gebara individua nei tradizionali processi di trasmissione della 

conoscenza i meccanismi fondamentali di riproduzione della struttura gerarchica 

del potere. La sfida dell’ecofemminismo diviene così quella di introdurre forme di 

pensiero “altre” che possano indicare una differente comprensione del mondo, 

dell’essere umano e della relazione etica tra tutti gli esseri viventi. Il capitolo è 

suddiviso in due parti: la prima è dedicata alla decostruzione dell’epistemologia 

patriarcale e dei suoi contenuti storico-filosofici che trovano la loro massima 

espressione nel pensiero aristotelico-tomistico; la seconda definisce la prospettiva 

ecofemminista, analizzandone la feconda portata cognitiva. L’epistemologia 

patriarcale – scrive Gebara – si distingue come atto conoscitivo “contestuale”, 

“sessuato”, “situato” e “datato”, segnato da aspetti ideologici di carattere sessista e 

antropocentrico che trovano la propria giustificazione nelle dottrine teologiche 

patriarcali. Nel corso dell’argomentazione l’autrice dimostra il carattere 

marcatamente essenzialista della teologia cristiana tradizionale che ha collocato 

nell’essere umano stesso la finalità della propria esistenza attraverso la costruzione 

di un modello divino centralizzatore, in opposizione al potenziale creativo della 

“differenza”.  

La seconda parte del capitolo è interamente dedicata alla prospettiva 

ecofemminista e alle considerazioni epistemologiche ispirate dal vissuto storico e 

sociale delle donne latino-americane, per una spiritualità e una cosmovisione 

rinnovate. Vi si denuncia, innanzitutto, il carattere ideologico di buona parte della 

scienza patriarcale, aprendo così la via a una percezione nuova delle infinite 

connessioni che uniscono tutti gli esseri viventi alla Terra e al Cosmo. 

Dal punto di vista epistemologico l’aspetto centrale è quello della relazionalità o 

interdipendenza di tutti gli elementi appartenenti a quel Cuerpo Mayor o Cuerpo 

Sagrado che trascende il nostro io individuale e ci invita a superare la nostra 

limitata soggettività umana e il pregiudizio patriarcale che vuole il mondo e gli altri 

esseri viventi come meri oggetti subordinati alla volontà umana: 



 

 

 

 

 

Ivone Gebara DEP n. 20 / 2012 

 

225 

 

en esta epistemología lo humano aparece en su sorprendente conexión y dependencia con lo 

llamado no humano. Siendo así, ya no se pueden reducir las experiencias humanas a un tipo 

de conciencia existencial moderna. Es necesario intentar una nueva comprensión de nuestro 

ser personal en el Ser Mayor, es decir, en el Cuerpo Sagrado de la Tierra y del Cosmo (p. 76). 

L’interdipendenza non è definita come relazione meccanica, al contrario, 

Gebara ne mette in risalto il carattere vitale, sacro e quasi viscerale; cogliere 

l’interdipendenza non è un atto conoscitivo astratto e razionale, ma un processo. 

“Conoscere” significa “percepire”, “captare”, “organizzare”, “perdere”, 

“trasformare”, “dar senso” a quell’universo in continuo e costante movimento in 

cui si colloca la nostra esistenza. Questo “processo” è la struttura cognitiva 

originaria che implica il superamento di qualsiasi forma logica dualistica, 

l’affermazione dell’unione indissolubile di spirito e materia. La posizione 

ecofemminista teorizzata da Gebara intende negare qualsiasi forma di separazione 

e divisione escludente e afferma l’unità della materia e dell’energia che ci 

costituisce. 

L’ecofemminismo deve allora attuare una vera e propria rivoluzione 

metodologica che sappia orientare il pensiero e l’azione verso l’acquisizione di una 

prospettiva plurale, inclusiva, non-gerarchica, che superi l’opposizione, 

culturalmente imposta dal patriarcato, tra uomo e donna, principio maschile e 

femminile, bene e male, natura e cultura, locale e universale. Infatti, solo 

coniugando regionale e universale, cogliendone l’inter-azione, si può giungere alla 

vera rivoluzione epistemologica, quella che l’autrice chiama “approssimazione 

olistica”, la consapevolezza di essere elementi del tutto, di esservi intrinsecamente 

legati mediante una relazione di appartenenza. Collocarsi in una prospettiva 

epistemologica olistica ed ecofemminista significa inoltre percepire costantemente, 

a livello empatico, la sacralità del tutto, la spiritualità e la creatività che stimolano 

il pensiero a cogliere aspetti affettivi ed emozionali solitamente ritenuti estranei al 

modello di razionalità imposto dalla logica maschile.  

Negli ultimi due capitoli dell’opera, dedicati in modo specifico allo statuto della 

religione e al concetto di “Dio”, Gebara decostruisce i contenuti della religione 

cristiana tradizionale e ne mette a nudo la sua vocazione autoritaria. A parere di 

Gebara è importante ripensare e vivere la religiosità con una disposizione critica, 

inclusiva, ma soprattutto decostruttiva per poter così ripensare il rapporto tra essere 

umani e Dio al li dà dei referenti cognitivi imposti dalle istituzioni ecclesiastiche. 

Intuiciones ecofeministas è un’opera fondamentale per comprendere 

l’ecofemminismo spirituale latino-americano. Essa rappresenta una stimolante 

teorizzazione del sistema epistemologico di riferimento per il pensiero 

ecofemminista nato in America Latina come espressione di una differente 

spiritualità, sensibilità, impegno politico e soprattutto sociale e ambientale delle 

donne. 

 

Rossella Covelli 

 



 

 

 

 

 

© DEP ISSN 1824 - 4483 

 

Elizabeth Green*, Tra gemiti e speranza. Introduzione alla teologia 

ecofemminista, intervento al I° Convegno di Eco-teologia a cura del Cenobio 

Cristico, settembre 2011.  

 

Sappiamo infatti che finora tutta la creazione 

geme ed è in travaglio; non solo essa, ma 

anche noi, che abbiamo le primizie dello 

Spirito, gemiamo dentro di noi, aspettando 

l’adozione, la redenzione del nostro corpo. 

Poiché siamo salvati in speranza (Rm 8,23). 

 

Così recita uno stralcio della lettera di Paolo ai Romani che ha ispirato il titolo 

di questa ricerca.  È uno dei pochi testi in cui l’apostolo Paolo utilizza una metafora 

femminile. La creazione, sofferente è in attesa. Attende la manifestazione dei figli 

e delle figlie  di Dio. Solo insieme a loro la creazione entrerà nella gloriosa libertà 

scevra di tutto ciò che la deturpa, inquinamento, depredazione. Essa è dunque, in 

travaglio, una sofferenza che non produrrà una morte bensì una nascita. 

L’immagine è quella del parto, di un creato che darà alla luce, certamente 

coadiuvato dallo Spirito divino, una realtà nuova. Il nostro, dunque, è tempo 

dell’attesa e della tessitura. Lo scopo di questo scritto è di fornire dei fili coi quali 

tessere una ecologia spirituale. 

Ho scelto questo brano perché delimita i termini del mio contributo. 

Innanzitutto esso pone subito davanti a noi almeno in modo metaforico la relazione 

tra donne e creato; anzi  sembra che la creazione sia quasi una partoriente che grida 

animata dallo Spirito. Ci introdurrà, quindi, nella relazione tra donne e natura punto 

di partenza del cosiddetto eco femminismo. Poi esso addita l’interrelazione tra i 

diversi membri della comunità del creato non solo essa ma anche noi scrive Paolo, 

né il mondo senza l’essere umano né l’essere umano scevro dalla creazione. Infine, 

colloca il mio studio all’interno della tradizione cristiana, quindi seppur non senza 

interesse, tralascio le intuizioni provenienti della vasta area della spiritualità  

femminile incentrata sulla dea. 

Il nostro tempo è tempo di attesa; non solo la creazione aspetta con pazienza 

…ma anche noi, gemiamo dentro di noi, aspettando la redenzione del nostro corpo. 

È tempo per tessere insieme donne, natura e cristianesimo ovvero creare una 

teologia ecofemminista. La teologia ecofemminista è, a prima vista, quindi, un 

incontro tra  teologia femminista e ecoteologia ambedue delle quali nacquero più o 

meno contemporaneamente negli anni sessanta-settanta del secolo scorso. A dire la 

verità, la situazione è più complessa perché la teologia femminista tesse insieme 

diverse teologie con diversi ecofemminismi, diverse teorie femministe con diverse 

                                                     
*
 Elizabeth Green, teologa e pastora protestante, attualmente cura la chiesa battista di Grosseto. È 

stata vice-presidente dell’ “Associazione Europea delle Donne per la Ricerca Teologica”  per la quale 

insieme a Mary Grey ha curato il volume Ecofeminism and Theology (1994), si occupa di teologia di 

genere e ha numerose pubblicazioni a suo carico di cui l'ultimo Il filo tradito. Vent'anni di teologia 

femminista (2011). 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

227 

 

correnti dell’ambientalismo. L’importante è sapere a) che l’ecofemminismo parte 

da un rapporto privilegiato tra donne e natura e b) che la teologia è un atto secondo 

ovvero un discorso ragionato su Dio che, nel nostro caso, nutre ed è nutrita da una 

spiritualità e una prassi ecologica e femminista. 

Prima di indagare più a fondo il rapporto donna e natura mi preme dire che il 

tema del creato, della sua sofferenza e della sua guarigione fu all’ordine del giorno 

della teologia femminista prima che si coniasse il termine “eco-femminismo”. Uno 

dei primi libri di Rosemary Radford Ruether, teologa cattolica statunitense, 

pubblicato nel 1972 s’intitolava Per una teologia della liberazione della donna, del 

corpo e della natura. In esso ella sviluppa una tesi che rimane inalterata nel suo 

testo posteriore Gaia e Dio. Una teologia ecofemminista per la guarigione della 

terra e di fatto informa i maggiori scritti sull’argomento. La tesi di Ruether che sarà 

adottata e sviluppata da tutta una schiera di pensatrici è che il patriarcato, o il 

dominio maschile al centro dell’analisi femminista non opprime solo le donne ma 

anche persone, uomini e donne, di altri popoli, di altre razze, di altri orientamenti 

sessuali nonché la natura stessa.  

Seguendo il nesso tra la donna come “altro” o “oggetto” indagato 

magistralmente da Simone de Beauvoir viene stabilita non solo una connessione tra 

le donne e altre cosiddette non-persone ma anche tra le diverse forme di 

oppressione e sfruttamento come l’imperialismo, il colonialismo, il razzismo, il 

militarismo nonché lo sfruttamento della natura. Questa prima analisi femminista 

ha il pregio di collocare la discriminazione delle donne all’interno di un sistema 

che produce una serie di relazioni ingiuste e quindi riesce a stabilire connessioni, 

per esempio, tra una civiltà guerrafondaia, la distruzione dell’ambiente e la 

posizione subalterna delle donne. Così scrive Adriana Cavarero: “Talmente palese, 

esteso e pervasivo è il fenomeno dell’ordine gerarchico patriarcale, che l’indagine 

su di esso consente alla prospettiva femminista di spaziare a tutto campo” (p. 115). 

L’ecofemminismo, quindi, parte da una presunta relazione tra le donne e il 

mondo naturale ovvero si dice che “le donne sono più vicine alla natura” degli 

uomini
1
. Alcune autrici sostengono che le donne sono biologicamente più vicine 

alla natura che il sesso maschile. Il fatto che le donne partoriscono, che il ciclo 

mestruale è connesso ai cicli lunari, i quali a loro volta regolano maree e raccolte,  

farebbe sì che le donne siano inserite nei grandi ritmi cosmici e dunque portatrici di 

una saggezza di cui il creato in attesa di redenzione abbisogna. Tuttavia bisogna 

ricordare che questa presunta affinità tra donne e natura è stata declinata all’interno 

di un ordine sociale che mantiene le donne in una posizione subalterna 

contemporaneamente esaltando e disprezzando la femminilità.  

Per altre, invece, le donne sì hanno una speciale capacità di relazione in grado di 

creare connessione con la natura ma non a causa della biologia bensì di una 

emarginazione plurisecolare. Così Mary Grey scrive: “le donne stanno rivelando un 

mondo imperniato sulla relazione. Ne sono capaci non a causa di qualche mito 

della femminilità o della sua costruzione fisiologica ma perché essendo stata in 

                                                     
1
 Secondo Ruether,  Gaia e Dio “il termine natura nel pensiero occidentale fa parte del problema. La 

parola natura viene usata in quattro sensi distinti nella cultura occidentale: 1) ciò che è ‘essenziale’ 

all’essere; 2) la somma totale della realtà fisica inclusa gli esseri umani; la somma totale della realtà 

fisica a parte gli esseri umani; 4) il mondo ‘creato’ separato da Dio e dalla grazia divina (p. 13). 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

228 

 

gran parte esclusa dall’etica competitiva, aggressiva, dominante che controlla la 

sfera pubblica le capacità relazionali vitali per l’umanità intera sono state 

conservate e sviluppate” (p. 31). Paradossalmente, l’identificazione maschilista 

delle donne con la natura ha creato una cultura che in questi tempi di attesa e di 

tessitura possa rivelarsi una benedizione per il pianeta. Si tratta, quindi, di costruire 

sulle esperienze delle donne ma, e questo è il punto, senza veicolare una stereotipia 

femminile tipica del patriarcato. È una trappola in cui è facile cadere come segnala 

Adriana Cavarero: “Il gesto femminista di cambiare il segno della dicotomia, 

esaltando il valore positivo delle equazioni donna/natura contro il valore negativo 

delle equazioni uomo/tecnologia, più che dissolvere l’ordine patriarcale, dunque, lo 

legittima” (p. 121). 

Prima di approfondire il nostro argomento bisogna tenere presente un’ altra 

eventuale obbiezione. La teoria femminista iniziò mettendo in questione la 

neutralità del presunto soggetto universale “l’uomo” asserendo, giustamente, che 

escludeva la differenza di genere. Ben presto, però, le donne dei due terzi del 

mondo misero in questione l’universalità della categoria “donna” adottata dalle 

teoriche euro atlantiche in quanto escludeva le differenze tra donne. Ne consegue 

che un ecofemminismo costruito su una presunta affinità tra donne e natura può 

non rappresentare l’esperienza di tutte le donne e può essere persino vettore di idee 

razziste. La teologa afroamericana Dolores Williams (pp. 113-115), per esempio, 

mette in evidenza come schiave nere e padrone bianche avevano una diversa 

percezione della natura a causa della diversa posizione che occupavano nell’ordine 

sociale schiavista. Tuttavia, la scienziata Vandana Shiva, pur riconoscendo il 

maschile e il femminile come “categorie definite ideologicamente” costruisce nel 

contesto indiano un pensiero ecologico basato proprio sul recupero e 

valorizzazione del principio femminile. “Il recupero del principio femminile è 

quindi legato alla categoria, non patriarcale e non fondata sul sesso, della violenza 

non creativa, o ‘potere creativo in forma pacifica’ come recitava Tagore nella sua 

preghiera all’albero “l’affinità tra donne e natura” (p. 66), mentre in America latina 

la  figura di Madre Terra Pachamama informa la spiritualità delle donne andine 

offrendo loro una visione del divino in armonia con la terra all’interno del 

cristianesimo. 

Riprendiamo il nostro punto di partenza ovvero il nesso tra donne e natura alla 

base dell’ecofemminismo. Tale nesso può essere declinato in almeno tre modi. Li 

delineo brevemente indicando il modo in cui ognuno ha  contribuito alla teologia 

eco femminista.  

Attraverso la storia. Alcuni studiosi come Carolyne Merchant e David Noble 

hanno esplorato il nesso tra lo sfruttamento della terra, da una parte, e 

l’oppressione delle donne, dall’altra, attraverso la storia delle idee.  Ruether, in 

modo particolare, ricostruisce la storia del duplice dominio della donna e della 

natura in tre fasi ognuna delle quali con il suo modello mitico. La prima fase 

consiste in un periodo di presunta armonia tra l’umanità e la terra presieduta da una 

divinità femminile la quale però cederà il passo ad una civiltà urbana governata dal 

Dio del cielo (maschile). La seconda fase esemplificata dal periodo patristico,  

rappresenterebbe una fuga dalla natura e, come vedremo, dal corpo e dalla donna. 

L’insorgere della scienza moderna costruirebbe, dunque, sulla misoginia 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

229 

 

medioevale. Nella terza fase si cerca di “sterilizzare completamente il potere della 

natura” (1995, p. 287). Negli scritti di Bacone la natura viene costretta come una 

donna sottoposta a tortura a rivelare i suoi segreti. Un paragone inquietante se 

pensiamo che all’insorgere della nuova scienza molte donne furono torturate e 

uccise accusate di stregoneria, ovvero a causa della loro scienza. 

Nella patriarcalizzazione della chiesa avvenuta nei primi secoli del 

cristianesimo, la demonizzazione della donna (Eva) viene compensata dalla sua 

esaltazione mediante Maria, modello, però, impossibile da emulare.  Persino questa 

concessione al femminile viene spazzata via, sempre secondo la lettura da Ruether, 

dal protestantesimo il quale porta a termine la desacralizzazione della natura 

ponendo le basi per il suo ulteriore sfruttamento mediante lo sviluppo 

tecnoscientifico. L’ordine sociale capitalista spostando i mezzi di produzione dalla 

famiglia alla fabbrica riproduce poi la stessa  scissione nel femminile. Mentre la 

visione romantica dell’eterno femminile serve a relegare le donne delle classi 

borghesi alla sfera domestica,  le operaie sono disprezzate e consegnate al doppio 

lavoro nelle fabbriche o nelle case dei ricchi. Conclude Ruether: “Le radici del 

male stanno nei modelli di dominio attraverso i quali le élite maschili al potere 

negano la loro interdipendenza con le donne, sfruttando il lavoro umano e la 

comunità biotica intorno a loro” (p. 287).  

Attraverso l’epistemologia. Come abbiamo visto, la terza fase individuata da 

Ruether (che coincide con la nascita della scienza moderna) è considerata cruciale 

per aver intensificato il disequilibrio tra uomini e natura: “Vi è, scrive Ruether, il 

tentativo di sterilizzare completamente il potere della natura, immaginandola come 

una sostanza morta totalmente malleabile nelle mani degli uomini al potere” (p. 

287). Non c’è da sorprendersi, quindi se la stessa epistemologia scientifica è stata 

messa sotto accusa, e la distinzione operata da Descartes tra res cogitans e res 

extensa denominata una “maschilizzazione della scienza”. La critica femminista 

all’epistemologia scientifica  nata dal noto lavoro di Evelyn Fox Keller costituisce 

un altro punto di partenza per una teologia eco femminista. Essa parte mettendo in 

questione la distinzione tra soggetto e oggetto alla radice del sapere occidentale. 

Non solo la  natura è diventata l’oggetto per eccellenza ma, secondo Sallie 

McFague (teologa protestante che si occupa di ecofemminismo da anni), lo stesso 

modello è implicitamente “dualistico, gerarchico, individualistico e utilitaristico”. 

McFague propone che la relazione tra soggetto (ragione) e natura (oggetto) sia 

considerata, invece, una relazione tra soggetti.  

Secondo questo modello lo strumento di conoscenza non è più lo sguardo il 

quale “crea distanza, oggettivizza e controlla” (p. 69), bensì il tatto. Questo 

significa la capacità di lasciarsi “toccare” dalla natura entrando in una relazione 

con lei di tipo empatico. In altre parole, McFague e altre (Grey, Deane Drummond) 

utilizzano un modello intersoggettivo per dire la nostra relazione con la natura. 

Poiché  socialmente e simbolicamente la donna è stata  considerata l’oggetto per 

eccellenza, vediamo come una tale proposta viene incontro alle preoccupazioni 

dell’ecofemminismo, e come la gloriosa libertà dei figli e figlie di Dio andrebbe a 

pari passo con il creato. Che c’entra il cristianesimo in questa proposta? In primo 

luogo, sostiene McFague, Cristo liberandoci dalle nostre ansie ci permette di 

entrare in relazione con la natura senza dominio, da una parte, né fusione, 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

230 

 

dall’altra. In secondo luogo, non è tanto la natura a portarci a Dio bensì Dio a 

portarci alla natura. Per McFague la natura stessa esiste in Dio, Dio stesso ci 

permette  di vedere la natura in tutta la sua particolarità: questo albero, questo 

mare, questo animale. Vedendo la particolarità di ogni singolo membro del creato 

(che Dio semplicemente “lascia essere”) abbiamo nuove intuizioni della 

molteplicità in Dio stesso. In terzo luogo, il cristianesimo non solo adotta un’etica 

di cura verso la terra ma privilegia i soggetti più bisognosi ovvero opera 

un’opzione preferenziale per i poveri. Questo ci porta al nostro terzo modo di unire 

donne e natura. 

Attraverso le condizione socioeconomiche. Questa prospettiva parte dal fatto 

che i molteplici problemi ambientali fonte, come sappiamo, dell’impoverimento di 

interi popoli colpiscono le donne in modo particolare in quanto sono le più povere 

tra i poveri. Se sono le donne ad occuparsi di fornire acqua alle loro famiglie, come 

accade, per esempio in Africa, la scarsità di acqua a causa della desertificazione 

ripercuoterà sulla vita quotidiana delle donne in modo diverso. La condizione di 

vita di molte donne dei due terzi del mondo  le quali “vivono alla congiuntura tra le 

persone più povere e la natura più devastata”, costituisce secondo McFague un tipo 

di termometro sullo stato sia della natura della comunità umana (1997, p. 171). E 

alla loro condizione e esperienza che dovremmo prestare attenzione 

Questi tre filoni si informano a vicenda. Possiamo dire che l’analisi della 

condizione della donna ha fornito un punto di entrata ad un sistema globale di 

dominio che abbraccia anche la crisi ambientale perché, a livello simbolico, la 

differenza di genere, ovvero il maschile e il femminile, viene utilizzata per dire una 

serie di altre differenze alla base dei rapporti ingiusti di cui il nostro mondo è 

costellato. La filosofa Adriana Cavarero lo spiega così: “In sintesi la tradizione 

occidentale assume la differenza sessuale come un’opposizione di maschile e 

femminile in cui i due termini non sono posti sullo stesso piano, uno di fronte 

all’altro, bensì sono strutturati secondo un ordine gerarchico di subordinazione 

esclusione” (p. 115).  

Se trasponiamo questa analisi all’ordine simbolico cristiano vediamo che anche 

esso è organizzato in modo gerarchico e patriarcale. Infatti scopriamo una serie di 

opposizioni  spirito-materia, storia-natura, anima-corpo, soggetto-oggetto che per 

secoli hanno condizionato il pensiero cristiano. Mentre il primo termine della 

polarità è declinata al maschile, il termine subordinato è declinato al femminile. 

Così spiega Cavarero, “L’ordine simbolico patriarcale si fonda su una logica assai 

singolare che, a dispetto del fatto che gli esseri umani sono dell’uno o dell’altro 

sesso, assume il solo sesso maschile come paradigma dell’intero genero umano” (p. 

116). L’antropocentrismo denunciato da un certo pensiero ecologico diventa di 

fatto androcentrismo. Ciò che è d’importanza fondamentale per il nostro discorso è 

che Dio viene identificato col polo maschile di queste dualità. Così dal lato positivo 

e superiore abbiamo Dio, spirito, ragione, storia, uomo e dal lato negativo e 

inferiore  mondo, natura, corpo, caducità, donna. Nell’ordine simbolico cristiano 

tali polarità  si reggono sulla distinzione e distanza tra Dio e il mondo. Così la 

teologa e attivista luterana Dorothee Soelle afferma che la distanza tra Creatore e 

creatura è stato tradotta nei termini della dicotomia sessuale in modo che al 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

231 

 

maschio vengono attribuite caratteristiche “divine” e alla femmina caratteristiche 

“del mondo”. Ovvero “il concetto ontologico è utilizzato in modo sessista” (p. 24). 

Questo significa che tutto ciò che appartiene alla sfera del divino è declinato al 

maschile e tutto ciò che appartiene alla sfera del creato, la terra, la natura, il popolo 

di Dio, la chiesa viene declinata al femminile. Non è difficile vedere come in un 

ordine simbolico del genere il dominio della terra ordinato da Dio nel primo 

capitolo della Genesi è diventato (al terzo capitolo) il dominio della donna da parte 

dell’uomo. “Posto il sesso maschile come rappresentativo dell’umano in quanto 

umano, il sesso femminile risulta non pienamente umano, ossia umano ma di grado 

inferiore, incompiuto” (Cavarero p. 116 e McFague 1997, p. 89). 

Ci troviamo, quindi di fronte a due problemi che sono connessi l’uno all’altro, 

da un lato, la relazione tra Dio e il mondo intesa in termini di dominio e controllo 

che ha contribuito all’uso meramente strumentale della natura, e dall’altro, la 

sessuazione di quella relazione che ha legittimato l’esclusione e la discriminazione 

delle donne e una parte degli uomini da parte dei “maschi dominanti”. Nel suo 

primo libro sull’argomento, McFague (1998) infatti prende di mira la visione 

monarchica di Dio la quale ha “tre carenze principali:…è lontano dal mondo, ha 

rapporti solo col mondo umano e governa su quel mondo attraverso il dominio e la 

benevolenza” (p. 97).  

Non è solo la teologia femminista a sostenere questa tesi; anche Juergen 

Moltmann è estremamente critico delle diverse forme di dualismo teologico: 

“All’ordine intra-trinitaria che comanda e del Figlio che obbedisce, corrisponde 

l’ordine extra-trinitario della signoria di Dio sul mondo...La stessa associazione tra 

i membri della linea ‘superiore’ ciel/anima/uomo suscita commenti ironici. Senza 

parlare della linea ‘inferiore’: terra/corpo/donna! Un mondo ‘ordinato’ secondo 

questi schemi scissi non sarà certo un mondo in cui regna la pace” (p. 295) mentre 

il teologo brasiliano Leonardo Boff, incorporando nel suo pensiero l’analisi  

ecofemminista, mette il dito sulla “volontà di potere e di dominio” perno della 

cultura patriarcale: “Si tratta di un progetto ambizioso e prometeico di conquistare 

il mondo intero, assoggettare popoli, sottomettere la natura” (p. 359). 

Siamo in grado, quindi, di vedere che la teologia ecofemminista  raccoglie la 

sfida di decostruire il modo in cui il cristianesimo si è inscritto nell’economia 

binaria. Questo significa, da un lato, liberare l’ordine simbolico cristiano dalle 

dualità sessiste e ripensare in termini nuovi la relazione tra Dio e il mondo. In 

questo modo la teologia ecofemminista unisce la liberazione del creato alla 

manifestazione della gloriosa libertà delle figlie di Dio. 

Abbiamo visto che uno dei punti d’entrata al nostro tema è attraverso 

l’economia. In Gaia e Dio Ruether ritiene che una cultura e società ecologica 

richiede tre elementi: 1) la costruzione di comunità locali in cui le persone vivono 

all’interno di un certo ecosistema; 2) l’equa condivisione tra tutti i membri della 

comunità dei mezzi di sussistenza e 3) la solidarietà e la compassione invece della 

concorrenza e del dominio. Ruether, rivisitando il cristianesimo scopre due 

tradizioni utili per il suo proposito. La prima, la tradizione del patto riscontrabile 

lungo tutta la storia cristiana propone un’alleanza tra gli esseri umani e le altre 

forme di vita. Utilizzando il linguaggio del diritto esso vieta, infatti, “che l’alterità 

sia tradotta in ostilità distruttiva” (p. 322). Tale filone si fonda sulla riscoperta di 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

232 

 

alcuni elementi biblici tra i quali: 1) Dio che si rapporta direttamente con la natura 

“Dio è visto come colui che prende profondo diletto nell’opera della creazione e la 

creazione, a sua volta, risponde a Dio con la lode” (p. 296). Non solo, ma: 2) la 

comunità umana e il mondo naturale sono uniti, nella buona e nella cattiva sorte, 

all’ingiustizia a livello sociale corrisponde la devastazione della natura, al ripristino 

della giustizia sociale fiorisce il mondo naturale; 3) inoltre, la complessa 

legislazione sabbatica si estende agli esseri umani, agli animali e alla terra; 4) 

infine, Dio stesso stabilisce un patto non solo con l’essere umano ma con tutta la 

comunità del creato. Possiamo dire, infatti, che secondo le scritture la relazione tra 

Creatore e creato esula dalle polarità in cui essa è stata costretta. 

La stessa cosa possiamo dire della  seconda tradizione individuata da Ruether, 

quella sacramentale ispirata al Cristo cosmico. Secondo questa visione, l’opera di 

Cristo non è circoscritta all’intimo del cuore umano né agli eventi della storia ma 

difatti estende a tutta la creazione di cui Cristo è l’inizio è la fine. Poiché Cristo è 

“la manifestazione di Dio”, il cosmo stesso può manifestare Cristo. Anzi, una 

rilettura della visione sacramentale (aiutata da filosofi come Teilhard de Chardin o 

dalla filosofia del processo) ci aiuta a superare la scissione tra Dio e natura.  Come 

a livello subatomico la distinzione classica tra materia ed energia scompare così, 

“ciò che tradizionalmente abbiamo chiamato “Dio” o la “mente” o lo schema 

razionale che tiene insieme tutte le cose, e ciò che abbiamo chiamato 

‘materia’…vengono a riunirsi” (p. 352). Nella visione di Ruether, quindi, Dio 

diventa “la costante Matrice creatrice di tutto” (p. 357). 

Un altro uso molto suggestivo di tale tradizione è fatto da McFague la quale per 

contrastare il modello monarchico di Dio suggerisce la metafora  del “mondo come 

corpo di Dio”. Ella si propone di interpretare la risurrezione del corpo come la 

“promessa di Dio che egli sarà sempre con noi nel corpo di Dio, il nostro mondo” 

(1998, p. 103). Tale idea vuole ampliare la nozione dell’incarnazione secondo la 

quale Dio prende corpo rendendosi vulnerabile. Secondo questo modello la 

relazione tra Dio e il mondo cambia radicalmente in quanto Dio ha una conoscenza 

immediata del mondo, suo corpo. Così Dio ama i corpi e la corporeità, e la sua 

azione è interna al mondo, attraverso l’evoluzione, per esempio. Per di più la natura 

non è considerato come un modo per conoscere Dio ma Dio stesso diventa 

l’ambiente (si può dire) in cui la natura può essere conosciuta, amata, protetta.  

Consapevole delle eventuali derive panteiste della sua metafora McFague, insieme 

ad altri teologi che fanno ecoteologia sposa il panenteismo: “una visione del 

rapporto Dio-mondo in cui tutte le cose hanno la loro origine in Dio e nulla esiste 

al di fuori di Dio, sebbene questo non significhi che Dio sia limitato a tali cose” (p. 

105). 

È interessante constatare come man mano che queste teologhe entrano nel tema  

dell’ecologia sembra venire meno la questione di genere. Ruether, per esempio, 

respinge un semplice ribaltamento della dicotomia sessuata, mediante la figura 

della Dea. La sua preoccupazione non è tanto a livello simbolico quanto a livello 

sociale. Occorre “una duplice trasformazione delle donne e degli uomini nel loro 

rapporto reciproco e con la ‘natura’” (p. 374). Donne e uomini, a causa della 

diversa posizione che occupano nell’ordine sociale avranno diversi percorsi di 

trasformazione da fare. Le donne, pur dovendo acquisire un maggiore senso di sé 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

233 

 

non devono conformarsi alla volontà di dominio ma “rimanere in un rapporto vitale 

con le comunità di vita primarie” (p. 374). Sono gli uomini a dovere operare 

mutamenti più profondi, a partire della cogestione dei lavori di cura appannaggio 

del mondo femminile. Solo quando gli uomini a) avranno abbandonato l’illusione 

di un individualismo autonomo che esercita  poter sugli  e le altri e b) si 

occuperanno della conservazione quotidiana della vita “uomini e donne potranno 

cominciare a riplasmare insieme i grandi sistemi della vita economica, sociale e 

politica” (p. 375).  

Fin qui abbiamo visto molto brevemente alcune piste seguite dalle teologhe per 

ripensare la relazione tra Dio e il mondo in modo da superare una relazione di 

dominio gerarchico. Che cosa possiamo dire del tentativo di decostruire la 

genderizzazione dei diversi dualismi, il fatto che i due poli sono stati identificati 

col maschile e femminile? Poiché, tale genderizzazione è imperniata su la presunta 

maschilità divina, la teologia femminista ha cercato, senza semplicemente ribaltare 

una dicotomia sessista, di dire Dio al femminile. A questo punto il discorso 

diventerebbe molto lungo; mi limito ad indicare un filone di pensiero che potrebbe 

rivelarsi molto fecondo per una teologia ecofemminista che si ispira alla tradizione 

cristiana. 

La ricerca di cui ora porterò alcuni stralci parte dalla figura biblica della divina 

Sapienza. La tradizione sapienziale presente sia nel primo che nel secondo 

testamento ha destato moltissimo interesse tra le studiose in quanto (tralasciando 

tutto il dibattito a proposito) essa testimonia di una figura femminile, Hochmah o 

Sophia,  espressione dell’unico Dio e soprattutto della sua relazione col mondo. In 

altre parole, tale tradizione è ricca di materiale che ci permette di dire Dio al 

femminile. E’ esattamente ciò che ha fatto la teologa cattolica Elisabeth Johnson la 

quale ha elaborato una teologia del Dio trinitario tutto al femminile Colei che è. Le 

teologhe che lavorano in questo campo non devono inventarsi ex novo delle 

immagini al femminile o rivisitare i vari miti della dea ma riscoprire immagini già 

codificate nella tradizione ebraica e cristiana. Molti degli attributi di Sophia, per 

esempio, insieme ad altre immagini femminili della Shekinah o dello Spirito 

(ruach) sono andate ad arricchire la pneumatologia prima e la figura di Maria poi. 

In questo modo, però sono stati declassati, identificati con il polo umano della 

dicotomia. Ora si tratta di rielaborarli collocandoli nella loro giusta posizione.  

Così Colei che è, si presenta come Sophia-Spirito, Sophia-Gesù e Sophia-

Madre. La figura di Sophia è importante non solo perché ci fornisce un modo di 

dire Dio al femminile (modo che tra l’altro non si fonda su immagini materne) ma 

anche perché ci aiuta ad immaginare la complessa relazione di Dio col mondo. 

Sarebbe impossibile fare giustizia all’immagine di Dio che emerge dal pensiero di 

Johnson. Lei stessa, per esempio, sostiene che la nozione di Sophia-Spirito ci aiuta 

a ripensare il modello monarchico di Dio. “Nel medesimo tempo in cui essa è 

intrinsecamente in relazione, lo Spirito è essenzialmente libero”. Libertà e 

relazionalità due termini chiave del pensiero delle donne s’implicano e si 

promuovono a vicenda “Pur rimanendo in se stessa tutto rinnova” (Sap. 7, 27).   

Non sorprende se anche Johnson dirà la relazione tra Dio e il mondo in termini 

del panenteismo: Dio nel mondo e il mondo in Dio. Sebbene la relazione è 

reciproca le differenze rimangono e sono rispettate. In questo modo Johnson si 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

234 

 

propone, da una parte, “di salvaguardare la relazione come principio di auto 

distinzione, contrast(ando) la tendenza verso l’assorbimento che segna lo stereotipo 

femminile del panteismo”, e dall’altra,  superare “l’isolamento del Dio patriarcale 

del teismo classico” (p. 449).  La tradizione sapienziale sfocia, quindi in un’etica 

ecologica: “l’attenzione redentrice di Gesù il Cristo ha come intento il fiorire di 

tutte le creature e della terra intera stessa. Il potere dello Spirito di Cristo appare 

dovunque gli esseri umani condividono questo amore per la terra, ricercando la sua 

fecondità, rispettandone i limiti e custodendola contro la devastazione” (p. 331). 

Queste parole mi sembrano adatte per portare a termine questa breve 

introduzione alla teologia ecofemminista. Nel tempo dell’attesa tra gemiti e  

speranza, non ci stiamo con le mani in mano ma tessiamo, tessiamo una teologia 

che unisce la liberazione e trasformazione del creato con la manifestazione della 

gloriosa libertà delle figlie di Dio. L’ecofemminismo, partendo dalla relazione 

privilegiata tra donne e natura smaschera un sistema potente di dominio che 

abbraccia molte donne, alcuni uomini e il pianeta intero. Esso mostra come le 

diverse istanze di sfruttamento, economico, sociale e ecologico sono connesse. 

Costruendo su una capacità di relazione proprio di una cultura  femminile esso 

tesse una visione di Dio che insieme a noi si adopera per la liberazione della 

comunità del creato, Dio che è invocata  da M. Riensiru in questa preghiera: 

 

Dio è seduta e piange, la meravigliosa tappezzeria della creazione 

Che aveva tessuto con tanta gioia è mutilata, è strappata a brandelli, 

ridotta in cenci; la sua bellezza e saccheggiata dalla violenza 

 

Dio è seduta e piange. 

Ma guardate, raccoglie i brandelli, per ricominciare a tessere. 

Raccoglie i brandelli delle nostre tristezze, le pene, le lacrime, le frustrazioni 

Causate dalla crudeltà, dalla violenza, 

dall’ignoranza, dagli stupri, dagli assassinii. 

 

Raccoglie i brandelli di un duro lavoro, 

degli sforzi coraggiosi, delle iniziative di pace,  

delle proteste contro le ingiustizia. 

Tutte queste realtà che sembrano piccole e deboli. 

Le parole, le azioni offerte in sacrifico, 

nella speranza, la fede, l’amore. 

 

Guardate! Tutto ritesse con il filo d’oro della gioia. 

Dà vita ad un nuovo arazzo, una creazione ancora più ricca, 

ancora più bella di quanto fosse l’antica! 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

235 

 

 

Dio è seduta, tesse con pazienza, con perseveranza 

E con il sorriso che sprigiona come un arcobaleno 

Sul volto bagnato di lacrime. 

E ci invita a non offrirle soltanto i cenci ed i brandelli delle nostre 

Sofferenze e del nostro lavoro. 

 

Ci domanda molto di più. 

Di restarle accanto davanti al telaio della gioia, 

ed a tessere con lei l’arazzo della nuova creazione. 

 

Bibliografia 

Boff L., Spiritualità per un altro mondo possibile, Queriniana, Brescia 2009.  

Drummond C.D., Christ and Evolution. Wonder and Wisdom, Fortress Press, 

Minneapolis 2009.  

Fox Keller E., Sul genere e la scienza, Garzanti, Milano 1987. 

Grey M., Redeeming the Dream. Feminism Redemption and Christian 

Tradition, Spck, London 1989. 

Johnson E., Colei che è. Il mistero di Dio nel discorso teologico femminista, 

Queriniana, Brescia 1992. 

Lapiedra A., Religiosidad popular e mujer andina, in AAVV., El rostro 

femenino della teologia, Editorial costa Rica, San José 1986, pp. 49-72. 

McFague S., Modelli di Dio. teologia per un’era nucleare ecologica, Claudiana, 

Torino 1998. 

McFague S., Super, Natural Christians, How we should love nature, Fortress 

Press, Minneapolis 1997. 

Merchant C., The Death of Nature. Women, Ecology and the Scientific 

Revolution, Harper Collins, New York 1980. 

Moltmann J., Dio nella creazione. Dottrina ecologica della creazione, 

Queriniana, Brescia 1986. 

Noble D.F., Un mondo senza donne. La scienza maschile della chiesa e la 

scienza occidentale, Bollati Boringhieri, Torino 1994. 

Restaino F-Cavarero A.,  Le filosofie femministe, Paravia, Torino 1999.  

Radford Ruether R., Gaia e Dio. Una teologia ecofemminista per la guarigione 

della terra, Queriniana, Brescia 1995. 



 

 

 

 

 

Elizabeth Green DEP n. 20 / 2012 

 

236 

 

Radford Ruether R., Per una teologia della liberazione della donna del corpo 

della natura, Queriniana, Brescia 1976. 

Riensiru M., A tutte le tessitrici del mondo, CEVAA Spalanca, la finestra 

Trieste 2000. 

Sölle D., To Work and to Love. A Theology of Creation, Fortress Pres, 

Minneapolis 1984. 

Shiva V., Sopravvivere allo sviluppo, Isedi, Torino 1990. 

Williams D., Sisters in the Wilderness. The Challenge of Woamist god-Talk, 

Orbis Books, New York 1993. 

 




